
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 33) 2019 
 

 
 
 

Ieşirea din timp. Perspectivele nemuririi cibernetice 
 
 
 

Otilia UNGUREANU (RĂUŢĂ) 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

otiliaungureanu83@yahoo.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: Starting from the idea that literature wins its place in the middle of 
Posthumanist debates through anchoring in the repercussions of technology questioning 
over the human, our present paper aims to emphasize the human being’s collateral 
implications. Analysing the changes through which the characters of the novel Vincent 
Nemuritorul, written by Bogdan Suceavă, led us towards the assumption that the “death” 
which it is “lived” in a cybernetic environment, that creates an illusionary image of a 
paradise negotiates the human up to its complete eradication. The primary utopia of a 
world in which the human can taste the eternity, enjoying all those things that his limited 
biological living denied to him is replaced by a dystopian vision concerning an endless 
non-human existence. Death, technologically embellished , is revealed  not as an end of an 
embodied life, but as a start of dehumanization through the transformation of human 
resorts still stuffed with feelings in frustrated, emptied of affectivity entities. The mixture 
of human and technology cannot be balanced so as to maintain the human qualities and to 
use the advantages of the technology. Inbetween those two states it is a war that unleashes 
through which is pursued an ultimate and complete invading in the human by the 
technology. The real death doesn't come together with the detachment from the body, but 
together with the estrangement from all that it is typically human. 
Keywords: Bogdan Suceavă, postumanism, death, immortality, technology. 

 
 

Motto: „Moartea este îngrozitoare, dar ar fi şi mai 
îngrozitoare conştiinţa că vei trăi de-a pururi şi nu vei muri 
niciodată.” (Anton Pavlovici Cehov) 

 
 
Fără a se limita la o singură paradigmă de definire, conceptul de postumanism se 

poziţionează undeva la răscrucea dintre uman şi tehnologic, dezvoltând aspecte variate ale 
implicaţiilor progresului în existenţa umană.   

Lumea postumană se deschide printre altele şi către cercetările ştiinţifice care vizează 
îmbunătăţirea omului cu ajutorul bioingineriei şi al geneticii. Se dezvoltă astfel diverse scenarii 
postumane între care şi procedeul prin intermediul căruia întregul intelect al unui creier 
biologic este transferat într-un computer – mind uploading. Avantajele downloadării creierului 
uman pe un suport electronic nu se rezumă la faptul că nu mai există îmbătrânire în lipsa 
materialului biologic, ci se extind la nivelul posibilităţii de a călători cu viteza luminii, de a 
procesa gândurile extrem de rapid, de a evolua la nivel intelectual şi în cele din urmă de a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:32 UTC)
BDD-A30741 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Otilia UNUGUREANU (RĂUŢĂ) 
 

 

212 

duce o viaţă foarte economică, lipsită de nevoi, griji, durere sau boală. Ni se propune deci să 
folosim tehnologia ca instrument de depăşire a limitelor legate de vieţuire, dezvoltare 
intelectuală sau sănătate. Dacă în acest caz vorbim despre o nouă fiziologie a omului din 
viitor, eliberată de existenţa biologică fragilă, şi mediată tehnologic, ne întrebăm automat dacă 
va exista implicit şi o redefinire a valorilor umane. 

În contexte asemănătoare, „postumanismul se naşte din necesitatea teoretizării unui 
alt tip de om şi de umanitate, ancorate într-o lume tehnologică care le modifică substanţial 
vechile atribute” [Petroşel, 2014: 3]. Tehnologia acaparează viaţa, iar umanitatea în sine este 
pusă în primejdie. Conceptul de natură umană suferă modificări în urma grefării factorului 
tehnologic, evoluând spre redefinirea ca natură  postumană, concept paradoxal în care „primul 
termen îşi păstrează încă sensul proaspăt şi rebel al creaţiei vii, iar al doilea aduce cu el toată 
povara dezvoltării tehnologice” [Petroşel, 2014: 3]. Postumanismul deschide astfel frontierele 
unei lumi în care este pus sub semnul întrebării conceptul de homo sapiens , nu într-o manieră 
de truism, ci dintr-o necesitate evidentă a unei reconstrucţii identitare. 

Dincolo de noile proiecte ştiinţifice sau de interacţiunile om-maşină din domeniul 
medical, ca elemente postumane cu impact vizibil şi de cele mai multe ori benefic, observăm 
influenţa acestui factor asupra imaginaţiei creatoare din literatură, textele ce abordează acest 
univers tematic devenind un spaţiu în care melanjul dintre uman şi tehnologic capătă 
dimensiuni vizionare. Astfel, literatura îşi găseşte locul în centrul dezbaterilor postumaniste, 
ancorându-se în problematizarea repercusiunilor maşinii asupra umanului, imaginând scenarii 
care permit cititorului să vadă mai clar pericolul iminent al tehnologizării.  

Unul dintre romanele de acest tip, Vincent nemuritorul, scris de Bogdan Suceavă, ne 
permite să vizualizăm implicaţiile tehnologiei în viaţa omului, textul construind o lume ce 
suferă ample mutaţii interioare în condiţiile anulării perspectivei morţii. Viziunea universală 
asupra finalităţii vieţii se schimbă odată cu identificarea incidenţelor unui posibil timp 
infinit care aruncă fiinţa umană într-un labirint postum(an) fără ieşire.  

Lucrarea de faţă se construieşte pe evidenţierea implicaţiilor colaterale ale 
nemuririi, urmărind transformările fiinţei dincolo de nefiinţă. Dacă ar exista posibilitatea 
nemuririi, am fi oare conştienţi că s-ar putea să plătim pentru ea un preţ mult prea mare? 
Ce îl face pe om să fie om? Este  moartea o condiţie a umanităţii noastre? Dispensarea de 
trup este un factor ce contribuie la  dezumanizarea fiinţei? 

Introduşi într-un viitor destul de apropiat de noi, primăvara anului 2036, constatăm 
că lumea evocată în romanul Vincent nemuritorul se află în mijlocul unei descoperiri importante 
– programul Spring After Winter –, prin care se urmăreşte transferarea memoriei umane pe un 
modul cibernetic, ce păstrează toate caracteristicile persoanei, oferindu-se astfel accesul la 
nemurire. Romanul prezintă mai multe tipuri de perspective asupra programului SAW, 
începând cu cea religioasă, medicală şi filozofică, ca priviri din exterior asupra ideii de 
existenţă în absenţa trupului. Odată cu trecerea lui Vincent de la existenţa încarnată la 
(in)existenţa modulară, ni se oferă un punct de vedere din interior, ce scoate la iveală 
adevăratele pericole ale trăirii la nesfârşit. 

Implicând o frică accentuată, datorată mai ales faptului că nimeni nu ştie cu adevărat 
ce s-ar putea afla „dincolo”, ideea morţii angoasează fiinţa umană, care îşi mărturiseşte 
oroarea în mod public:  

 
„Ne e frică de moarte. Trăim într-o perioadă în care nimic nu înspăimântă mai 

mult decât aneantizarea, şi oamenii de ştiinţă au făcut tot ce se poate ca să găsească leac 
acestei temeri. Vrem să fugim de anihilarea absolută, şi pentru asta suntem gata să găsim 
surogate ale vieţii reale.” [Suceavă, 2008: 37]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:32 UTC)
BDD-A30741 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Ieşirea din timp. Perspectivele nemuririi cibernetice 
 

 

213 

 
Imaginea morţii ca fatalitate începe însă să îşi piardă conturul, dezvoltându-se în 

schimb ideea morţii ca alegere a omului care, nemaiputând să trăiască într-un trup măcinat 
de boală, decide să investească într-o alternativă ce îi permite existenţa independent de 
corporalitate. Perspectiva unui timp infinit nu se deschide însă fără ca omul să ofere ceva în 
schimb. Primul lucru la care va trebui să renunţe este trupul de cele mai multe ori extrem 
de slăbit şi bolnav, sacrificiu de care toate personajele romanului sunt conştiente însă într-o 
manieră limitată. Dezlipirea de corp se face fără urmă de remuşcare pentru iniţiativa care 
este în cele din urmă o formă de sinucidere, dar şi fără intuirea pericolelor ce se vor arăta 
odată cu pătrunderea în existenţa cibernetică fără sfârşit. Pe de altă parte, conform spuselor 
lui G.C. Jung, în momentul în care omul urmăreşte o ţintă exactă căreia trebuie i se dedice 
în întregime, i se pretinde sacrificarea acelei funcţii care este socotită a fi cea mai preţioasă, 
a instinctului celui mai puternic. În acest context, aşa cum Tertullian săvîrşeşte sacrificium 
intellectus, pentru a putea atinge un prag înalt al credinţei în Dumnezeu, iar Origene 
săvârşeşte sacrificium phalli, suspendând astfel legătura senzuală cu lumea pentru acelaşi scop 
mistic [Jung, 1971: 21-24], tot aşa omului i se cere să renunţe, pentru atingerea veşniciei, la 
trup, ca la bunul cel mai de preţ, (aşa cum vor realiza mult mai târziu personajele 
romanului), nu ca la o carcasă carnală dispensabilă şi fără valoare Mult prea târziu omul va 
realiza că preţul veşniciei – în contextul în care trupul devine monedă de schimb pentru 
viaţa eternă – este în mod paradoxal prea scump.  

Emisiunea Programul de Seară reprezintă în roman rampa de lansare a diverselor 
teorii asupra ideii de nemurire, oferind totodată şi accesul la primele informaţii oferite de 
persoane ce au trecut prin operaţia de transfer pe un modul SAW. Aflăm astfel că noua 
formă de nemurire  include avantajele dispunerii de acelaşi timbru vocal, vedere în orice loc 
al lumii aflat în baza de date, în oricare moment al zilei, lipsa durerii, lipsa oboselii şi 
implicit a nevoii de somn, lipsa durerii, lipsa nevoii de hrană şi anularea oricăror nevoi 
fiziologice. Singurele dezavantaje, care nu par însă să  contrabalanseze aceste privilegii, ar fi 
cele senzoriale, olfactive şi tactile:  

 
„― Uneori mi-e dor de mirosul de portocale. Îmi aduc aminte cum era, îmi 

plăcea... Şi mi-e dor de o bere. Mi-e dor de senzaţia aceea de ameţeală plăcută pe care ţi-o 
dă berea. Mi-e dor să joc biliard într-un bar. Mi-e dor să miros aerul sărat al mării. Mi-e dor 
să transpir. Am muncit mult, e dorinţa cuiva căruia i-a plăcut să stea în aer liber, să 
muncească.” [Suceavă, 2008: 40]. 
 
Bolnav de cancer, Vincent găseşte ca soluţie salvatoare transferarea pe un modul 

SAW, însă instinctiv realizează înainte de a face acest pas că e posibil să existe şi ceva mai 
rău decât aneantizarea de care se teme iniţial: 

 
„― Mi-e frică de un singur lucru. Să nu fie un soi de jumătate moarte, jumătate 

viaţă, o stare mizerabilă din care să nu te mai poţi extrage niciodată. O mizerie în care 
sinuciderea să nu fie o opţiune.” [Suceavă, 2008: 51] 
 
Destul de curând va afla că presupunerea sa se va dovedi adevărată. În noua lui 

formă, închis într-o cutie aşezată într-un sertar, Vincent simte nevoia să se bucure de 
binemeritata şi definitiva vacanţă, refuzând să mai lucreze sau să se implice în proiecte 
ştiinţifice atunci când i se oferă posibilitatea. Timpul nelimitat de care se bucură la început 
ajunge să fie apăsător după o vreme, plictiseala luând curând locul entuziasmului iniţial, ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:32 UTC)
BDD-A30741 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Otilia UNUGUREANU (RĂUŢĂ) 
 

 

214 

un rezultat al faptului că în lumea aceasta digitală „nu se întâmplă acele lucruri alerte care în 
lumea de carne şi sânge te aruncă în fiecare zi de la disperare la bucurie, de la furie la 
îmbrăţişări, de la calm la pasiune.” [Suceavă, 2008: 96].  

Prin intermediul unui alt personaj transferat pe modulele SAW ni se transmite 
într-o manieră extrem de lucidă adevărata problemă a unei lumi nemuritoare: „...nemurirea 
asta nu arată deloc aşa cum credeam eu. Nu am niciun obiectiv, niciun ţel personal, nu 
există niciun premiu în acest joc în care nu se dau premii” [Suceavă, 2008: 113]. 

Umanitatea pare să fie condiţionată de sistemul efort-premiu, care dă rost vieţii. A 
simţi durerea alături de plăcere, a căpăta prin muncă grea un lucru, a transpira după ce o zi 
întreagă ai depus efort fizic, toate sunt elemente ce fac parte din umanitatea noastră. Lipsită 
nu în primul rând de trupul de carne, ci de greutăţile vieţii reale, de durere fizică, de 
riscurile şi eşecurile tipice, dar mai ales de perspectiva unei finalităţi a vieţii, fiinţa se goleşte 
de conţinut uman, de conştiinţă morală, retrăgându-se treptat într-un pesimism crud. 

Moartea cosmetizată tehnologic se dezvăluie astfel nu ca final al vieţii încarnate, ci ca 
început al dezumanizării prin transformarea resorturile umane încărcate încă de sentimente în 
entităţi frustrate, golite de afectivitate. Amestecul de uman şi tehnologic  nu se poate echilibra 
în aşa măsură încât să se păstreze calităţile umanului şi să se poată folosi avantajele 
tehnologiei. Între cele două stări se dezlănţuie un război prin care se urmăreşte invadarea 
definitivă şi completă a umanului de către tehnologic. Adevărata moarte nu vine odată cu 
dezlipirea de trup, ci odată cu înstrăinarea faţă de tot ce este caracteristic umanului.  

Momentul în care personajul principal al romanului, Vincent, realizează că din 
punct de vedere legal este considerat decedat şi că nu se mai poate bucura de nici un 
privilegiu caracteristic omului, mai mult chiar soţia sa încearcă să-şi refacă viaţa alături de 
un alt bărbat, marchează începutul veritabil al degradării fiinţei. În mod paradoxal orice 
sentiment pozitiv simţit altădată în lumea reală, iubirea pentru soţie şi copil, simpatia 
pentru prieteni, mila, nu mai pot fi simţite în lumea cibernetica la fel, ci sunt de fapt 
detectate doar instinctiv, mecanic, pornind  de la procedeul amintirii trăirilor anterioare. 
Frustrările şi ura însă se dezvoltă extrem de „viu”, chiar în această lume care nu se supune 
unor principiilor carnale:  

 
„...singurul lucru care se înmagazinează dincolo de lumea văzută şi dincolo de 

lumea nevăzută este ranchiuna” [Suceavă, 2008: 158].  
 
Rolul de altădată al morţii, de a induce frica dar şi de a tempera pornirile şi 

excesele, este suprimat, iar omul etern poate instinctiv simţi ura, frustrarea, dorinţa de 
răzbunare fără a se teme de consecinţe deoarece „din paradis nu există iertare pentru 
minciună, pentru duplicitate” [Suceavă, 2008: 165]. Fiinţa trăieşte prelungirile unui timp 
care alterează atât raportarea la propria persoană cât şi la alteritate. Ideea de finalitate a 
vieţii ni se arată astfel ca o condiţie a umanităţii care ţine sub control orice exces al omului 
care se naşte ca fiinţă înclinată în mod natural spre a face răul:  

 
„Căci oamenii de carne şi de sânge sunt decenţi (atunci când sunt decenţi) numai 

pentru că au imaginea limitării vremii lor. Ideea că există un final al istoriei personale îi 
reţine de la tot soiul de blestemăţii de care, altfel ar fi oricând capabili. În vechime, când 
groaza de neant depăşea credinţa în orice basm sau cauză, decenţa era o măsură a groazei 
şi, în multe situaţii, singura ei stavilă. Numai teama de flăcările eterne putea induce o 
nuanţă de decenţă într-un sistem biologic bazat pe axoni pervertibili” [Suceavă, 2008: 174]. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:32 UTC)
BDD-A30741 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Ieşirea din timp. Perspectivele nemuririi cibernetice 
 

 

215 

Legătura permanentă a lumii cibernetice cu lumea reală nu poate suplini lipsurile 
fiinţei deposedate mai întâi de carcasa corporală şi mai apoi de ritmul tipic uman ca nucleu 
ce gestionează premisele vieţii reale. Astfel, majoritatea pacienţilor de pe modulele SAW 
dezvoltă tipologii şi manifestări asemănătoare bolnavilor psihici din viaţa reală, cu diferenţa 
că tehnologia nu poate oferi un tratament, iar fiinţa cibernetică este lipsită atât de ochii ce 
pot izola imaginile care produc disconfort, cât şi de somnul care linişteşte şi oferă uitarea. 
Dezechilibrul până la demenţă al pacienţilor SAW scoate în evidenţă faptul că „spiritul 
uman nu e clădit ca să suporte imortalitatea” [Suceavă, 2008: 115]. 

Progresul uman se descoperă în aceste condiţii ca dezvoltare în linie ascensională 
numai la nivel ştiinţific, pe când la nivel uman, progresul devine în mod paradoxal un 
instrument de regres al omului spre bestie, prin care se distrug particularităţile individului. 
C.G. Jung observă: „Cu cât ne întoarcem mai mult în istorie, cu atât vedem că 
personalitatea dispare sub stratul colectivităţii. Iar dacă mergem mai jos către psihologia 
primitivă, descoperim că acolo noţiunea de individ nici nu există.” [Jung, 1971: 17]. Iată 
cum evoluţia se traduce la nivel psihologic ca o involuţie, iar mecanizarea instinctelor, 
anihilarea sentimentelor şi a emoţiilor vor transforma, aşa cum se va întâmpla şi cu 
Vincent, un om sensibil într-un criminal cu sânge rece, lipsit de remuşcări.  

Analizând tipurile psihologice umane – tipul introvertit sau tipul extravertit – C.G. 
Jung afirmă că acestea sunt caracterizate în proporţii echilibrate de factorul a gândi, a simţi, a 
avea senzaţii sau a intui. Omul posedă ambele mecanisme ca expresie a ritmului de viaţă 
normal. Alternarea ritmică a celor două forme de activitate psihică ar trebui să corespundă 
cursului normal al vieţii. Dar condiţiile de existenţă şi uneori dispoziţia psihică perturbă 
acest mecanism interior, favorizându-se sau limitându-se unii dintre aceşti factori care cer 
echilibru [Jung, 1971: 12]. Putem observa cum Vincent, ca prototip al individului 
postuman, evoluează de la o tipologie extravertită structurată pe echilibrul premiselor 
gândirii, sentimentelor, senzaţiilor şi intuiţiei, spre o tipologie introvertită, ce se construieşte 
însă pe o platformă dezechilibrată, bazată numai pe funcţia raţională şi intuitivă. 

Perspectiva non-tragismului morţii lui Mark nu rezidă din satisfacerea orgoliului 
rănit prin răzbunare, cât din conştientizarea că existenţa cibernetică este la fel de tragică sau 
chiar mai tragică decât inexistenţa. Remarca lucidă a lui Vincent în momentul în care Elsa 
îndurerată de moartea lui Mark simte că ar fi fost mai liniştită să-l fi ştiut pe un modul 
SAW, decât pierdut pentru totdeauna, comprimă realitatea exactă a vieţuirii intr-un timp 
fără sfârşit: „― Draga mea, te înşeli. Cred că e la fel de tragic şi dacă ajungi pe modul.” 
[Suceavă, 2008: 167].  

Utilizarea tehnologiei depăşeşte limitele fiinţei umane, se reuşeşte prelungirea vieţii 
umane până la atingerea nemuririi, până când se va ajunge  la situaţia în care omul va fi 
înlocuit de fiinţe mutante, construite dintr-un amestec de biologic şi tehnologic: 

 
„Ultimul om va fi înconjurat de gigantice blocuri pline cu module SAW, 

cuprinzător monument static al memoriei fericirilor şi frustrărilor trecute, incluzând toate 
iluziile şi utopiile de după 2029 Anno Domini, reunite, recompuse, încorporate în ansambluri 
cibernetice care la vremea aceea se vor îngriji singure de buna lor stare şi nu vor mai avea 
nevoie de nimic viu pentru a exista de-a pururi. Ultimul om îşi va asigura singur ultima 
intervenţie chirurgicală, a cărei finalitate va fi eternizarea cibernetică. Ultimul om va privi fără 
tristeţe ultimul apus cu ochi vii şi nu va avea nici un regret.” [Suceavă, 2008: 172] 
 
Această moarte care „se trăieşte” în mediu cibernetic, ce creează imaginea iluzorie 

a unui paradis, negociază umanul până la eradicarea lui completă. Utopia iniţială a unei lumi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:32 UTC)
BDD-A30741 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



Otilia UNUGUREANU (RĂUŢĂ) 
 

 

216 

în care moartea şi-a pierdut puterea, iar omul descătuşat de frică poate gusta eternitatea, 
bucurându-se de tot ceea ce existenţa biologică limitată i-a negat, este înlocuită cu o viziune 
distopică asupra unei existenţe non-umane fără sfârşit. Concluziile personajului principal, 
Vincent, demonstrează încă o dată impactul negativ al tehnologicului asupra umanului, prin 
mecanizarea trăirilor: 

 
„Acum ştiu ce se întâmplă cu intelectul în condiţiile vieţii eterne: gândirea devine 

lucidă, rece, raţionamentele devin pragmatice şi caustice, iar toate acestea par că se petrec 
în absenţa umanităţii, că au loc odată cu suspendarea ei integrală.” [Suceavă, 2008: 172] 
 
Nu dezlipirea de trup anihilează umanitatea, ci pierderea obiectivelor vieţii, 

deoarece fiinţă umană nu poate exista fără un scop; seva din care îşi trage forţa umanitatea 
noastă se materializează în ţelurile existenţei. Viaţa cibernetică predispune la pierderea 
scopurilor vieţii şi duce la adâncirea într-o existenţă care şi-a pierdut sensul. Pierderea 
umanităţii în acest context este iminentă: 

 
„– Nicio fiinţă umană nu poate exista fără un scop. Umanitatea noastră trece prin 

scopurile pe care ni le asumăm, ţine de alegerile pe care le facem pentru a ne atinge ţelul. În 
absenţa acestei ţinte a călătoriei noastre, riscul de a ne rătăci în propriul labirint e atât de 
mare, încât nu mai rămâne nimic din noi. În absenţa capacităţii noastre de a ne dedica cu 
disciplină unui scop bine definit, umanitatea noastră profundă are de suferit, suntem 
sărăciţi şi riscăm să ne adâncim într-o cădere cu potenţial distructiv”. [Suceavă, 2008: 172] 
 
Sfidarea graniţelor om-maşină şi perspectiva nemuririi tehnologice ni se dezvăluie 

prin intermediul viziunii lui Bogdan Suceavă ca început al definitivării unei epoci 
postumane în care omul este condamnat să trăiască pentru totdeauna într-un univers în 
care nu mai are nimic de pierdut decât pe el însuşi. Trăirea veşniciei, devine în mod 
paradoxal, odată cu decuparea şi expulzarea factorului uman din profilul individului, o trăire 
a morţii... pentru veşnicie. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 
 

Jung, 1997: C.G. Jung, Tipuri psihologice, traducere din germană de Viorica Nişcov (ediţia 1971), 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Petroşel, 2014: Daniela Petroşel, Era Maşinii. Studii despre imaginarul tehnologic în literatură, Bucureşti, 
Editura Tracus Arte. 

Suceavă, 2008: Bogdan Suceavă, Vincent nemuritorul, Bucureşti, Editura Curtea Veche. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:32 UTC)
BDD-A30741 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

