
 

784 
 

784 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

THE ROLE OF MASK IN THE ANTIC THEATRE 
 

Anuŝa Batin 

PhD Student,Technical University of Cluj-Napoca, North University Centre of 

Baia Mare 
 

 
Abstract:In this paper I defined the notion of mask, I presented its etymology, its origins and its 

functions. In turn, I tried to trace the mask's trajectory in the history of universal theatre, with 

reference to ancient Greek and Latin theatre. At the same time, reference is made to the theatrical 
function of the mask, to essential notions (imaginary and image) in describing and understanding the 

mask's role as a theatrical object. Although they may have different shapes and can represent 

different characters, the masks share the ability to highlight the essence of human spirit individual. 
In ancient tragedy and comedy, the mask emphasizes the disappearance of the individual man behind 

a role or, better said, of a figure. In the complex system of  the showřs signs, the mask appears as a 

fixed visual element, beside the decor and  the other scenic objects. By wearing the mask, man 
awakens it while he himself retreates thus to lock up into an old,  overcome period. 

 
Keywords:theatre, mask, antiquity, identity, character 

 

 

 „Masca este un tunel straniu pe care dacă izbuteşti să-l traversezi ai parte de toate 

experienŝele posibile, de la naştere şi pînă la moarte, de la fiinŝa care eşti la aceea pe care o 

întruchipezi şi căreia te abandonezi cu totul, îi împrumuŝi totul şi-i iei totul cu împrumut. La 

capătul tunelului s-ar putea să nu mai exişti, s-ar putea să fi devenit cu totul altă fiinŝă, aceea 

pe care o interpreteziŗ.  (Mihai Mălaimare). 

Masca a reprezentat întotdeauna un obiect enigmatic cu sensuri multiple, care l-a 

facinat pe om din cele mai vechi timpuri.Ea este un articol care în mod obișnuit se poartă pe 

față pentru protecție, pentru camuflaj, în spectacole sau pentru amuzament. Măștile se 

foloseau încă din Antichitate în diverse ceremoniale, dar și în scopuri practice. 

Încercînd să stabilim etimologia cuvîntului „mascăŗ, am constatat că trebuie să 

pornim de la limbile: latină (nu cea clasică) unde mascus, masca însemna „fantomăŗ, ebraică: 

masecha -„mascăŗ sau arabă: maskharah - „măscăriciŗ, „om în mascaradăŗ și ajungînd pînă 

în ziua de astăzi, cînd cuvîntul a pătruns pe filiera limbii italiene Ŕ masquera, de unde a fost 

împrumutat de francezi
1
 Ŕ masque sau spanioli Ŕ mascara.  

Potrivit Dicționarului Academic al Limbii Române, cuvîntul mască are următoarele 

sensuri după cum urmează:  

1. „Bucată de carton (înfățișînd o față omenească sau figura unui unui animal 

caricaturizate), de stofă etc. cu care o persoană își acoperea fața sau o parte a ei spre a 

nu fi recunoscută, lăsînd ochii descoperiți; obrăzar. 

2. Ceea ce sevește pentru a ascunde, a masca, a camufla ceva. 

3. Persoană care poartă o mască; actor care poartă masca, care joacă cu mascaŗ
2
. 

Măştile sunt un element familiar şi viu în multe concursuri populare tradiŝionale, 

ceremonii, ritualuri şi festivaluri. Ele sunt de origine antică.  

Masca este, în mod normal, o parte dintr-un costum care împodobeşte întregul corp şi 

întruchipează o tradiŝie importantă în religie şi / sau în viaŝa socială a comunităŝii ori  a unui 

                                                             
1Apud Emilia Pavel, Masca - univers anthropologic, Editura Princeps Edit, Iași, 2011, p. 5.  Dicționarul Le 

Grand Robert, vol. VI, Paris, 1992. 
2 Dicționarul Limbii Române, Tomul VI, Editura Academiei Române, București, 1965. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:22 UTC)
BDD-A30542 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

785 
 

785 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

grup particular în cadrul comunităŝii. Ea era folosită  în  ritualurile  şamanice. Prin ea, 

şamanul mijlocea o legătură cu lumea spiritelor; masca acoperă faŝa mortului, apără muritorul 

de privirea divină sau e folosită în diverse ritualuri de sorginte păgână, precum în  dansul 

Călușarilor, specific românesc. Devine un simbol care materializează însuși mitul, și chiar 

posibilitatea de a transcende timpul și spațiul profane.  

În general, măştile au fost asociate cu ceremonii, religioase sau sociale, de-a lungul 

timpului însă, obiectul a fost folosit şi în cazul unor sărbători şi carnavaluri, sau pentru a 

înfăŝişa un personaj într-o reprezentaŝie dramatică. Există mai multe tipuri de măști:  masca  

de  teatru, masca  de  carnaval  şi  masca  funerară.  

Ronald L. Grimes identifică o serie de funcții care rezultă doar din luarea în 

considerare a măştii în calitatea ei de acŝiune simbolică: funcŝiarituală, care întrupează 

puterile spiritelor, funcŝia fixatoare, manifestată în masca mortuară, dar și în masca de teatru, 

funcŝia de ascundere, care îndeplineşte un rol social de disimulare, funcŝia de întrupare care 

reprezintă deja un proces de demascare(în artă, vezi James Ensor),determinînd, astfel, 

eliberarea eului şi funcŝia de expresie, menŝionînd aici machiajul dramatic. Imaginea 

juxtapunerii măștilor ce simbolizează comedia și tragedia se folosește pe scară largă pentru a 

reprezenta artele spectacolului, în special drama. Acestea înglobează toate categoriile şi 

rolurile măştii. 

Masca a fost și rămîne emblema teatrului, deoarece aceasta întruchipează însăși esența 

genului, iar a te  apropia de minunata lume a măștii presupune a te apropia de începuturile 

acesteia. De asemenea  presupune nu doar înŝelegerea rădăcinilor şi a ramurilor a ceea ce 

înseamnă „a fiŗ şi „a pretindeŗ, ci și cunoaşterea sufletului uman şi situarea propriei persoane 

şi a celor din jur într-o cădere  liberă spre misterul divinităŝii și al morŝii.Ea nu e decît un chip  

fals, în spatele căruia oamenii își pot ascunde figura pentru a se deghiza. În sens larg, masca 

este considerată a fi un obiect care pe lîngă faptul că poate înfățișa atît o față omenească, cît 

și figura unui animal, poate acoperi atît întreg chipul, cît și o parte a lui, pentru a deghiza 

purtătorul sau pentru a-i ascunde identitatea.  

Pe scena teatrului totul e mascare, fiecare componentă a reprezentației își asumă 

această funcție: decorul ascunde un spațiu prozaic pentru a construi un altul, pe coordonate 

imaginare, costumul, gestul, mișcarea contribuie la transpunerea actorului în altceva decît 

este el, de fapt, integrîndu-l în lumea aparte a operei. Însăși privirea spectatorului devine 

complice a acestei mascări imperfecte
3
. Actorul nu face nimic altceva, el se „mascheazăŗ pe 

sine, împrumutîndu-și ființa, pentru cîteva ore, masca presupunînd renunțarea la 

predominanŝa eului artistic, a narcisismului de a fi oglindit de către o mulŝime de spectatori 

care te recunosc şi te aplaudă.  

Masca de teatru este o modalitate de manifestare a Sinelui universal
4
, ea ascunde, și  

descoperă în același timp. Ea operează ca un fel de catharsis
5
, nu maschează, ci demască. 

Referindu-se la originile măștii, Sears A. Eldrege este de părere că nimeni nu știe „unde sau 

cînd prima fiinŝă umană a ridicat un obiect şi a decis să-şi acopere faŝa cu el. Dar oriunde a 

fost şi oricînd s-a întîmplat, efectul măştii asupra celui care o purta şi a publicului său trebuie 

să fi fost imediat şi puternic. Măştile şi măscările au o lungă omniprezenŝă în societatea 

umanăŗ
6
.  Antropologul Harry Shapiro vorbind despre mască, precizează faptul că: „Masca 

este unul dintre cele mai vechi elemente în cultura noastră prezentă. Atît de mult înapoi pînă 

                                                             
3
 Maria Vodă Căpușan, Dramatis personae, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980, p. 160. 

4Jean Chevalier, Alain Gheerbrant,  Dicționar de simboluri, vol. 2 (E -O), Editura Artemis, 
București,  p. 273. 
5Ibidem, p. 273. 
6Sears A. Eldrege, Mask Improvisation for Actor Training and Performance: The compelling Image, 

Northwestern Press University, Illinois, USA, 1996, p.3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:22 UTC)
BDD-A30542 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

786 
 

786 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

în Era Paleoliticului timpuriu, poate în urmă chiar cu 50 000 ani Ŕ folosirea măştii era deja 

cunoscutăŗ
7
. 

În societățile primitive „a căror cultură este considerată o adevărată <<cultură a 

măștii>>, masca este duhul strămoșului totemic al tribului. […] masca conține o putere 

magică împotriva răului, dar produce groază celor din jur. Purtătorul ei este pătruns de forța 

ei, este scos din timpul și sacrul profane, nu mai poartă amprenta <<eului>> individual și 

schimbătorŗ
8
. Omul a făcut distincția între corp și suflet, între eu și celălalt (identitate și 

alteritate), ca mai apoi să se deghizeze în animale, să se îmbrace în piei, își va pune o mască 

sculptată și va imita mișcările animalelor reproducîndu-le strigătele (ca în cazul triburilor 

africane). 

În momentul cînd teatrul se naște, se redescoperă sau se redefinește pe sine, masca 

străbate marile vîrste dramatice, de la tragedia antică la Nȏ-ul japonez, de la commedia 

dellřarte, de la drama modernă prin expresionism sau absurd, în piesele mitice ale lui Lucian 

Blaga și Marin Sorescu. Chemarea măștii străbate și de acestă dată arta la răspîntia secolelor 

al XIX-lea și al XX-lea, pătrunde în saloanele expozițiilor și în colecțiile amatorilor, 

Guillaume Apollinaire sau Michel de Ghelderode - „diamantul negruŗ al Belgiei, așa cum l-a 

numit Jean Cocteau, izbucnește în picturile lui James Ensor și Pablo Picasso, în sculpturile lui 

Max Ernst. 

În consecință, „am uitat cu totul că simbolul originar al teatrului e masca. Masca e 

rigidă, unică, impresionantă. Ea e neschimbată, inexorabilă, ea e Destinul. Fiecare om își 

poartă masca, își poartă ceea ce anticii numeau vinovăție. Copiii se tem de ea și plîng. [...] în 

mască zace o lege, legea dramei. Non-realitatea devine faptŗ
9
.   

Masca devine, astfel, încă din Antichitate, simbolul teatrului și apare într-un număr 

mare de picturi, mozaicuri și reliefuri ce fac trimitere la lumea teatrului
10

. 

În Roma Antică, cuvîntul persona însemna „mascăŗ, cuvînt ce ar deriva din grecescul 

prȏsopon care a însemnat, pe rînd, în teatrul grec din Antichitate Ŕ după cum reiese și din 

discuția dintre Parrhasios și Socrate Ŕ masca actorului, rolul acestuia, actorul însuși, pentru 

ca, ieșind din incinta teatrului, să se generalizeze asupra omului. De asemenea persona se 

referea și la un individ care avea deplină cetățenie romană. Un cetățean (bărbat sau femeie) 

 își putea demonstra filiația prin intermediul măștilor mortuare ale strămoșilor săi. Acestea 

erau niște mulaje din ceară păstrate în altarul familiei. Ritualurile trecerii, cum ar fi inițierea 

membrilor tineri ai familiei sau funeraliile se țineau în altar sub „supraveghereaŗ măștilor 

mortuare. La funeralii, actori profesioniști purtau acele măști și interpretau acte din viața 

înaintașilor. Acesta este unul dintre aspectele fuziunii în care masca apare ca obiect ritualic, 

dar și ca obiect folosit în teatru. 

Masca este un element familiar și viu în multe dintre obiceiurile folclorice, ceremonii, 

ritualuri și festivaluri, avînd adesea origini străvechi. Masca este în mod normal, o parte a 

unui costum ce împodobește întregul corp şi întruchipează o tradiŝie importantă în viața 

religioasă și/sau socială a unei comunități sau a unui grup din cadrul unei comunități. Măștile 

sunt folosite aproape în toată lumea și își mențin puterea și misterul atît pentru cei care le 

poartă cît și pentru public.  

                                                             
7Apud Sears A. Eldrege, Mask Improvisation for Actor Training and Performance: The compelling Image, 

Northwestern Press University, Illinois, USA, 1996, p.3. 
8
 Ivan Evseev,  Dicționar de simboluri și arhetipuri culturale, Editura Amacord, Timișoara, 1994, p. 101. 

9Apud Maria Vodă Căpușan, Dramatis personae, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980, p. 160-161. Yvan Goll, 
Prefață la Nemuritorii, în An Anthology of German Expressionist Drama de Walter H. Sokel, Anchor Books, 

Doubleday and Company, New York, 1963, p.10-11 
10Anna Ferari, Dicționar de mitologie greacă și romană, traducere de Dragoș Cojocaru, Emanuela Stoleriu, 

Dana Zămosteanu, Editura Polirom, Iași, 2003, p. 843. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:22 UTC)
BDD-A30542 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

787 
 

787 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

Provenită din machiajul primitiv pe care şi-l aplicau credincioşii la sărbătorile 

dionisiace, întîi din drojdie de vin, masca este produsul natural al unor rituri foarte vechi. Ea 

a moştenit un fel de demnitate liturgică, ce-i sporea astfel puterea sugestivă. Arbitrară şi 

incomodă, cu carcasă de pînză  impregnată cu ghips, se închidea tot capul asemenea unei 

căşti cu vizieră, ea exagera peste măsură fizionomia feŝei, urmînd anumite detalii 

convenŝionale de culoare sau de linie aplicate după sexul, dispoziŝia sau chiar situaŝia socială 

a personjului. În acest fel, ea sublinia vigoarea sintetică a întregii drame greceşti.  

Masca tragică, dominată de oncosul piramidal care înălŝa fruntea foarte mult dincolo 

de limitele omeneşti, completa ideala maiestate atribuită eroilor şi zeilor perorînd pe logheion 

(podium). Acestea caracterizau, în linii şi culori puternice, personajul. Pentru tragedie se 

foloseau, după cum însuși Iullius Pollux menționa în Onomastikon, 28 de măşti, reprezentînd:  

6 bătrîni (gerontes), 8 tineri (neonikoi), 3 sclavi (therapontes), iar 11 erau destinate femeilor 

(gynaikes). Se știe faptul că în tragediile lui Eschil, de exemplu, pentru personaje ca Oreste, 

Hipolit, Elena, Fedra, Ifigenia erau folosite măști cu față albă și părul blond (yanthoraner), 

indicii ale idealizării. Părul negru și chipul întunecat (melas aner) erau semne ale cruzimii.  

Tristețea, melancolia erau sugerate prin măști cu chip feminin, avînd fața palidă și părul lins 

(katakosmos ȏkhra). În schimb, doar patru măști satirice, care reflectau prin înfățișarea 

satirilor vîrstele omului: Sátyros agéneios (imberb), Sátyros géneion (bărbos), Sátyros poliñs 

(cărunt), Seleinñs páppos (moșneag). Măștile comice erau de o mare varietate, fără referiri 

directe la un personaj sau la vreo situație anume, aspectul parodic prevelînd. Manierismul 

epocii alexandrine avea să exagereze trăsăturile caricaturale. Sunt atestate 43 de măști 

comice
11

. 

Masca nu lăsa să se vadă nici măcar ochii actorului, care privea prin două deschizături 

înguste. Ochiul era pictat, putîndu-se astfel sugera, după cum arăra și Iullius Pollux, unele 

trăsături (blîndețe, bucurie, tristețe) sau defecte (strabismul). Fruntea era mult mărită, în 

forma literei grecești lamda (ι), fiind acoperită în mare parte de perucă. Acest artificiu, care 

avea drept scop înălțarea staturii, era denumit ñnkos
12

. Acesta  avea o construcŝie specială ce 

permitea sunetului emis de actor să se transmit nu doar amplificat ci, şi cu o anumită 

intonaŝie, gravitate, accentuînd caracterul teatral al reprezentaŝiei. Masca este o ampretă, 

amprenta unui chip dispărut. Simbol al teatrului încă din Antichitate, masca lui Dionysos este 

asociată procesiunilor dionisiace, acelui „a nu fi tu însuțiŗ care marchează creaŝia 

actoricească. Meduza poate ucide doar privindu-şi în ochi victimele. Privirea fixă este 

caracteristica principală, forŝa, dar şi punctul vulnerabil. Simbolul meduzei trimite la raportul 

privitorŔprivit, dar şi la raportul mască Ŕ dincolo de mască. Masca marchează o transformare 

a individuluiŔactor, care, prin purtarea măştii, devine vehicol de forțe.  

În tragedia şi comedia antică, masca subliniază dispariŝia omului individual în spatele 

unui rol sau, mai bine spus al unei figuri. În sistemul complex de semne al spectacolului, 

masca figurează ca element vizual fix, alături de decor sau alte obiecte scenice. Purtînd 

masca, omul o „trezeşteŗ în timp ce el însuşi se refugiează pentru a se închide astfel într -o 

altă durată, veche, depăşită. 

Așadar, masca este un element care se reinventează și se redecoperă. Este un semn 

teatral foarte puternic care nu-și va pierde niciodată farmecul și relevanța. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

1. Eldrege, Sears A., Mask Improvisation for Actor Training and Performance: The 

compelling Image, Northwestern Press University, Illinois, USA, 1996. 

                                                             
11Costin Tuchilă, Pușa Roth, Clasicii dramaturgiei universal, vol. I, Editura Academiei Române, București, 

2010,  p. 20. 
12Vito Pandolfi, Istoria teatrului universal, vol. I, Editura Meridiane, București, 1971, p. 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:22 UTC)
BDD-A30542 © 2019 Arhipelag XXI Press



 

788 
 

788 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES no. 18/2019 

2. Evseev,  Ivan, Dicționar de simboluri și arhetipuri culturale, Editura Amacord, 

Timișoara, 1994. 

3. Ferari, Anna, Dicționar de mitologie greacă și romană, traducere de Dragoș 

Cojocaru, Emanuela Stoleriu, Dana Zămosteanu, Editura Polirom, Iași, 2003. 

4. Goll, Yvan, Prefață la Nemuritorii, în An Anthology of German Expressionist Drama 

de Walter H. Sokel, Anchor Books, Doubleday and Company, New York, 1963. 

5. Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain,  Dicționar de simboluri, vol. 2 (E-O), Editura 

Artemis, București, 1995. 

6. Pandolfi, Vito,  Istoria teatrului universal, vol. I-IV, traducere de Lia Busuioceanu și 

Oana Busuioceanu, Editura Meridiane, București, 1971. 

7. Pavel, Emilia, Masca - univers anthropologic, Editura Princeps Edit, Iași, 2011. 

8. Tuchilă, Costin, Roth, Pușa, Clasicii dramaturgiei universale, vol. I, Editura 

Academiei Române, București, 2010. 

9. Vodă -Căpușan, Maria,  Dramatis personae, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:22 UTC)
BDD-A30542 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

