
 

 

Onoma 51 

Journal of the International Council of Onomastic 

Sciences 

ISSN: 0078-463X; e-ISSN: 1783-1644 

Journal homepage: https://onomajournal.org/  

Un paysage de noms :  

génonymes, clans et ethnicités dans l’Inde du Nord-Est 

DOI: 10.34158/ONOMA.51/2016/11 

 

Philippe Ramirez 

Centre d’Études Himalayennes, CNRS, 

7 rue Guy Môquet, 94800 Villejuif, France 

Philippe.ramirez@cnrs.fr 

 

 

To cite this article: Ramirez, Philippe. 2016. Un paysage de noms : 

génonymes, clans et ethnicités dans l’Inde du Nord-Est. Onoma 51, 223–246. 

DOI: 10.34158/ONOMA.51/2016/11 

To link to this article: https://doi.org/10.34158/ONOMA.51/2016/11 

  

© Onoma and the author. 

 
A landscape of names: Genonyms, clans, and ethnicities in North-East India 

Abstract: In India, surnames are a primary criteria of status recognition. 

Among many populations of the northeastern region, they correspond to clans and are 

thus recognized as a sign of membership to a particular tribe. However, assignments 

and spellings are not consensual and often become the issue of controversial identity 

claims. The spatial distribution of surnames builds a landscape within which different 

actors cut their own boundaries. As ethnicity issues are at the center of northeastern 

politics, the matter is not negligible. The mapping of surnames and surname 

identifications provide many insights into identity formation processes. And more 

generally the surname corpuses contained in the Indian electoral rolls are a fruitful 

resource for social anthropology when associated with traditional fieldwork. 

Keywords: surnames, North-East India, ethnicity. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



224  PHILIPPE RAMIREZ 

Un paysage de noms : génonymes, clans et ethnicités dans l’Inde du Nord-Est 

Résumé : En Inde, les patronymes sont le premier critère dans la 

reconnaissance du statut. Dans de nombreuses populations du Nord-Est, ils 

correspondent en outre à des clans et renvoient donc à une appartenance à des 

groupes tribaux particuliers. Cependant les connotations autant que la forme des 

patronymes ne sont pas consensuelles et donnent lieu à des controverses politico-

ethniques. La géographie des patronymes produit un paysage au sein duquel 

différents acteurs opèrent leurs propres découpages. Etant donné que l’ethnicité est 

au centre de la vie politique du Nord-Est, l’identification des patronymes peut être 

lourde de conséquences.  

La cartographie des patronymes et de leurs connotations subjectives donne 

accès à des indices précieux sur les processus identitaires. Plus généralement, 

lorsqu’ils sont associés à des enquêtes de terrain classiques, les corpus 

patronymiques fournis par les listes électorales indiennes constituent une donnée très 

précieuse pour l’anthropologie sociale. 

Mots-clés : Patronymes, Inde du Nord-Est, ethnicité. 

 

Eine Namenslandschaft: Genonyme, Clans und Ethnien im Nordosten Indiens 

Zusammenfassung: In Indien sind Nachnamen ein wesentliches Kriterium zur 

Statuserkennung. In vielen Bevölkerungsgruppen der nordöstlichen Region entsprechen 

sie Clans und werden daher als Zeichen der Zugehörigkeit zu bestimmten 

Stammesgruppen anerkannt. Konnotationen sowie Schreibweisen sind jedoch nicht 

konsensual und werden oft zum Thema umstrittener Identitätsansprüche. Die räumliche 

Verteilung der Nachnamen bildet eine Landschaft, in der unterschiedliche Akteure auf 

ihre eigene Weise Grenzen ziehen. Da ethnische Fragen im Mittelpunkt der 

nordöstlichen Politik stehen, kann die Identifikation der Nachnamen folgenschwer sein. 

Die Kartographie von Nachnamen und ihren subjektiven Nebenbedeutungen bietet 

vielfältige Einblicke in Identitätsprozesse. Ganz allgemein sind die in den indischen 

Wählerverzeichnissen enthaltenen Nachnamenkorpora eine fruchtbare Quelle für die 

Sozialanthropologie, wenn sie mit traditioneller, empirischer, onomastischer Vor-Ort 

Recherche kombiniert werden. 

Schlüsselbegriffe: Nachname, Nordostindien, Ethnizität.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



Onoma 51 (2016), 223–246. DOI: 10.34158/ONOMA.51/2016/11 

 

Un paysage de noms :  

génonymes, clans et ethnicités dans l’Inde du Nord-Est 

PHILIPPE RAMIREZ 

1.  Titles, ethnies, castes et clans 

Cet article présente quelques éléments sur les liens entre nomination 

héritée, identité ethnique et espace dans une région du Nord-Est de l’Inde. 

Précisons d’emblée que le terme de « patronyme » est particulièrement 

impropre au sujet de cette région où se rencontrent à la fois des modes de 

filiation matrilinéaires, patrilinéaires et ambilinéaires – c’est-à-dire 

alternativement patri- et matrilinéaires. Hormis les contextes où il sera 

adéquat, nous lui préfèrerons soit des termes traduisant l’usage local soit le 

terme de génonyme, qui ne préjuge pas d’un mode de transmission particulier. 

Dans de nombreuses régions de l’Inde, particulièrement dans le Nord, 

les classes de noms constituent, avec l’apparence physique, un des premiers 

indicateurs a priori du statut social des individus. Nous parlons bien 

d’inférence directe et générique, par laquelle un nom de famille, en vertu de 

son appartenance à une classe génonymique, vaut directement pour un statut, 

et non de l’opération bien différente par laquelle un individu serait, de par 

son nom, reconnu comme appartenant à une famille particulière et donc doté 

du statut, connu, de cette famille. La classe génonymique et son association à 

un statut social relève elle d’un savoir commun, souvent intuitif. La 

communauté correspondante peut prendre la forme d’un groupe ethnique 

(assumé ou attribué) mais aussi d’une caste, d’une communauté religieuse ou 

d’une population régionale. Il existe bien entendu en Inde une diversité 

immense dans la forme et les règles de nomination selon les régions et, au 

sein d’une même région, selon les groupes.1 Et la portée, l’univocité et donc 

la fiabilité d’une identification génonymique varient également selon les 

classes génonymiques considérées et les contextes. 

 
1  Étrangement, l’onomastique de l’Inde n’est guère documentée. Pour une description de la 

nomination en Inde, cf. Sharma (2005), Jayaraman (2005). Emeneau (1978) traite des 

seuls prénoms hindous. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



226  PHILIPPE RAMIREZ 

 

 

Figure 1 : L'Inde du Nord-Est 

Dans l’Inde du Nord-Est, dont il sera question ici, le nom de famille 

correspond au concept localement très commun de title, terme évidemment 

d’origine anglaise mais entré dans les langues locales et utilisé aussi par les 

non-anglophones. « Quel est son nom de famille ? » s’exprime par « quel title 

écrit-il ? », en référence au nom employé dans un contexte administratif ou 

public. Dans l’État de l’Assam, le title le plus courant, Barua, est identifié 

aux hautes castes hindoues de langue assamaise. Dans le Haut-Assam, il est 

également porté par des familles Tay Ahom, associées à l’ancien État des 

souverains Ahom (XIIIe–XIXe siècles). Et des centaines de Barua 

bouddhistes originaires du Bengladesh résident dans l’État voisin du Tripura. 

De même, Das, un autre des noms les plus courants, ne signifie guère plus 

qu’une personne de religion hindoue. Selon le contexte régional d’élocution, 

un individu dénommé Bordoloi sera identifié à un membre de la tribu Tiwa si 

l’on est dans le Moyen-Assam, ou à celle des Chutiya si l’on est dans le 

Haut-Assam. Dans le Moyen-Assam, Pator peut être identifié à un membre 

de la tribu Tiwa ou de la tribu Karbi, dans le Haut-Assam à un Tay Ahom. 

L’ensemble des titles ci-dessus correspondent à des entités nombreuses et 

comprenant chacune une pluralité de groupes de filiation. Par contre, dans de 

nombreuses populations dites tribales, notamment celles des hauteurs, de 

langues tibéto-birmanes ou austro-asiatiques, les titles renvoient à des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  227 

 

groupes de filiation unilinéaire, soit des clans soit des lignages. Dans de 

nombreuses langues parlées par les populations tribales, génonyme et groupe 

de filiation sont conceptualisés par un terme unique : khul en Tiwa, kur en 

Karbi, <ki¹ tuŋ²> en Ao Naga, <səkái> dans les langues du groupe Vieux 

Kuki, signifient indistinctement « nom » et « clan ». C’est le title qui situe 

exactement un individu en termes de tribu et de filiation. Le prénom peut être 

soit chrétien, soit hindou, soit indigène. De nombreuses personnes utilisent en 

fait selon les circonstances un prénom hindou ou chrétien d’une part et un 

prénom indigène d’autre part. Dans plusieurs sociétés, celui-ci se transmet 

par ré-incarnation, d’un parent récemment décédé à un jeune enfant. 

Il faut dire un mot de ce que représente en Inde la « tribu », un terme qui 

n’y est pas nécessairement dépréciatif. Dans son acception officielle la tribu 

renvoie à un statut légal, celui de Scheduled Tribe, c’est-à-dire de population 

dont la précarité est officiellement reconnue et qui bénéficie de la part de l’État 

de mesures de discrimination positive. Sociologiquement et historiquement, les 

tribus se définissent comme des groupes relativement acéphales, peu 

hiérarchisés, et périphériques par rapport aux populations dominantes, celles-ci 

organisées en castes et étroitement associées aux États – bien qu’aient existé 

des formes étatiques à dominante tribale. Les tribus du Nord-Est indien 

connaissent des organisations sociales reposant sur des groupes de filiation 

patrilinéaires, matrilinéaires ou ambilinéaires.2 Comme de nombreuses régions 

de l’Inde, le Nord-Est a connu depuis la période coloniale (1826–1947) une 

ethnicisation des relations sociales. Dans le cadre d’un paradigme foncièrement 

essentialiste, les individus tendent de plus en plus à être perçus et à se 

percevoir comme relevant d’entités pérennes et porteuses de traits exclusifs. 

Les sociologies vernaculaires actuelles considérent ainsi les tribus comme 

constituées d’un ensemble exclusif de clans, si bien que le port d’un nom de 

clan a spontanément valeur d’appartenance à une tribu particulière. De plus en 

plus fréquemment, un nom est perçu comme un signe indéniable d’une 

ethnicité. Souvent, cette identification fait consensus. Mais souvent aussi, il 

apparaît une divergence entre l’identité supposée et l’identité assumée, voire 

entre les identités supposées, et c’est ce qui va attirer notre attention dans les 

pages qui suivent. 

 

 
2  Dans la filiation ambilinéaire, un individu est à sa naissance intégré soit dans la lignée de 

son père soit dans celle de sa mère, le choix relevant de critères variables selon les 

sociétés. Ce mode de filiation reste unilinéaire, dans la mesure où les individus 

n’appartiennent qu’à une lignée et une seule, celle-ci passant ainsi successivement par 

des hommes et par des femmes. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



228  PHILIPPE RAMIREZ 

 

2.  Les listes électorales indiennes : une ressource anthropologique 

Dans mes recherches en anthropologie, je porte une attention 

particulière aux noms de famille apparaissant au sein de listes. Ils fournissent 

des indices précieux soit sur la répartition spatiale de certains phénomènes 

soit sur les relations entre les collectifs génonymiques eux-mêmes. En Inde, 

depuis leur publication en ligne à partir de 2005, les listes électorales 

(« electoral rolls », « e-rolls ») constituent des données facilement accessibles 

et portant sur l’ensemble des individus en âge de voter (>18 ans).3 Cette 

ressource d’une grande richesse reste hélas encore peu exploitée par les 

sciences sociales. Sur les listes électorales figurent en effet le prénom et nom 

de l’électeur, son âge, sa commune de résidence, la référence de la maison où 

il est recensé comme électeur, et un lien de parenté : « fils de » pour les 

hommes célibataires ou mariés et les femmes non-mariées, « épouse de » 

pour les femmes mariées. 

Il s’agit donc d’un corpus apportant des informations inédites par 

rapport au recensement national, le Census of India, dont les versions 

publiées sont, comme c’est l’usage, anonymées. Mes travaux à partir de ces 

données ont particulièrement concerné quatre applications : 

- cartographie spatiale des noms. Elle fournit des indications à plusieurs 

échelles. D’abord, puisque dans le cas des groupes tribaux les noms se 

rapportant à des clans, c’est une géographie clanique qui est potentiellement 

dessinée. Ensuite, la répartition des classes de noms fournit une cartographie 

approximative de la répartition des communautés ethniques, voire des 

langues ou des religions. Cette répartition n’est qu’approximative puisque 

l’interprétation de l’ethnicité des génonymes est foncièrement subjective. 

Comme nous allons le voir, cette subjectivité produit des cartographies dont 

les divergences constituent en elles-mêmes un objet d’étude.  

- isonymie. La composition génonymique des localités ouvre à une 

analyse isonymique dans laquelle sont déduits des degrés de ressemblance et 

inférées l’éventualité de liens démographiques entre les localités. 

- cartographie des modes de filiation. La comparaison du nom de 

l’électeur et de celui de son père recèle une information précieuse sur sa 

filiation : si les deux noms sont identiques, on est en régime patrilinéaire, 

sinon on peut en déduire que le nom de l’électeur lui a été transmis par sa 

mère et que l’on est en régime matrilinéaire. Dans les sociétés considérées, la 

 
3  Les listes électorales sont accessibles librement sur les sites web du “Electoral officer” de 

chaque État de l’Inde. Les liens vers les sites de l’ensemble des États ont été rassemblés 

sur la page https://eci.gov.in/ (page consultée le 1/7/2019). Les listes sont rédigées dans 

le script de la langue officielle de l’État, donc éventuellement en script latin. Le format 

pdf dans lequel elles sont distribuées ne rend pas l’exploitation statistique aisée et 

nécessite un important travail de conversion et de correction. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  229 

 

transmission du nom de clan est en effet associée à la transmission 

d’appartenances, de droits et statuts. La transmission du nom constitue ainsi 

un indice fort quant au mode de filiation en vigueur dans chaque famille, 

localité ou région : patrilinéaire ou matrilinéaire, ou – là où les deux principes 

de transmission coexistent – ambilinéaire. Il devient ainsi possible de 

caractériser des aires de prédominance de chaque mode (Figure 2). 

 

 

Figure 2 : Cartographie des modes de filiation 

- réseaux et statistiques matrimoniaux. Dans un contexte où les noms 

renvoient à des clans exogames, des corpus formés de couples nommés 

permettent des développements statistiques quant aux relations matrimoniales 

entre clans. Il s’agit ici d’une ressource exceptionnelle puisque, 

communément, les relevés généalogiques des ethnologues ne couvrent que 

les quelques dizaines de couples du, ou des deux ou trois villages formant 

leur terrain d’enquête. Ici c’est à l’ensemble des époux des femmes mariées 

et en vie au moment du recensement électoral que l’on accès. Par contre, à la 

différence des relevés généalogiques issus d’ethnographies, il n’est pas 

possible à partir des données électorales de relier ces femmes à leur localité 

d’origine ni à une lignée précise. Il s’agit d’un ensemble de données 

« plates », sans profondeur généalogique, une photographie de la composition 

génonymique des couples à un instant donné. Néanmoins, de par leur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



230  PHILIPPE RAMIREZ 

 

échelle – celle de l’ensemble de la population – ces données enrichissent 

considérablement l’analyse des généalogies classiques. 

Pour l’ethnographe, les listes électorales indiennes représentent aussi 

un outil très pragmatique de repérage dans l’espace des faits problématiques 

et donc de préparation des terrains d’étude. Ainsi, c’est en remarquant 

l’existence de nombreux cas de transmission patrilinéaire du nom dans des 

zones communément réputées pour être occupées par des sociétés 

matrilinéaires que j’ai entrepris d’ouvrir de nouveaux terrains d’étude. 

3.  Les paysages subjectifs de noms 

Si la cartographie des génonymes ne pose pas de problème 

méthodologique particulier, leur regroupement en une cartographie des 

ethnicités introduit une dimension beaucoup plus délicate, celle de la 

qualification ethnique d’un nom. Celle-ci est en effet éminemment dépendante 

de la subjectivité des perceptions et du contexte d’énonciation. On va voir qu’il 

s’agit là d’une difficulté qui ouvre finalement à des enseignements précieux sur 

le rôle des génonymes dans la construction des identités. 

Dans la région considérée, la connotation ethnique des génonymes, 

c’est-à-dire l’association d’un nom particulier à une catégorie ethnique 

particulière, ne fait pas nécessairement consensus. Il s’avère que, selon le 

point de vue des informateurs, et très généralement selon leur ethnicité 

assumée, un même nom est associé à des ethnicités différentes. Cela est 

particulièrement manifeste dans les régions multi-culturelles, par exemple 

dans les collines de la frontière entre l’Etat du Meghalaya et l’Etat de 

l’Assam. Si les mêmes groupes ethniques existent de part et d’autre, leurs 

poids relatifs ne sont pas les mêmes : les Khasi dominent sur le versant 

Meghalaya, les Tiwa et les Karbi sur le versant assamais. 

La divergence dans les connotations apparaît par exemple lorsque, 

enquêtant sur la composition culturelle d’une région, l’ethnologue en vient à 

poser une question d’apparence aussi triviale que : « Où trouve-t-on des Tiwa 

dans la région ? ». Un informateur d’ethnicité assumée Tiwa et résidant dans 

l’État de l’Assam fournit ce type de réponse : « Il y a beaucoup de Tiwa dans 

telle et telle zone de l’Assam. Et il y en a beaucoup aussi dans l’État du 

Meghalaya. Là-bas, comme ils vivent au milieu des Khasi, ils ne parlent pas 

la langue Tiwa et ne ressemblent pas à des Tiwa. Mais ce sont des Tiwa, 

leurs noms sont tiwa : Puma, Lumphuid… Parfois, ils transforment leurs 

noms pour qu’ils sonnent khasi : les Lumphuid deviennent Lymphuid, les 

Puma deviennent Umbah, les Mithi deviennent Muktieh. Mais en fait ce sont 

toujours des Tiwa ». 

Or, interrogé sur l’identité des mêmes noms, un Khasi du Meghalaya 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  231 

 

répondra très généralement qu’il s’agit de noms « typiquement khasi ». Quant 

aux porteurs des mêmes noms, leur réponse dépendra du contexte et de 

l’interlocuteur. 

Sans même que des éléments supplémentaires soient apportés, on 

constate que l’énoncé de notre informateur Tiwa décèle déjà quelques 

informations essentielles :  

- c’est le nom qui indique la réelle appartenance tribale. 

- des noms peuvent être perçus comme cachant d’autres noms originaux. 

- on peut changer de nom. 

- une acculturation et un changement de nom laissent subsister une 

essence immuable (« mais en fait ce sont toujours des Tiwa »). 

Les noms revêtent une importance essentielle dans la perception et la 

représentation des environnements ethniques. Lorsqu’un doute apparaît quant 

à l’identité de tel ou tel village, de telle ou telle population, ce sont les 

patronymes ou les matronymes qu’on y trouve qui sont mis en avant. On le 

voit dans ce que dit notre informateur au sujet de ces gens qui ne ressemblent 

pas tout à fait à des Tiwa. Leur apparence extérieure, leurs costumes, leur 

comportement et leur langue ne disent en rien qu’ils sont tiwa et ne les 

distinguent pas de leurs voisins khasi. La pierre de touche de leur identité 

« véritable » ce sont leurs noms, quitte à en restituer les formes jugées 

originales. C’est le nom qui opère la distinction entre un Tiwa et un non-Tiwa. 

Projeté dans l’espace, ce principe contribue à dessiner un véritable paysage 

composé de populations parmi lesquelles dominent des noms spécifiques. Ce 

paysage est éminemment subjectif, conditionné par le profil culturel, 

identitaire et politique de celui qui le perçoit. Ce qui signifie que différents 

interlocuteurs dépeindront des paysages semblables en certains points et 

dissemblables en d’autres.  

Il ne s’agit évidemment pas de prétendre que l’ensemble des Khasi d’une 

part ou des Tiwa de l’autre perçoivent leur environnement selon un schéma 

identique, mais seulement d’attirer l’attention sur des « anomalies », d’identifier 

des localités problématiques avec comme seul dessein d’aller les explorer.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



232  PHILIPPE RAMIREZ 

 

 

Figure 3 : Perceptions subjectives des génonymes 

C’est précisément les zones suscitant des désaccords auxquelles je me suis 

intéressé dans mon étude des marges. En appliquant les règles d’inférences 

ethniques propres à un informateur à la composition génonymique des localités, 

nous obtenons une cartographique ethnique subjective, qu’il est possible de 

comparer à d’autres cartographies subjectives. Les zones dans lesquelles les 

cartes ne coïncident pas indiquent des populations dont les génonymes sont 

susceptibles d’être interprétés comme relevant d’ethnicités différentes. Ainsi, la 

comparaison des perceptions Tiwa et Khasi de la région frontalière fait ressortir 

une région du Meghalaya, que nous appellerons « les Marges », constituée d’une 

dizaine de villages dont l’identification ethnique est particulièrement 

contradictoire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  233 

 

4.  Les identités atypiques des marges 

Si le Meghalaya oriental est largement dominé culturellement par les 

Khasi, de langue austro-asiatique, les Marges recouvrent des zones 

frontalières culturellement plurielles où résident des familles dont la langue 

d’origine et l’identité ethnique d’origine ne sont pas nécessairement khasi.  

L’existence même de la frontière entre les deux États établie en 1972 

doit être resituée dans le contexte de la répartition des groupes ethniques 

d’alors et du rapport de force politique entre les différents leaders issus de ces 

groupes. L’histoire de la fixation de la frontière Assam-Meghalaya laisse 

transparaître un processus remarquable dans lequel les identités perçues ou 

revendiquées ont joué un rôle central. La frontière peut être considérée 

comme à la fois un produit du paysage ethnique de l’époque et comme une 

cause de son évolution ultérieure. Au départ des Britanniques en 1947, la 

frontière actuelle correspondait à la limite entre deux « Excluded areas » de 

l’Assam, c’est-à-dire des zones tribales sous administration indirecte : à 

l’ouest les Khasi & Jaintia Hills, à l’est les Mikir Hills, dominé par les Mikir, 

exonyme des Karbi (Ramirez 2014 : 44–47). Les revendications de la part 

des dirigeants Khasi et Garo, les deux populations dominantes de l’actuel 

Meghalaya, aboutissent à la création en 1972 de ce nouvel État, détaché de 

l’ancien Assam colonial. Dans la zone qui nous intéresse ici, le tracé résultant 

des négociations entre leaders Khasi et Karbi vint couper au travers du 

continuum pluriculturel préexistant fait d’une intrication de villages de 

langue khasi, karbi et tiwa. Un phénomène de territorialisation s’ensuivit, 

renforcé par le fait que les deux entités administratives ainsi délimitées 

constituaient dorénavant des « Autonomous districts » où les tribus 

légalement reconnues (Scheduled Tribes), et a fortiori celles en position 

démographiquement dominante, bénéficiaient de droits spécifiques dans les 

domaines politique (sièges réservés dans les assemblées locales et d’État), 

administratif, juridique et foncier. Se développa alors le sentiment que la 

frontière distinguait désormais un « pays Khasi » d’un « pays Karbi ». Les 

autres populations, comme les Tiwa ou les non-tribaux (Assamais, Bengali, 

Népali…), ainsi que ceux parmi les Karbi et les Khasi qui se trouvèrent du 

« mauvais côté » de la frontière, devinrent des minorités, régulièrement 

stigmatisées, au sein de quasi États-nations.4 

On peut comprendre que l’attirance pour un statut tribal privilégié ou 

 
4  Depuis la création du Meghalaya en 1972, des campagnes violentes, touchant davantage 

les zones urbaines que les régions frontalières elles même, ont régulièrement ciblé les 

étrangers et les minorités, cf. Haokip (2014). S’y ajoutent des disputes de frontière avec 

l’État de l’Assam. Des incidents similaires ont opposé les Karbi et les Dimasa dans les 

districts assamais de Karbi Anglong et de Dima Hasao où chaque groupe est 

symétriquement en position majoritaire et minoritaire (Barbora 2008). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



234  PHILIPPE RAMIREZ 

 

que les inquiétudes liées à une situation minoritaire ont pu inciter certains à 

chercher des voies d’intégration à la société majoritaire, par le mariage et/ou 

le changement de nom. C’est la thèse avancée par les militants ethno-

nationalistes de divers camps pour expliquer l’existence de régions plurielles 

et atypiques comme celle des Marges : les villageois seraient régulièrement 

incités à venir grossir les rangs de telle tribu aux dépens d’une autre. Or il 

apparaît que mariages interethniques et changements de noms relevaient 

d’une pratique commune bien avant la polarisation politique et ethnique 

autour de la frontière Assam-Meghalaya depuis quarante ans et que cette 

pratique existe aussi dans des zones non-frontalières. 

Lors de l’analyse des listes électorales, mon attention avait été attirée par 

ces localités où la filiation semblait ressortir de plusieurs modes, ce qui 

contrastait avec la grande majorité des villages d’Assam ou du Meghalaya, dans 

lesquels l’un ou l’autre mode était exclusif (Figure 2). Une enquête sur place a 

permis d’appréhender les composantes de cet ensemble pluriculturel complexe et 

de découvrir des phénomènes remarquables. Interrogés sur leur ethnicité 

(« quelle est votre tribu » ?), la plupart des habitants des marges répondirent au 

premier abord : Khasi Bhoi, c’est-à-dire littéralement « Khasi des marges ». Or, 

au fil des entretiens, certaines familles précisèrent être également Tiwa ou Karbi. 

Elles racontèrent être venues à la suite d’épidémies ou de mésalliances il y a 

deux ou trois générations depuis des villages, aujourd’hui en Assam, de 

composition mono-ethnique et mono-culturelle tiwa ou karbi. Acculturées à des 

degrés divers à la culture dominante khasi, elles avaient pour la plupart oublié 

leur langue d’origine. De même, elles avaient suivi la majorité de la population 

autochtone lorsque celle-ci s’était massivement convertie au christianisme dans 

les années 1930–1950 (Ramirez 2016).  

Dans des cas plus rares, mais hautement significatifs, certains individus 

répondirent à la question « quelle est votre tribu ? » en fournissant leur 

génonyme clanique. Ils appartiennent en effet à des familles comprenant des 

individus dont les génonymes relèvent – même objectivement – de plusieurs 

ethnicités. Confrontés à une question qui présuppose que tout un chacun est 

doté d’une ethnicité unique, ils se trouvent désemparés. 

Dans les Marges, les relations entre génonymes et identité assumée se 

déclinent en plusieurs profils, témoignant d’une flexibilité remarquable en la 

matière : certaines familles ont conservé un génonyme typiquement Tiwa ou 

Karbi mais se disent Khasi en première instance ; d’autres avoir adopté un 

génonyme khasi ; d’autres enfin, aux génonymes khasi ou non, assument soit 

des ethnicités plurielles soit aucune ethnicité. 

Un des fondements des structures sociales des sociétés tribales du Nord-

Est indien est la définition d’une exogamie dans les limites du clan. L’inceste 

de clan constitue partout le crime le plus grave, autrefois sanctionné par la mise 

à mort du couple, aujourd’hui par son excommunication. Il est donc a priori 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  235 

 

peu probable que la conversion au christianisme ait fait disparaître toute 

préoccupation pour l’exogamie et il était intéressant de s’enquérir de son destin 

dans des populations aux filiations plurielles, où les clans peuvent se structurer 

en ligne maternelle (Khasi), paternelle (Karbi) ou alternée (Tiwa). Quelles 

règles sont respectées en la matière ? Et d’abord, qu’advient-il de la 

transmission du génonyme dans des familles composées d’individus provenant 

de sociétés où les filiations reposent sur des principes différents ? 

En effet, les trois sociétés coexistant dans les Marges observent 

chacune un mode de filiation différent. Chez les Karbi, les enfants sont 

identifiés au groupe de filiation de leur père et héritent donc de son 

génonyme. Chez les Khasi, à l’opposé, les enfants prennent le génonyme de 

leur mère. Les Tiwa suivent selon les cas l’un ou l’autre principe.5 La 

filiation y est déterminée par la résidence des parents : si les parents se sont 

installés dans la maison de l’épouse, les enfants prendront le génonyme de 

leur mère ; si les parents résident dans la maison de l’époux, les enfants 

prendront le génonyme de leur père. Dans cette filiation, dite ambilinéaire et 

assez rare dans le monde, la transmission se fait « au choix » et le nom passe 

donc successivement par des hommes et des femmes (Firth 1929 : 98). Un de 

mes informateurs tiwa résumait assez bien le principe de la transmission du 

nom dans sa société : « on prend le nom de la maison », ce qui soulève la 

question de savoir si le nom est hérité non pas de l’un des deux parents mais 

simplement de la maison. C’est ce principe qui est très généralement adopté 

dans les familles des Marges, que les parents proviennent d’une même 

société ou non : la résidence du couple détermine la filiation des enfants. Par 

exemple, dans le cas d’un père Karbi venu habiter chez son épouse Khasi, les 

enfants prendront le nom de leur mère. Et si c’est elle qui au contraire vient 

résider chez son époux, les enfants porteront le génonyme de celui-ci. 

Mais qu’en est-il de l’exogamie ? 

« Nous pouvons prendre des époux dans n’importe quelle famille, sauf 

chez les gens qui portent notre title ».  

La règle est la même que partout ailleurs dans le Nord-Est en contexte 

mono-culturel. Elle paraît simple et applicable indépendamment du mode de 

filiation. Elle possède cependant une implication beaucoup moins évidente. 

« Il y a aussi des gens qui ont un title différent mais avec qui on ne peut 

pas se marier, même s’ils ne sont pas de la même tribu. En fait, nos titles sont 

différents mais ce sont les mêmes ». 

Comment comprendre cette proposition d’apparence antinomique ? 

 
5  Nous parlons ici des Tiwa des collines. Les Tiwa de la plaine, qui se reconnaissent dans 

la même ethnicité, suivent une filiation strictement patrilinéaire. Par ailleurs, 

contrairement aux Tiwa des collines, leurs génonymes sont communs à de nombreuses 

populations de la plaine (Pator, Bordoloi, Deka…). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



236  PHILIPPE RAMIREZ 

 

Il est courant qu’au sein d’un même ensemble ethnolinguistique 

certains groupes de filiation soient en relation d’exogamie alors même que 

leur génonyme est différent. Ainsi, les clans karbi correspondant à des 

groupes patronymiques – environ une vingtaine – sont-ils organisés en cinq 

phratries, ou maxi-clans au sein desquels le mariage et les relations sexuelles 

constituent un inceste. Or, ici, l’informateur attire notre attention sur des 

exogamies concernant des gens de sociétés différentes.  

Je n’ai pas immédiatement saisi la portée réelle de cette donnée. Ce n’est 

qu’en enquêtant durant plusieurs mois sur l’existence éventuelle de faits 

semblables dans les Marges et hors des Marges, dans des régions ethniquement 

plus homogènes, que j’ai pu comprendre que l’on avait ici affaire à une 

institution largement répandue, régulant à la fois les cercles d’exogamie et les 

adoptions interethniques et reposant sur l’identification des génonymes.  

5.  Que faire d’un étranger ? Adoptions et exogamies transethniques  

Dans les adoptions et les mariages interethniques, une même question 

se pose à une société : que faire de l’étranger ? Elle se pose très directement 

dans le cas d’une adoption : est-il entièrement transformable en un « nous » ? 

Elle se pose plus indirectement mais avec un enjeu très sérieux dans le cas 

des mariages entre deux individus issus de deux tribus différentes : quelles 

règles concerneront les mariages de nos descendants avec leurs descendants 

et surtout, comment éviter l’inceste ? 

C’est en termes de génonymes que ces sociétés perçoivent ces 

problèmes très pratiques et leur résolution. Partons des situations dans 

lesquelles un individu change de génonyme. Dans le Nord-Est de l’Inde, le 

changement de génonyme est indissociable de la conversion identitaire, au 

sein ou à l’extérieur d’un groupe ethnique. Lorsqu’un individu adopte une 

nouvelle identité ethnique ou simplement clanique, il change 

immanquablement de title. Le cas le plus fréquent est celui d’un enfant né 

dans un clan et adopté par un autre. Un autre cas fréquent est celui d’un 

conjoint « étranger » ou d’une famille isolée établie dans un village 

majoritairement occupé par des membres d’un groupe ethnique différent. Une 

première formule consiste dans la fondation d’un nouveau groupe de filiation 

et donc dans la création d’un nom nouveau.  

C’est celle préférée chez les Khasi, de filiation matrilinéaire et dont les 

groupes de filiation peu profonds ne sont pas, au contraire des Karbi et Tiwa, 

dépendants d’une structure supérieure.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  237 

 

 

Figure 4 : Une fillette fondatrice d’un nouveau clan khasi reçoit les attributs liés à son sexe : 

un panier et un couteau © Christa Neuenhofer. 

Après le mariage – potentiellement problématique – d’un homme khasi 

avec une femme non-khasi, un nouveau matriclan est fondé (tang jait) dont 

les descendants par les filles seront reconnus comme Khasi. Ces matriclans 

reçoivent une désignation dénotant leur origine allogène, par le préfixe ‘khar-, 

signifiant « étranger de la plaine » : Kharkongor, Kharmawlong… 

Chez les Karbi ou les Tiwa, la personne allogène est au contraire adoptée 

dans un clan existant. La procédure consiste à identifier le nouveau venu à un 

fils/fille d’une famille locale et prend tous les aspects d’un rite de passage 

exprimant une métamorphose sociale. Chez les Karbi, lors de la cérémonie 

bang kur kepon (« adopter un nouveau clan »), le converti est d’abord purifié 

puis présenté aux divinités tutélaires du clan adoptif ainsi qu’à la divinité 

suprême, Hemphu : « Il ne connaît pas son lignage, il ne connaît pas son clan, 

ni sa tribu ; il est venu nous demander un lignage, un clan, une tribu. Nous te 

l’avons amené pour parfaire ton œuvre, pour parfaire le monde… ». Le rite est 

d’ailleurs dans sa forme très similaire à celui qui s’applique aux jeunes lors de 

leur admission formelle dans le clan de leurs parents. Or il s’avère que, malgré 

ce que suggèrent certaines formules (« il ne connaît pas son clan »), la 

métamorphose ainsi opérée n’est pas toujours totale. Ce n’est en fait le cas que 

lorsque le converti vient d’une population de la plaine : perçu comme 

effectivement « sans-clan », il peut être adopté par n’importe quelle maison et 

hériter de son génonyme. Dans le cas d’une personne issue d’une des tribus 

voisines (Tiwa ou Khasi), la famille adoptive sera par contre choisie en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



238  PHILIPPE RAMIREZ 

 

fonction de l’ancien génonyme du converti, afin que « les deux noms soient les 

mêmes », c’est-à-dire que le nouveau nom corresponde à l’ancien.  

Il existe en effet dans la région où se côtoient Khasi, Karbi et Tiwa une 

reconnaissance d’une série d’équivalences entre les titres des groupes de 

filiation, et donc entre ces groupes eux mêmes. Deux individus se 

revendiquant de deux tribus différentes sont ainsi susceptibles de reconnaître 

que leurs titles sont identiques, alors même que la forme de ces titles est 

dissemblable. La principale conséquence de cette identité génonymique est 

que ces deux individus sont tenus par l’exogamie : alors même que leurs 

noms sont dissemblables et qu’ils relèvent de deux groupes ethniques 

différents, tout mariage ou relation sexuelle entre eux ou leurs descendants en 

ligne paternelle est tenu pour un inceste. Nous parlons d’ « équivalence » 

pour qualifier la relation entre les deux génonymes puisqu’il s’agit 

effectivement de deux formes qui réfèrent à la même valeur. Le passage d’un 

nom à l’autre, notamment lors d’une conversion ethnique, est très similaire à 

une traduction. Mais il faut encore une fois souligner que ces langues ne font 

pas de distinction entre le génonyme et le groupe de filiation et donc que la 

notion de kur en langue karbi ou de khul en langue tiwa désigne à la fois le 

nom et l’ensemble de ceux qui le portent. Si bien qu’il est malaisé de préciser 

si les deux termes renvoient à quelque chose qui ressemblerait à un corps 

social, un même clan en somme, ou si l’identité de valeur ne vaut que dans le 

registre des conversions et des mariages. Il est sans doute vain de s’interroger 

abstraitement sur l’existence d’une entité à laquelle deux termes équivalents 

renvoient. Cette entité n’apparaît que dans des contextes de « conversion » : 

décider du nouveau nom d’un converti ou décider de la possibilité d’un 

mariage interethnique. Elle n’est associée à aucune autre institution ni 

fonction. Hormis l’exogamie, aucune obligation, aucune activité commune, 

aucun mythe d’origine ne lie les porteurs de deux génonymes équivalents. 

Une des instances de conversion nous permet cependant de prétendre que 

nous avons bien affaire à une entité interethnique plutôt qu’à deux entités qui 

ne seraient liées que par une correspondance fonctionnelle. Il s’agit des 

situations, tout à fait banales d’apparence, dans lesquelles un génonyme local 

est utilisé pour qualifier une personne allogène. Par exemple, dans un 

échange en langue karbi, une personne Tiwa de génonyme Maslai sera 

spontanément évoquée en tant que Hanse – le terme équivalent –, hors même 

de tout enjeu lié à la conversion ethnique ou à l’exogamie. C’est donc que 

Maslai et Hanse constituent effectivement une entité sociale unique dont la 

désignation formelle ne varie qu’en fonction de la langue de référence. Il ne 

s’agit sans doute pas d’un clan au sens strict en ethnologie, puisque qu’il 

n’est jamais prétendu que les gens « identiques » d’ethnicité différente 

descendent d’un ancêtre unique, mais il ne s’agit pas non plus d’une simple 

phratrie de clans, comme il en existe dans chacune de ces sociétés. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  239 

 

Tableau 1 : Exemples d'équivalences génonymiques Karbi-Tiwa-Khasi 

Karbi Tiwa Khasi 

Ingti Mithi Muktieh 

Ronghang Malang Markhap 

Hanse Maslai Khymdeit 

Ronghang Malang Muksher 

Be Kholar Lamare 

Ingleng Madar Syngkli 

Timung Puma Umbah 

Teron Amsih Paraphang 

Teron Amsong Mynsong 

 

L’existence des équivalences génonymiques est difficilement 

concevable pour les jeunes générations, qui ont grandi dans un univers social 

fortement ethnicisé, où deux personnes de tribus différentes sont par 

définition fondamentalement différentes et ne sauraient donc partager 

quelque chose d’aussi essentiel que leur nom ou leur clan. Pour les plus âgés 

cependant, les équivalences sont tout à fait naturelles et, comme nous l’avons 

dit, il n’est pas rare que les génonymes soient « traduits » en fonction de la 

langue dans laquelle se déroule la conversation. Cette compétence à passer 

d’un univers social à l’autre s’apparente tout à fait au plurilinguisme qui 

caractérise la plupart des habitants des Marges. 

Les équivalences mettent en relation l’ensemble des patronymes Karbi, 

l’ensemble des génonymes Tiwa et les matronymes Khasi les plus fréquents 

dans la région. Les matronymes Khasi désignent en effet des groupes de 

filiation de profondeur moindre, sujets à des fissions rapides, donc très 

nombreux et souvent très locaux. Les gens ne connaissent généralement que 

les trois ou quatre séries d’équivalences concernant leur propre famille et les 

localités proches de leur village. À l’échelle régionale on parvient à 

reconstituer une liste étonnamment cohérente, qui dans mes propres 

matériaux comprend quarante trois équivalences génonymiques. Or, si l’on 

considère ce qui est le principal aspect pratique du système, c’est-à-dire la 

définition des relations d’exogamie, c’est un objet beaucoup plus sophistiqué 

qui se dévoile. Car au sein de ces trois groupes ethnolinguistiques, existent 

des prohibitions matrimoniales entre clans relevant de ce que l’on désignera 

comme des phratries. Les Karbi en possèdent cinq, les Tiwa quatre, les Khasi 

cinq dans cette région. Lorsque les informateurs citent telle ou telle 

équivalence inter-groupe, ils sous-entendent en fait qu’elle porte sur tous les 

génonymes qui sont associés dans les phratries propres à chaque groupe. 

L’articulation des relations d’exogamie internes et externes dessine un réseau 

étonnant liant l’ensemble des génonymes de la région en une vaste structure 

exogamique pan-ethnique (Ramirez 2013). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



240  PHILIPPE RAMIREZ 

 

La cohérence de cette structure pose immédiatement la question de son 

origine, puisque dans un contexte politique acéphale, elle n’aurait pas a priori 

été imposée par une autorité étatique. De même, si certaines équivalences 

lient des paronymes (par exemple : Ingti-Mithi-Muktieh), et pourraient 

donner l’illusion d’une suspicion de parenté suggérée par la paronymie, la 

plupart concernent des génonymes aux consonances très différentes (par 

exemple Hanse-Maslai-Khymdeit). 

J’ai commencé à tester l’hypothèse selon laquelle les équivalences 

génonymiques interethniques proviendraient des impératifs dictés par les 

règles matrimoniales de certains de ces groupes. Les Karbi notamment, 

interdisent les alliances matrimoniales dites « symétriques », dans lesquelles 

deux clans échangent des filles dans les deux sens. La position des 

partenaires potentiels doit donc être soigneusement identifiée. L’univers des 

alliés matrimoniaux est strictement divisé en ong (« oncles maternels »), 

c’est-à-dire donneurs de femmes, et lok (« époux de tante paternelle »), les 

preneurs de femmes. Les équivalences seraient un moyen de conserver la 

mémoire des alliances passées en permettant de situer les clans non-Karbi 

comme preneurs, donneurs ou agnats.  

Une autre hypothèse, tout à fait complémentaire, est que les 

conversions ethniques, aujourd’hui rares, auraient été très courantes dans le 

passé, et que la mémoire des filiations des convertis permettait d’éviter les 

incestes lors de mariages interethniques. J’ai pu relever un cas récent dans 

lequel un village d’Assam central auparavant identifié comme d’ethnie Garo 

s’est collectivement converti pour devenir Karbi. Une série de six 

équivalences fut établie entre les groupes de filiation garo et karbi et les 

convertis adoptèrent les patronymes karbi correspondant à leur matronyme 

d’origine. Les Karbi entretiennent ainsi des relations d’équivalences 

génonymiques avec la plupart de leurs voisins : Dimasa, Rengma, Tiwa, 

Khasi et Sakechep.  

6.  Les équivalences génonymiques (et assimilées) dans la région indo-

birmane et dans le monde 

Peut-on trouver hors des marges de la frontière Assam-Meghalaya des 

équivalences génonymiques ou claniques, et en quoi sont-ils comparables au 

système que nous avons mis en évidence ? Les monographies de la période 

coloniale consacrées aux groupes Naga de la frontière indo-birmane 

mentionnent des faits assez similaires à ceux que nous avons décrits (Hutton 

1921 : 134–135 ; Mills 1922 : 92–93). La catégorie Naga, qui est aujourd’hui 

devenue une ethnicité assumée, regroupait alors des populations qui ne se 

percevaient pas nécessairement comme formant un tout, dont les langues 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  241 

 

n’étaient pas inter-compréhensibles et dont les formes d’organisation sociale 

présentaient des traits très distincts. Or Mills rapportait qu’existaient 

néanmoins des « correspondances » entre les clans des différents groupes 

Naga, dont il fournissait certains exemples entre les groupes Lhota, Ao et 

Sema. Un individu s’installant dans un village d’un groupe différent de son 

groupe d’origine était adopté dans le clan local correspondant. Les 

implications matrimoniales étaient par contre variables selon les groupes, 

certains interdisant les unions entre clans correspondants, les autres non. Les 

équivalences étaient explicitées de la même façon que dans les marges 

Assam-Meghalaya : « mon clan est le même que le sien ».  

Pour la Haute Birmanie voisine, François Robinne a décrit les 

« espaces claniques transethniques » qui traversent les limites 

ethnolinguistiques non seulement des sous groupes Kachin mais aussi celles 

séparant Kachin et Lisu ainsi que Kachin et chinois Han.6 Là-aussi les 

équivalences patronymiques fondent des relations d’exogamie. F. Robinne 

relève une première classe d’exogamies impliquant des patronymes qui ne 

varient que dans leurs transcriptions par les différentes sources ou par des 

variantes de prononciation mineures (Robinne 2007 : 287–288). Mais il 

relève aussi une seconde classe dans laquelle la paronymie ne saurait à elle-

seule fonder le sentiment de communauté clanique (par exemple entre Maran 

et Je nin ou Tangbau et Xao puy) (Robinne 2007 : 289). L’origine de ces 

communautés transethniques se situerait dans l’importance pour les Kachin 

de la relation asymétrique entre donneurs et preneurs de femmes, un principe 

qui se serait imposé dans les transactions matrimoniales avec leurs voisins.  

Les observations de F. Robinne pour la Haute Birmanie témoignent de 

phénomènes très similaires à ceux que j’ai relevés dans le Nord-Est indien et 

qui ont pu dans le passé participer à un même ensemble. Qu’en est-il d’autres 

régions du monde ? Nous élargirons la comparaison au-delà des stricts 

génonymes claniques pour considérer également d’autres attributs qui 

peuvent leur être fonctionnellement comparables, comme les totems ou 

blasons. Les équivalences entre attributs claniques ne sont pas rares mais 

toutes ne présentent pas deux traits caractéristiques des équivalences des 

Marges Assam-Meghalaya : l’exogamie impliquée et une dissimilarité 

culturelle et sociale nette entre les sociétés liées par les équivalences. 

 Günther Schlee a proposé une description et une interprétation 

particulièrement détaillée des identités claniques interethniques chez les 

 
6  Nous n’avons pas jusqu’ici rencontré de mentions d’équivalences génonymiques en 

Chine. Marcel Granet rapporte par contre un fait tout à fait intéressant et qui pourrait 

contribuer utilement à une histoire de la genèse des équivalences : l’alliance politique 

entre une famille noble Han et un chef barbare n’était dans la Chine ancienne 

envisageable qu’à condition qu’un nom (sing) soit octroyé à ce barbare ; et le nom qui lui 

était octroyé état celui d’un groupe han allié. Voir Granet (1939 : 117). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



242  PHILIPPE RAMIREZ 

 

populations de langues couchitiques de la Corne de l’Afrique (Schlee 1985 ; 

Schlee 1989). Des personnes se revendiquant de groupes ethniques distincts, 

et parlant des langues différentes – bien que toutes de la famille couchitique – 

se reconnaissent comme « frères et sœurs » étant donné leur appartenance à 

des clans équivalents, dotés de dénominations très généralement distinctes. 

La principale thèse avancée par Schlee est celle de la fission lignagère : au fil 

du temps et des divisions, une mémoire de la consanguinité aurait été 

conservée alors même que les segments issus des clans originels acquéraient 

une nouvelle identité ethnique et des dénominations claniques dissemblables. 

Les équivalences entre clans constituent ainsi les témoins d’une histoire 

commune.7 On comprend que, dans le registre historique du moins, le même 

schéma n’est pas applicable tel quel aux équivalences dans les marges 

Assam-Meghalaya : Khasi, Karbi et Tiwa correspondent à des entités 

linguistiques distinctes dont on ne peut prétendre qu’elles remontent à un 

tronc commun.8 On peut imaginer que des individus ou des groupes aient pu 

être incorporés à une communauté ethnolinguistique différente de celle de 

leur naissance tout en conservant leur identité clanique. Un même clan aurait 

été alors consisté en deux « sous-clans » établis dans deux communautés 

ethnolinguistiques. Or, ceci ne suffit pas à expliquer comment le sous-clan 

des immigrants a pu être identifié à un clan de sa communauté d’accueil. 

Pour cela, une reconnaissance assimilable à une adoption doit être intervenue : 

un des clans autochtones doit reconnaître les nouveaux venus comme des 

semblables en termes de filiation, autrement-dit comme des « frères-sœurs ». 

Dans les toutes dernières années du XIXe siècle, Lev I. Shternberg 

releva des cas d’adoption clanique chez les Nivkh (Gyliak) de Sibérie 

orientale. Poussé par une épidémie ou par la guerre, un clan décimé trouve 

refuge auprès d’un clan d’alliés matrimoniaux dont il épouse les veuves 

(Shternberg 1999 : 155–156). Les nouveaux considèrent alors l’ancêtre des 

anciens comme le fondateur de leur clan et, fait notable, chaque clan 

conserve éventuellement une identité séparée. L’adoption clanique peut 

apparaître dans d’autres circonstances : par exemple, deux hommes de clans 

différents mariés à deux sœurs développent une relation de fraternité qui 

 
7  Dans certaines régions d’Asie Centrale, notamment l’Altaï, des clans identiques existent dans 

des groupes ethniques distincts tous de langue turco-mongole (Filippova & Blum 2003 : 142–

143 ; Halemba 2006 : 23). Il s’agit là de clans de même dénomination et non d’équivalences 

génonymiques, mais comme dans le cas de la Corne de l’Afrique, cette configuration évoque 

l’apparition de frontières ethniques dans un ensemble autrefois indifférencié. 

L’interventionisme étatique durant la période soviétique a été invoqué pour justifier de 

l’existence des clans transethniques en Sibérie du sud (Donahoe & Schlee 2003 : 85).  
8  Au sujet de populations pourtant linguistiquement apparentées, les groupes Iroquois, 

Barbeau (1917 : 397) rejeta aussi la thèse d’une généalogie commune comme origine des 

phratries transversales et suggéra que l’institution avait été importée. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  243 

 

aboutit à ce qu’à la seconde ou troisième génération, les descendants de l’un 

sont adoptés dans le clan de l’autre.9 Ce processus s’apparente bien à celui 

qui aurait été à l’œuvre en Haute-Birmanie et en Assam, à savoir que les 

preneurs de femmes d’un même groupe en viennent à être assimilés.  

Si l’on se tourne vers des contextes résolument pluriculturels et/ou 

pluriethniques, les situations qui nous semblent les plus comparables à celle 

des collines Assam-Meghalaya sont celles relevées d’une part en Sibérie du 

Nord-Ouest, d’autre part en Amérique du Nord-Ouest. Dans les années 1930, 

G. D. Verbov (1936 : 68–69) notait que les Nenet des forêts, de langue 

samoyède, et les Khanty, de langue finno-ougrienne, respectaient dans leurs 

mariages des relations d’exogamies entre trois clans Nenet et trois groupes 

claniques Khanty (Élan, Castor et Ours). En Colombie Britannique, des 

groupes d’exogamie traversaient les frontières ethnolinguistiques de trois 

populations aux langues et aux cultures distinctes : les Tsimhian, les Haida et 

les Tlingit. Au début du XXe siècle, J. R. Swanton rapportait que des 

correspondances entre les blasons des deux clans Haida et des quatre clans 

Tsimshian fondaient une communauté entre les clans concernés, alors que les 

désignations de ces clans étaient distinctes. Les membres des « clans amis » 

évitaient l’intermariage (Swanton 1909 : 65–66). F. Boas & H. W. Tate 

(1916 : 519–523) puis V. E. Garfield (1939 : 230) décrivirent ensuite en 

détail ces correspondances au sujet desquelles J. A. Dunn (1993) parla de 

« international matri-moities » et dont il faut remarquer qu’elles ne se 

réduisent pas à des miroirs entre des sociétés semblables mais qu’elles 

constituent des articulations entre des structures de filiation différentes. Des 

configurations similaires se retrouvaient dans le Sud des États-Unis, entre 

Apaches, Navajo, Hopi et Zuiii (Goodwin 1937) ainsi que dans le Nord-Est 

entre les groupes iroquois (Barbeau 1917). C. F. Roth remarque que dans les 

mariages interethniques actuels entre Haida, Tlingit et Tsimshian les relations 

d’exogamie sont désormais établies sur la base de la similarité explicite des 

blasons : alors que les Corbeaux Tsimshian étaient autrefois exogames par 

rapport aux Aigles Haida, leur union est aujourd’hui permise ; au contraire, 

un mariage Corbeau Tsimshian-Corbeau Haida, jadis autorisé, est désormais 

évité (Roth 2008 : 201). Ce fait apporte un éclairage utile à notre 

compréhension des équivalences génonymique dans le Nord-Est indien où, 

comme dans l’ancienne Colombie Britannique, des clans aux attributs 

(respectivement les génonymes et les blasons) foncièrement différents sont 

reconnus comme intrinsèquement identiques. Bien sûr, on peut imaginer que 

la paronymie a joué un rôle dans la mise en équivalence de certains 

 
9  On notera que les Nivkh, à l’époque où Shternberg a enquêté, prohibaient l’inversion des 

alliances entre preneurs et donneurs de femmes. Cf. la discussion de C. Lévi-Strauss sur 

les matériaux de Sthernberg (Lévi-Strauss 1967 : 336–349). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



244  PHILIPPE RAMIREZ 

 

génonymes, par exemple dans le cas de la paronymie Ingti/Mithi/Muktieh 

chez les Karbi/Tiwa/Khasi. Mais les équivalences dans le Nord-Est indien, 

comme autrefois en Colombie Britannique, relèvent d’un champ lexical 

indépendant, celui de la filiation, dans lequel « Aigle » dans la langue Haida 

signifie « Corbeau » dans la langue Tsimshian. Pour les nouvelles 

générations de Colombie Britannique, ce champ lexical a été perdu : la valeur 

nominale de ganhada (en Tsimshian) et yàahl (en Haida) étant « aigle », les 

clans qui de part et d’autre arborent ces blasons sont considérés comme 

similaires et donc exogames. Et de même dans le Nord-Est indien, il est de 

moins en moins acceptable que deux noms formellement distincts puissent 

être considérés comme « identiques ». 

Enfin, de nombreux exemples africains de l’Ouest10, notamment dans le 

cadre des fameuses « parentés à plaisanterie » (Canut & Smith 2006), font 

écho à la logique sémantique des équivalences dans le Nord-est indien et en 

Colombie Britannique, bien que les usages auxquels ils donnent lieu 

concernent davantage les échanges commerciaux que la régulation des 

alliances matrimoniales : un génonyme dans une population donnée vaut pour 

un autre génonyme particulier dans une autre population donnée selon une 

correspondance qui ne peut être déduite des traits formels des génonymes 

eux-mêmes. 

Références 

Barbeau, C. M. 1917. Iroquoian clans and phratries. American Anthropologist 

19(3), 392–402. 

Barbora, Sanjay. 2008. Autonomous districts and/or ethnic homelands: An 

ethnographic account of the genesis of political violence in Assam 

(North-East India) against the normative frame of the Indian Constitution. 

International Journal on Minority & Group Rights 15(2/3), 313–334. 

Boas, Franz & Tate, Henry W. 1916. Tsimshian mythology. Based on texts 

recorded by H. W. Tate. Dans Thirty-first annual report of the Bureau 

of American Ethnology to the Secretary of the Smithsonian Institution, 

29–1037. 

Canut, Cécile & Smith, Etienne (eds.). 2006. Parentés, plaisanteries et 

politique. Cahiers d’études africaines 184. (https://journals.openedition. 

org/etudesafricaines/6198) (Page consultée le 1/7/2019). 

Diallo, Youssouf. 2006. Identités et relations de plaisanterie chez les Peuls de 

l’ouest du Burkina Faso. Cahiers d’études africaines 184(4), 779–794. 

Dieterlen, G. 1955. Mythe et organisation sociale au Soudan français. 

 
10 Voir par ex. Dieterlen (1955), Dupré (1972 : 627–629), Gaillard (1993), Diallo (2006). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



GENONYMES, CLANS ET ETHNICITES DANS L’INDE DU NORD-EST  245 

 

Journal de la Société des Africanistes 25(1), 39–76. 

Donahoe, Brian & Schlee, Günther. 2003. Interethnic clan relationships in Asia 

and Africa. Max Planck Institute for Social Anthropology Report 2002–

2003, 79–88. Halle: Max Planck Institute for Social Anthropology. (https:// 

www.eth.mpg.de/3340930/2002---2003) (Page consultée le 1/8/2019). 

Dunn, John A. 1993. International matri-moities: The North Maritime Province 

of the North Pacific Coast. Dans Seguin, Margaret (ed.), The Tsimshian: 

Images of the past, views for the present, 99–109. Vancouver: UBC Press. 

Dupré, Georges. 1972. Le commerce entre sociétés lignagères : les Nzabi 

dans la traite à la fin du XIXe siècle (Gabon-Congo). Cahiers d’études 

africaines 12(48), 616–658. 

Emeneau, M. B. 1978. Towards an onomastics of South Asia. Journal of the 

American Oriental Society 98(2), 113–130. 

Filippova, Elena & Blum, Alain. 2003. Ethnie, nationalité ou clan : des formes 

d’identité rivales ? Revue d’études comparatives Est-Ouest 34(4), 131–152. 

Firth, Raymond. 1929. Primitive economics of the New Zealand Maori. New 

York: E.P. Dutton. 

Gaillard, Gérald. 1993. Autour des Go-Waŋi yola. Journal des africanistes 63(1), 

83–91. 

Garfield, Viola Edmundson. 1939. Tsimshian clan and society. Seattle: 

University of Washington Press. 

Goodwin, Grenville. 1937. The characteristics and function of clan in a 

Southern Athapascan culture. American Anthropologist 39(3), 394–407. 

Granet, Marcel. 1939. Catégories matrimoniales et relations de proximité dans 

la Chine ancienne. Annales sociologiques. Série B. Sociologie religieuse 

(Fasc. 1/3), 1–251. 

Halemba, Agnieszka. 2006. The Telengits of Southern Siberia landscape, 

religion, and knowledge in motion. London, New York: Routledge.  

Haokip, Thongkholal. 2014. Inter-ethnic relations in Meghalaya. Asian 

Ethnicity 15(3), 302–316. 

Hutton, J. H. 1921. The Sema Nagas. London: Macmillan. 

Jayaraman, Raja. 2005. Personal identity in a globalized world: Cultural roots 

of Hindu personal names and surnames. The Journal of Popular Culture 

38(3), 476–490. 

Lévi-Strauss, Claude. 1967. Les structures élémentaires de la parenté. 2de 

édition. Berlin : Mouton de Gruyter. 

Mills, J. P. 1922. The Lhota Nagas. London: Macmillan. 

Ramirez, Philippe. 2013. Ethnic conversions and transethnic descent groups 

in the Assam-Meghalaya borderlands. Asian Ethnology 72(2), 279–297. 

Ramirez, Philippe. 2014. People of the margins: Across ethnic boundaries in 

North-East India. Guwahati: Spectrum. 

Ramirez, Philippe. 2016. Conversions, population movements and ethno-cultural 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences



246  PHILIPPE RAMIREZ 

 

landscape in the Assam-Meghalaya borderlands. Asian Ethnicity 17(3), 

340–352. 

Robinne, François. 2007. Transethnic social space of clans and lineages: A 

discussion of Leach’s concept of common ritual language. In Robinne, 

François & Sadan, Mandy (eds.), Social dynamics in the Highlands of 

Southeast Asia, 283–297. Leiden, Boston: Brill. 

Roth, Christopher Fritz. 2008. Becoming Tsimshian: The social life of names. 

Seattle: University of Washington Press. 

Schlee, Günther. 1985. Interethnic clan identities among Cushitic-speaking 

pastoralists. Africa: Journal of the International African Institute 55(1), 17–38. 

Schlee, Günther. 1989. Identities on the move: Clanship and pastoralism in 

northern Kenya. Manchester, New York: Manchester University Press. 

Sharma, D. D. 2005. Panorama of Indian anthroponomy: An historical, 

socio-cultural & linguistic analysis of Indian personal names. Delhi: 

Mittal Publications. 

Shternberg, Lev Iakovlevich. 1999. The social organization of the Gilyak. 

Anthropological papers of the AMNH 82. Seattle: University of 

Washington Press.  

Swanton, John Reed. 1909. Contributions to the ethnology of the Haida. 

Leiden, New York: E.J. Brill; G.E. Stechert. 

Verbov, G. D. 1936. Лесные ненцы [Les Nenets des forêts]. Советская 

этнография [Sovietska etnografia: Ethnographie Soviétique] 2, 56–70. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:14 UTC)
BDD-A30357 © 2016 International Council of Onomastic Sciences

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

