
 

  
BJ VI (2015) 

 
 
 
 

LA BIBBIA GOTICA 
E IL SUO VALORE COME TESTIMONE BIBLICO* 

 
Carla FALLUOMINI 

Università degli Studi di Perugia 
carla.falluomini@unipg.it 

 
Abstract While there is no doubt that Wulfila’s fourth-century Gothic translation was 
made from the Greek, it is problematic to decide if, for instance, there was more than one 
Greek model, or to which degree it suffered a Latin influence, either at the time of the 
translation or at a later date, when the text reached the West. Surely the main Greek source 
text is unknown, but the Gothic translation is definetely in agreement mostly with the 
manuscripts of the Byzantine tradition. In the present paper, I would like to argue that the 
Gothic text can offer important witnesses for the complicated study of the history of the 
Greek text used in the area of influence of Constantinople, as Wulfila’s translation is likely 
to echo an archaic, and much valued, proto-Byzantine phase. 
Keywords: Gothic Bible, Greek New Testament, Textual Criticism, Byzantine Text. 

Le prime testimonianze dell’esistenza di una traduzione gotica della Bibbia sono tra-
mandate dagli scrittori ecclesiastici greci Filostorgio (368 ca. – 425 o 433), Socrate (380 
ca. – 450 ca.) e Sozomeno (400 ca. – 450 ca.), che l’hanno attribuita unanimemente al 
vescovo dei Goti Vulfila. È stata questa una personalità eccezionale del suo tempo, 
paragonabile per molti versi a San Girolamo. Secondo le fonti, infatti, costui creò 
anche un apposito alfabeto, basato su caratteri principalmente greci, ma anche latini 
e runici, al fine di mettere per iscritto il suo lavoro. Il suo discepolo Aussenzio ci dice 
che era trilingue: parlava e scriveva in gotico, latino e greco. Di Vulfila sappiamo 
inoltre che fu lector prima di essere nominato vescovo da Eusebio di Nicomedia, 
in una data imprecisata tra il 337 e il 341. Nel 347/348, per sfuggire alle persecuzioni 
anticristiane, si mosse insieme al gruppo di cui era guida spirituale e politica – i 
cosiddetti Gothi minores – dai territori a settentrione del Basso Danubio verso la Mesia 
Inferiore, varcando i confini dell’Impero Romano e insediandosi nei pressi di Nicopolis 
ad Istrum (oggi Nikiup, presso Veliko Tirnovo). Incerto è quando si sia avvicinato 
alla fede omea, se già all’inizio della sua formazione religiosa o sucessivamente.  

Non è giunta alcuna testimonianza relativa ai tempi, ai luoghi e alle modalità con 
cui venne realizzato il lavoro. Molto verosimilmente una traduzione almeno par-
ziale, forse orale, delle Sacre Scritture era stata approntata già nel periodo anteriore 

                                                 
* The Gothic Bible and Its Importance as Biblical Witness.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



64 Carla FALLUOMINI 
 

 

alla migrazione in Mesia, quando Vulfila – come si è già detto – svolgeva il compito 
di lector in Gothia. Ma da quale lingua Vulfila leggesse non è dato sapere. Non è mai 
stato messo in dubbio che il modello principale della traduzione gotica fosse greco. 
Emerge chiaramente dalla vicinanza sintattica e lessicale dei testi gotico e greco ed è 
ben spiegabile alla luce dei rapporti che il vescovo dei Goti ebbe con l’ambiente 
ecclesiastico di Costantinopoli, dove morì (383), e dell’egemonia culturale greca sui 
territori del Basso Danubio.  

La situazione etnico-linguistica dei territori a settentrione del Basso Danubio si 
presentava tuttavia, nella prima metà del IV secolo, molto complessa. La diffusione 
del cristianesimo in questi territori, ad esclusione dell’area a ridosso del Mar Nero (di 
lingua greca), è legata principalmente a missionari di lingua latina, come dimostrano le 
testimonianze linguistiche. E sappiamo come le comunità cristiane siano state fin 
dagli esordi caratterizzate dall’uso dei testi sacri, sicché non è improbabile che 
circolassero traduzioni, forse parziali, degli scritti cristiani. In tale contesto è 
verosimile che Vulfila sia venuto a contatto con traduzioni bibliche latine, che possono 
aver dato impulso al suo progetto ed essere state utilizzate come versione/i di 
confronto per la traduzione gotica: un’iniziativa come quella che si proponeva di 
compiere – traslare la parola divina da una lingua di grande tradizione e prestigio 
come il greco ad una lingua priva di tradizione scritta come il gotico – necessitava 
certamente di supporto e conferme che potevano giungere da esperienze analoghe. 
Si può ragionevolmente ipotizzare che la versione definitiva delle Sacre Scritture sia 
stata messa per iscritto dopo il passaggio del Danubio e l’insediamento sul suolo 
romano, in un periodo di maggiore tranquillità politica per la comunità di Vulfila, 
lontano dalle persecuzioni e sotto l’ala protettrice dell’imperatore Costanzo. La 
creazione di uno scriptorium, dove preparare la pergamena e formare gli amanuensi 
alla scrittura, necessitava infatti di una situazione di stabilità difficilmente pensabile 
nei territori nord-danubiani, dove i Goti ancora pagani erano ostili alla diffusione 
del cristianesimo (come sappiamo bene dal martirio di San Saba). 

Ciò che rimane della traduzione di Vulfila è tramandato da manoscritti del pri-
mo terzo/ prima metà del VI secolo, prodotti in Italia settentrionale. Dell’Antico 
Testamento sopravvivono in tradizione diretta solo frammenti di Neemia; del Nuovo 
Testamento si sono conservati gran parte dei Vangeli e delle Epistole paoline. Un 
frammento di un’omelia o preghiera liturgica, venuto alla luce recentemente a 
Bologna, testimonia inoltre numerosi versetti dei Salmi e degli Atti degli Apostoli, che 
sembrano con ogni verosimiglianza derivare dalla traduzione di Vulfila. 

Pur se la traduzione gotica è stata attribuita dagli storici greci citati al solo Vulfila, 
è molto probabile che quest’ultimo si sia avvalso di collaboratori, che operavano 
sotto la sua supervisione. La versione gotica presenta caratteristiche linguistiche e 
stilistiche grosso modo unitarie, considerando le differenze che già intercorrono tra il 
testo greco dei Vangeli e quello delle Epistole. È stata rilevata la tendenza del traduttore 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



La Bibbia gotica e il suo valore come...    65 
 

 

a far corrispondere a un termine greco usato in una sola accezione lo stesso 
vocabolo gotico, soprattutto nei Vangeli.  

L’influsso greco è un influsso colto, che si manifesta chiaramente nelle scelte 
linguistiche operate scientemente da Vulfila. Un numero molto elevato di termini 
sono prestiti e calchi dal greco, ad. es.:  

got. anaþaima ‘anatema’ < ajnavqema, 
got. paraskaiwe ‘preparazione’ < paraskeuhv, 
got. psalmo ‘salmo’ < yalmov", 

got. all-waldands ‘onnipotente’ cfr. panto-kravtwr, 
got. þiuþi-qiss ‘benedizione’ cfr. euj-logiva. 

Alcuni termini potrebbero però essere di origine latina o perlomeno la fonetica 
non sembra escluderlo: 

got. aggilus ‘angelo’ < lat. angelus (rispetto al gr. a!ggelo"), 
got. aipiskaupus ‘vescovo’ < lat. episcopus (rispetto al gr. ejpivskopo"), 
got. aiwaggelista ‘evangelista’ < lat. ēuangelista (rispetto al gr. eujaggelisthv"), 
got. apaustaulus ‘apostolo’ < lat. apostolus (rispetto al gr. ajpovstolo"), 
got. diabaulus o diabulus ‘diavolo’ < lat. diabolus (rispetto al gr. diavbolo"), 
got. praufetja ‘profezia’ < lat. prophētia (rispetto al gr. profhteiva).  

Questi vocaboli sarebbero entrati nella lingua dei Goti in un periodo antico, 
prima della traduzione di Vulfila, giacché si presentano ben integrati nel sistema 
fonetico e morfologico gotico. Vulfila li avrebbe ripresi e usati sistematicamente. È 
significativo come le possibili tracce della mediazione latina si riscontrino in parole 
come quelle citate, che si riferiscono ad aspetti basilari del cristianesimo, quelli più 
comuni e più semplici, i primi ad essere mediati ai neoconvertiti.  

Come si è detto, non sussistono dubbi sul fatto che alla base della traduzione 
gotica vi sia stato un modello greco, ma la mancanza di più testimoni per una stessa 
porzione di testo – la tradizione è duplice, e solo parzialmente, nelle Epistole; i Vangeli, 
tranne pochi versetti, sono tramandati dal solo Codex Argenteus – e la provenienza di 
tali codici da una stessa area rendono l’indagine sull’originale greco di estrema 
difficoltà. Numerosi interrogativi permangono a proposito dell’uso da parte di Vulfila 
di più modelli greci, dell’impiego di una o più versioni latine, nonché della possibilità 
che la prima versione abbia subito delle modifiche nel corso della tradizione. 

La traduzione gotica non corrisponde al testo di alcun testimone greco cono-
sciuto. È tuttavia da tenere in considerazione che solo un numero molto esiguo di co-
dici greci antichi si è conservato: risalgono a prima del V secolo numerosi papiri, per 
lo più frammentari (redatti in un’area molto distante da quella in cui operò Vulfila), e 
una ventina di manoscritti in maiuscola, anch’essi frammentari, che rappresentano 
una minima parte dei codici in circolazione all’epoca.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



66 Carla FALLUOMINI 
 

 

La tradizione biblica greca non ha – com’è noto – carattere unitario: fin dagli 
studi critico-testuali del XVIII secolo è stata messa in evidenza l’esistenza di più 
famiglie testuali o tipi di testo, che si differenziano tra loro da aggiunte, omissioni, 
semplificazioni linguistiche, livellamenti lessicali. Tali famiglie testuali presentano al 
loro interno numerose contaminazioni, tanto che non si può ricostruire alcun rap-
porto stemmatico certo tra i manoscritti biblici.  

I manoscritti greci del Nuovo Testamento sono stati suddivisi da B.F. Westcott 
e F.J.A. Hort in quattro classi:  

a. la classe neutra, rappresentata principalmente dai codici Vaticanus e Sinaiticus;  
b. la classe occidentale, rappresentata dai bilingui greco-latini, tra cui i più im-

portanti sono i codici Bezae (Vangeli) e Claromontanus (Epistole paoline), e dalle più 
antiche traduzioni latine, anteriori alla Vulgata di San Girolamo e note come Vetus 
Latina;  

g. la classe alessandrina, che non è testimoniata direttamente da alcun codice ma 
da una serie di lezioni presenti nei manoscritti della classe neutra;  

d. la classe siriaca (nota anche come bizantina, antiochena o Koinè), testimoniata in 
forma contaminata a partire dal V secolo e in forma stabile dall’VIII-IX secolo, tradita 
da numerosi manoscritti per lo più in minuscola provenienti dall’area bizantina.  

Alcuni decenni successivi, nella prefazione all’edizione del Nuovo Testamento, 
H. von Soden riconduceva i manoscritti biblici a tre diverse recensioni: 1. la recen-
sione egizio-alessandrina, che da San Girolamo veniva ricondotta ad Esichio di 
Alessandria (designata con la sigla H e corrispondende grosso modo alla classe α di 
Westcott-Hort); 2. la recensione palestino-ierosolimitana (con sigla I, da cui sarebbe 
derivato anche il testo del Codex Bezae), che sempre secondo Girolamo sarebbe stata 
opera di Eusebio di Cesarea e Panfilo; 3. la Koinè, da ricondurre a una recensione 
attribuita a Luciano di Antiochia e diffusa nell’area di Costantinopoli (con sigla K, 
corrispondende alla classe δ di Westcott-Hort). Tali recensioni sarebbero tuttavia 
attestate prevalentemente in forme contaminate, raggruppabili in numerose sottoclassi.  

Non vi sono dubbi che il testo gotico concordi principalmente con le lezioni 
della classe bizantina, o meglio, di M, il gruppo costituito dalla maggior parte dei 
testimoni manoscritti, al cui interno i codici bizantini rappresentano la maggioranza. 
Considerando invece le varianti che divergono da questa classe, il quadro che emerge 
non presenta caratteristiche unitarie, ovvero tali lezioni non possono essere ascritte 
ad un’unica famiglia testuale: accanto a varianti di tipo ‘occidentale’ sono presenti 
anche lezioni antiche, in accordo con i mss. Vaticanus e Sinaiticus.    

Nessuno degli studiosi della Bibbia gotica ha negato la possibilità che le varianti 
‘occidentali’ siano penetrate in più momenti nel testo, ovvero in un primo periodo, 
al tempo della traduzione, sia che fossero presenti nell’originale/ originali di Vulfila 
sia attraverso l’uso di una o più versioni latine, oppure in un secondo momento, dopo 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



La Bibbia gotica e il suo valore come...    67 
 

 

l’insediamento dei Goti in Occidente. La posizione dei vari studiosi si differenziava 
rispetto al peso attribuito alle singole fasi: F. Kauffmann e G.W.S. Friedrichsen, in 
accordo con W. Streitberg, consideravano la maggior parte delle lezioni ‘occidentali’ 
presenti nella versione gotica come il risultato dell’influsso della Vetus Latina; di 
altro avviso era il filologo biblico A. Jülicher, che pur non negando un possibile 
avvicinamento del testo gotico a quello latino in ambiente occidentale, era maggior-
mente propenso a credere che le lezioni non bizantine fossero già presenti nel 
modello (o nei modelli) di Vulfila. Sulla scia di Jülicher si posero H. Lietzmann, che 
ipo-tizzava anche l’uso di esemplari latini al momento della traduzione, J.W. 
Marchand e più di recente R. Gryson, che ha messo in evidenza come le lezioni 
gotiche di tipo ‘occidentale’ circolassero anche in manoscritti, antichi e autorevoli, 
appartenenti ad altre tradizioni testuali.  

La suddivisione dei testimoni greci e la classificazione delle varianti da parte dei 
primi studiosi biblici non teneva chiaramente conto dei papiri – scoperti a partire 
dalla fine del XIX secolo e presi in considerazione dalla critica neotestamentaria a 
partire dagli anni Trenta del secolo successivo –, che hanno gettato una nuova luce 
sulla tipologia di alcune lezioni e sul loro valore nella storia della tradizione. Sia 
acune lezioni considerate ‘occidentali’ sia altre classificate come ‘bizantine’ risulta-
vano in realtà già presenti in papiri del III secolo; veniva così messa in dubbio la 
loro presunta recenziorità rispetto alle lezioni dei grandi testimoni biblici Vaticanus e 
Sinaiticus. In particolare è venuta meno l’ipotesi di una ‘recensione occidentale’ del 
testo biblico, postulata precedentemente sulla base dei testi tramandati dai codici 
bilingui greco-latini e dalla maggior parte dei testimoni latini. Attualmente questa 
cosiddetta ‘recensione occidentale’ è ritenuta un ramo della tradizione caratterizzata 
da lezioni di grande antichità, attestate anche da testimoni di altre aree: si ritrova 
difatti non solo in Italia e Gallia, ma anche in Egitto (nei p29, p38 e p48) e in Oriente, 
tramandata dai manoscritti della Vetus Syra (sys e syc).   

Le ricerche degli ultimi anni hanno portato gli studiosi dell’Institut für Neutesta-
mentliche Textforschung (Münster/ Westfalien, da ora INTF) a riprendere un’ipotesi 
avanzata precedentemente da altri filologi biblici, secondo cui il testo bizantino non 
deriverebbe da una recensione del III-IV secolo – attribuita a Luciano di Antiochia e 
diffusasi poi in ambiente costantinopolitano –, bensì sarebbe il risultato di un 
progressivo affermarsi, nel corso della tradizione, di lectiones perlopiù faciliores, che 
sarebbero andate a sommarsi nel tempo costituendo la forma che si trova attestata 
compiutamente solo a partire dall’VIII-IX secolo nei manoscritti in minuscola.  

Il testo bizantino presenta caratteristiche unitarie solo a partire dall’VIII-IX 
secolo, mentre nei manoscritti anteriori le lezioni bizantine compaiono insieme a 
varianti appartenenti ad altre tradizioni, come nel Codex Alexandrinus A/02 del V 
secolo (per quanto riguarda i Vangeli), nel Codex Washingtonensis W/032 (nel Vange-
lo di Matteo e parte del Vangelo di Luca) e nei codici purpurei greci del VI.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



68 Carla FALLUOMINI 
 

 

Sia che si voglia accettare l’ipotesi di una progressiva costituzione del testo bi-
zantino, sia che si rimanga vicino all’ipotesi tradizionale, l’analisi della Bibbia gotica 
si rivela di grande interesse per gli studi biblici: tale traduzione costituisce difatti una 
delle testimonianze più antiche della circolazione nell’area d’influenza costantino-
politana di lezioni che caratterizzeranno il testo bizantino a partire dall’VIII-IX 
secolo. Le varianti che il testo gotico condivide con i testimoni bizantini costituiscono 
lezioni originali vulfiliane, che circolavano già nel IV secolo nei manoscritti dell’area 
di Costantinopoli.  

Alcuni esempi dal Vangelo di Matteo, in cui il testo gotico diverge dalla tradizione 
bizantina recentiore (ovvero da M):  

Mt 8: 3 

GrNA KaiV  e*kteivna"    thVn cei'ra   h@yato  aujtou'                  levgwn    

M KaiV  e*kteivna"    thVn cei'ra   h@yato  aujtou'  oJ  jIhsou'ς   levgwn    
GotStr. Jah  ufrakjands      handu     attaitok  imma                   qiþands  
f/Vulg Et    extendens     manum     tetigit    eum      Iesus        dicens      

om. oJ  jIhsou'ς] א B C* f1 f13 33 892 itk samss bo | + oJ  jIhsou'ς C2 L W Θ M (lat) (sy) samss 

Mt 8: 25 

GrNA  KaiV proselqovnte"                                  h!geiran     aujtoVn   levgonte"    

  KaiV proselqovnte"   oiJ maqhtaiv aujtou'      h!geiran     aujtoVn   levgonte"               

GotStr. Jah duatgaggandans        siponjos  is         urraisidedun   ina     qiþandans  
f -------------------------------------------------------------------------------------               
Vulg   Et accesserunt                                    et suscitaverunt  eum     dicentes 

siponjos is] oiJ maqhtaiv aujtou W Θ f1 itb.g1.h sy Diat | oiJ maqhtaiv C2 L f13 M ith vgms | om. א 
B 33 892 lat sa  

E ancora: 

Mt 10:33   

GrNA ajrnhvsomai   cajgwV aujtoVn     e!mprosqen     tou' patrov"      mou       

M ajrnhvsomai   aujtoVn cajgwV     e!mprosqen     tou' patrov"     mou       

GotStr.    afaika          jah ik ina      in andwairþja      attins         meinis  
f/Vulg   negabo       et ego eum         coram             patre           meo          

jah ik ina] cajgwV aujtoVn p19vid  א B D W Θ f1 33 892 (latt) Chrys | 2 1 C L f13 M 

Come si può vedere dagli esempi riportati, nei passi in cui il testo gotico si diver-
sifica da quello bizantino vero e proprio (incluso in M), non vi è corrispondenza con i 
manoscritti di una sola classe o categoria: oltre che ai codici della classe neutra e 
alessandrina (01/א, B/03, Z/035, 33, 579, 892), con o senza l’accordo della classe 
occidentale (D/05, Vetus Latina e Vetus Syra), la versione gotica è vicina ai testimoni 
W/032, Θ/038 e alle citazioni riportate da Giovanni Crisostomo (Chrys). Le lezioni 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



La Bibbia gotica e il suo valore come...    69 
 

 

che il testo gotico ha in accordo con W/032, Θ/038 (+ Chrys) e con le varianti 
alessandrine e/o occidentali potrebbero dunque essere considerate come lezioni 
antiche, già presenti nel modello greco usato da Vulfila, poi scomparse nell’area d’in-
fluenza costantinopolitana in seguito alla diffusione delle forme della Koinè e alla 
standardizzazione del testo bizantino.  

Una variante importante rispetto a M è costituita dall’assenza della cosidetta 
“pericope dell’adultera” (Gv 8:1-11), che manca nel testo gotico, così come nei ma-
noscritti biblici più antichi, mentre compare nei manoscritti bizantini. È una testi-
monianza importante che indica come questa porzione di testo non fosse ancora 
diventata parte integrante della tradizione biblica alla metà del IV secolo in area 
costantinopolitana.  

Nel testo gotico è invece presente il finale lungo di Marco (16: 9-20), conside-
rato spurio e assente nei più antichi codici biblici. Il testo gotico è tramandato in 
un’unica copia dal frammento di Spira, l’ultimo foglio del Codex Argenteus, venuto alla 
luce nel 1970 in Germania. Come si è già detto questo manoscritto risale all’epoca di 
Teoderico, ovvero ai primi decenni del VI secolo. Teoricamente quindi il finale 
lungo di Marco potrebbe essere stato aggiunto al testo originario di Vulfila in un 
periodo posteriore e non risalire quindi alla metà del IV secolo. Il testo sembra però 
essere una traduzione del greco, come indicherebbe l’analisi linguistica, e non dal 
latino. Questo implicherebbe che il finale lungo di Marco fosse già in circolazione, 
almeno nel modello o nei modelli greci in possesso di Vulfila. Sarebbe la testimo-
nianza più antica – pur se in traduzione – della circolazione di questa variante.  

Le vicende che hanno coinvolto la trasmissione del testo biblico gotico nel 
corso dei centocinquant’anni che lo separano dai manoscritti pervenuti non sono 
note. Dal confronto tra i codici che presentano la stessa porzione di testo emer-
gono, pur raramente, alcune varianti, perlopiù di tipo lessicale, che indicano come 
uno dei due testimoni presenti delle modificazioni rispetto al testo originale, che si 
presuppone conservato nell’altro manoscritto.  

Nella trasmissione del testo gotico bisogna distinguere tra il ruolo avuto dai copisti 
e quello svolto dalle istituzioni. Si può ragionevolmente ipotizzare che la Chiesa ariana 
e il potere politico ostrogotico – in primo luogo Teoderico, durante il cui regno 
furono copiati i manoscritti gotici rimasti – fossero interessati a conservare e tra-
mandare fedelmente la traduzione di Vulfila, che da un certo periodo in poi doveva 
avere assunto il ruolo di testo religioso canonico, diffuso all’interno di più comunità 
e promosso, anche per motivi ideologici, a simbolo di legittimazione della stessa 
Chiesa dei Goti. Il prestigio di un testo consacrato dalla tradizione, che contribuiva 
ad enfatizzare l’identità religiosa ed etnica, è sottolineato dalla sontuosità del Codex 
Argenteus, simbolo del potere economico del committente, ma anche dell’importanza 
del testo in sé, come emerge dall’estrema cura codicologica e paleografica con cui è 
stato approntato e dalla generale correttezza che lo caratterizza.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice



70 Carla FALLUOMINI 
 

 

Se dunque da un lato si può supporre la volontà di garantire la trasmissione fedele 
della traduzione di Vulfila da parte delle istituzioni, dall’altro si deve tenere conto 
dell’effettivo trattamento del testo da parte degli amanuensi, che durante la fase di 
copiatura potevano alterarlo in modo involontario – in seguito ad errori, all’influsso 
di passi paralleli, all’introduzione di glosse nel testo – o volontario – attraverso la 
collazione e il confronto con testi di altre tradizioni. Che la versione di Vulfila abbia 
subito delle alterazioni nel corso della tradizione è indubbio, come si è visto nel 
caso di duplice tradizione (e d’altro canto le modificazioni testuali sono quasi 
inevitabili nella trasmissione testuale); che deliberatamente sia stata attuata una 
revisione della traduzione originaria, proprio per il peso storico e ideologico di 
questo testo, pare invece meno probabile.  

La possibilità che la versione di Vulfila sia stata modificata acquista maggiore 
verosimiglianza in quei casi in cui il gotico si distanzia totalmente dai testimoni greci: 

Mt 5:19 

GrNA/M kaiV didavxh/          ou%to"   mevga"   clhqhvsetai  

GotStr. jah laisjai      swa,  sah      mikils      haitada         
f/Vulg et docuerit             hic     magnus   vocabitur     

swa] cf. docuerit sic hic itb.d.h sys 

Mt 8:5 

GrNA                           Eijselqovnto"   deV  aujtou'  

M                                             Eijselqovnti     deV  aujtw/'  
GotStr. Afaruh þan þata  innatgaggandin      imma  
f Post haec autem   cum introisset 
Vulg                           Cum autem introisset 

afaruh þan þata] cf. post haec autem it (syc) | om. א B C* (C3 L W Θ 0233) Z f1 f13 33 M lat 
Chrys | var. lect.  

Ma non si può escludere che le lezioni gotiche e latine derivino da un comune 
modello greco andato perduto. 

Considerazioni conclusive 

Il testo gotico rappresenta una forma cristallizzata del testo proto-bizantino che 
circolava nell’area più orientale del mondo cristiano alla metà del IV secolo. Il 
testo gotico rappresenta cioè uno stadio arcaico della tradizione biblica ed è 
interessante perché testimonia la prima diffusione di lezioni bizantine poi standar-
dizzatesi successivamente 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:03:14 UTC)
BDD-A30320 © 2015 Centrul de Studii Biblico-Filologice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

