
 Libraria 

 

 245 
 

 
Între imaginar şi realitate: gândirea politică greacă  

în epoca lui Pericle  

 
 

Dr. FÁBIÁN ISTVÁN 
Universitatea „Petru Maior” 

Târgu-Mureş 
 
Abstract 

Between Imagination and Reality: the Greek Political Thinking During the Age of Pericle 
 

The present paper has as aim to emphasize a few aspects concerning the Athenian 
democracy during the age of Pericles. Having as starting point the reforms of Clistenes, which 
divided the Athenian population not by birth criteria, but on territorial one, Pericles instituted a 
„modern” democracy which granted social stability and the normal development of its institutions. 
The age of Pericles was a pinnacle of Greek democracy and constituted for centuries a paradigm of 
leadership and state organization. 

 
Keywords: ancient Greece, Athens, democracy, Pericles, demos, democratic institutions 

 
Orice gând s-ar avea despre Grecia antică, duce la democraţie. Prin 

semnificaţia sa veritabilă, democraţia constă nu în fixarea în cadrul societăţii 
a concepţiei de egal, drept, liber ori şanse pentru toată lumea, ci se instituie pe 
întrebările de libertate, dreptate, echitate şi egalitate. În urma instituirii acestora, 
se creează un cadru normal de funcţionare a societăţii. Primii paşi spre 
instaurarea democraţiei greceşti sunt reformele lui Clistene. Platon explică 
aceste reforme din punctul de vedere al unor necesităţi militare,1 evocând 
imposibilitatea aproape totală a oligarhilor de a purta război: ori vor fi siliţi 
să înarmeze poporul şi se vor teme de el mai rău decât de duşmani, ori, dacă 
nu vor face aceasta, vor lăsa să se vadă în luptă că sunt cu adevărat oligoi, 

                                                 
1 Adrian Husar, Istoria antică universală. Grecia antică, Târgu-Mureş, 

Universitatea „Petru Maior,” Departamentul IFRD, 2004, p. 77. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

246  

 

puţini la număr. De asemenea, Platon susţine că democraţia se instituie 
atunci când săracii, învingându-i pe duşmanii lor, îi măcelăresc pe unii, pe 
alţii îi exilează şi împart în mod egal cu cei rămaşi cârmuirea şi 
magistraturile. El defineşte demos-ul a fi alcătuit din ţărani mici proprietari 
(autourgoi) şi din cei fără ocupaţie (apragmones). 

Astfel, Clistene procedează la o nouă împărţire a cetăţenilor, rupând 
practic legăturile dintre membrii ginţilor: a) toţi oamenii liberi, chiar şi cei 
care nu făcuseră parte din vechile triburi, au fost repartizaţi în aceste noi 
cadre instituite de Clistene; b) cetăţenii au fost distribuiţi în triburi şi în 
deme, nu după criteriul naşterii, ca altădată, ci după domiciliu. Datorită 
repartizării cetăţenilor exclusiv pe criteriul teritorial, Clistene realizează o 
contopire a corpului civic, sustrăgându-l astfel influenţei locale a 
eupatrizilor. Societatea ateniană se transformă în întregime, ceea ce duce la 
diminuarea importanţei rangului mobiliar.  

În funcţie de noile cadre teritorial-administrative, Clistene trece la 
restructurarea instituţiilor politice, adică a organelor de guvernământ. 
Corpul consultativ - Bule - era acum constituit din 500 de membri în loc de 
400, după următorul criteriu:2 fiecare trib trimitea în Consiliu 50 de 
reprezentanţi care proveneau din demos-urile incluse în tribul respectiv. 
Sistemul era, totodată, şi electiv şi reprezentativ. Persoanele care 
reprezentau demos-urile în Adunare erau selectate cu grijă, prin alegeri 
organizate. Numărul celor aleşi varia după mărimea şi importanţa demo-
ului, care îşi trimitea reprezentanţii în Consiliu. Acest organ, al cărui mandat 
dura un an, întrunea, aşadar, reprezentanţii din fiecare regiune a Aticii şi era 
considerat drept autoritate supremă în stat. În ierarhia administrativă, 
arhonţii, zece la număr (unul din fiecare trib), au la sfârşitul secolului al VI-
lea un rol din ce în ce mai şters;3 prerogativele lor se limitează îndeosebi la 
funcţii religioase şi judiciare, adică procese civile. Răspunderea conducerii 
operaţiilor militare, în caz de război, revine acum strategilor (strategoi), tot în 

                                                 
2 Adelina Piatovschi, O istorie a Greciei antice, Bucureşti, Editura 

Albatros, 1988, p. 121. 
3 Ibidem, p. 122. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 247 
 

număr de zece, însă propuşi şi aleşi de Ecclesia. De asemenea, arhonţii şi 
strategii aveau dreptul de a desemna pe cetăţenii bogaţi datori să suporte pe 
cheltuiala lor manifestările publice şi serbările care erau deosebit de 
costisitoare. Cât despre cetăţeni, aceştia puteau oricând să facă parte din 
Bule, ţinându-se seama de meritele lor personale. Odată acceptat în Bule, 
cetăţeanul deţinea o funcţie în una din Comisiile din cadrul acestuia. De 
menţionat faptul că, tot conform tradiţiei, i se atribuie lui Clistene şi 
instituirea ostracismului, adică, mecanismul politic democratic prin care i se 
permitea Ecclesiei să elimine anual pentru un răstimp de zece ani orice 
cetăţean considerat că aduce prejudicii ordinii constituţionale.4 

Condiţia esenţială a democraţiei ateniene era reprezentată de imperiul 
maritim.5 Însă, deşi democraţia ateniană era o democraţie sclavagistă, 
întemeiată pe exploatarea aliaţilor, ea a elaborat şi a aplicat pentru întâia oară 
principiile ce stau la baza organizării lumii moderne: egalitatea în faţa legilor, 
raportul corect dintre îndatoririle statului şi cele ale cetăţeanului, precum şi asistenţa 
publică. 

Alcmeonidul Pericle se impune folosindu-se cu abilitate de reformele 
clisteniene şi reuşeşte să domine un secol care îi poartă pe bună dreptate 
numele. Suprema sa glorie constă în faptul că a condus Atena mai bine de 
trei decenii - ales strateg în 462, a fost reales în fiecare an până în 429 - 
deţinând o putere la fel de mare ca, odinioară, tiranul Pisistrate, dar 
nedepăşind niciodată limitele legalităţii. 

În fapt, regimul lui Pericle nu este în multe privinţe foarte diferit de o 
tiranie. Esenţial rămâne faptul că, prin perfecţionarea angrenajelor 
democratice, Pericle a consolidat definitiv democraţia ateniană, iar prin 
interesarea tuturor membrilor corpului civic în administraţia statului, a reuşit 
să atenueze tensiunea socială în clasa civică.6 Pentru el, democraţia însemna 
egalitatea tuturor în faţa legii, dar şi posibilitatea ca toţi cetăţenii să ducă o 
viaţă decentă. Echilibrul instaurat de el se întemeia pe concordanţa de 

                                                 
4  Adrian Husar, op. cit., p. 79. 
5 Ibidem, p. 80. 
6 Ibidem, p. 91. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

248  

 

interese dintre demos-ul urban şi demos-ul rural. A conceput un vast 
program edilitar ce avea menirea, deopotrivă, să ocupe mâna de lucru şi să 
împodobească oraşul cu somptuoase edificii publice. 

Pericle, după cum este prezentat în opera lui Tucidide,7 prefera forma 
de guvernământ ce se numea „puterea poporului,” „guvernământul poporului” şi 
acest lucru deoarece „guvernarea” nu se face pentru câţiva, ci pentru mulţi. În 
faţa legii, toţi cetăţenii, săraci sau bogaţi, erau egali, iar reputaţia fiecăruia se 
stabilea nu după categoria socială căreia îi aparţinea, ci după serviciile pe 
care le aducea comunităţii, iar săracii nu erau împiedicaţi de la conducerea 
treburilor obşteşti fiindcă deţineau acea condiţie socială. Cetăţenii trebuiau 
să respecte atât legile scrise şi organele de stat, care aveau ca scop să 
intervină în viaţa celor nedreptăţiţi, cât şi legile nescrise. 

Avem, prin intermediul lui Tucidide,8 o schiţă ce exemplifică eficient 
personalitatea lui Pericle, dar şi societatea ateniană la acel moment: (1) „avem 
o constituţie care nu imită legile vecinilor, ci mai degrabă noi înşine suntem un exemplu, 
fără să imităm pe alţi. În privinţa numelui - din pricină că este condusă nu de câţiva, ci 
de mai mulţi cetăţeni - s-a numit democraţie, şi, după lege, toţi sunt egali în privinţa 
intereselor particulare; cât despre influenţa politică, fiecare este preferat, după cum se 
distinge prin cave, şi nu după categoria socială ci mai mult după virtute, iar dacă este 
sărac, dar poate să facă vreun lucru bun pentru cetate, nu este împiedicat pentru că n-are 
vază. (2) În raporturile cu comunitatea şi în privinţa suspiciunii reciproce în activitatea 
zilnică ne manifestăm liberi activitatea, fără să prevedem ( prin legi) acţiuni supărătoare, 
care nu comportă o pedeapsă, sau sunt de nesuferit pentru alţii. Ne facem, fără să ne 
supărăm, interesele particulare, nu călcăm legile, când chibzuim treburile publice, mai ales 
din respect pentru legi, dând ascultare şi oamenilor care sunt, în orice împrejurare, la 
conducere, şi legilor, atât acelora care sunt promulgate, spre a veni în ajutorul oamenilor 
păgubiţi, şi legilor care, deşi nu sunt scrise comportă totuşi un respect unanim consimţit.”  

O schimbare de substanţă a fost adusă de Pericle în ceea ce priveşte 
Areopagul: dacă, înainte membrii Areopagului se trăgeau la sorţi numai din 

                                                 
7 Tucidide, Războiul peloponesiac, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1966, p. 

63. 
8 Ibidem, (II, 37, 1) p. 256-270. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 249 
 

primele două clase censitare ale cetăţenilor, aceştia fiind inamovibili, nu 
puteau fi traşi la răspundere de actele lor politice şi se prezentau ca 
supraveghetori ai ordinii publice şi păzitori ai legilor, iar Areopagul avea 
ultimul cuvânt în procesele de crimă şi mari delicte şi, în materie legislativă, 
putea să opună un fel de veto legilor votate în Ecclesia, pronunţa arestări fără 
drept de apel şi controla toate actele înalţilor funcţionari; prin reformele lui 
Pericle se luau patru puteri esenţiale Areopagului. Cele patru puteri luate 
Areopagului erau: dreptul de vot şi de control al constituţiei, toate atribuţiile 
administrative, cea mai mare parte dintre atribuţiile judiciare şi privilegiile în 
materie de ordine şi educaţie. I se lăsau în competenţă numai jurisdicţia 
crimelor religioase şi administraţia bunurilor sacre.9 

Sfatul Celor Cinci Sute era însărcinat prin noul decret să supravegheze 
respectarea legilor, să controleze activitatea înalţilor funcţionari, în special a 
celor care mânuiau banul public, să primească petiţiile cetăţenilor care 
reclamau abuzurile organelor publice, să aplice amenzi cu arestarea 
vinovaţilor şi, în unele cazuri, chiar să condamne la moarte. 

Apariţia la Atena a celei mai vechi forme de conducere democratică a 
avut o deosebită semnificaţie pentru lumea antică, cât şi pentru lumea 
modernă. Triumful democraţiei ateniene din anul 462 a.Chr. era rezultatul 
maturizării a doi factori importanţi: în interior, evoluţia treptată a societăţii 
spre acest stadiu politic, iar în exterior, consolidarea puterii maritime a 
Atenei. Pericle arăta o deosebită admiraţie pentru sistemul democratic din 
Atena, garanţie a demnităţii umane şi a armoniei sociale prin înaltele sale 
principii: isonomia, isegoria, elentheria şi philanthropia. Aceşti termeni însemnau: 
egalitatea în faţa legii, dreptul de a lua cuvântul, libertatea şi fraternitatea. 
Dar, acest sistem de guvernare trebuia, prin măsurile sale, să se răsfrângă 
asupra tuturor cetăţenilor, cât şi asupra cetăţii. În opera lui Tucidide se 
prezintă concepţia lui Pericle asupra cetăţii:10 „(2) Eu socotesc că o cetate aduce 
mai multe foloase fiecărui cetăţean în parte dacă ea, în întregul ei prosperă, decât dacă 
fiecare individ în parte o duce mai bine, dar acum cetatea este în nesiguranţă. (3) Într-

                                                 
9 Dumitru Tudor, Pericles, Bucureşti, Editura Albatros, 1970, p. 87-91. 
10 Tucidide, op. cit., (II, 60, 2) p. 270. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

250  

 

adevăr, un om care se simte mulţumit numai în ceea ce-l priveşte pe el, dacă patria este 
distrusă se prăbuşeşte şi el o dată cu ea, dar dacă o duce greu într-o cetate fericită, se 
salvează cu mult mai uşor. (4) O cetate este în stare să suporte nenorocirile particulare 
ale oricărui cetăţean, dar fiecare cetăţean nu poate să le suporte pe ale ei.” 

Libertatea şi egalitatea între cetăţeni se garantau tot prin legi;11 
cetăţeanul nu putea fi redus la sclavie, se considera responsabil direct de 
cuvântul şi de propunerile sale din adunările publice. Din corpul cetăţenilor 
participau la viaţa politică numai bărbaţii trecuţi de 20 de ani, iar femeile 
erau excluse de la aceste adunări.  

După ce Pericle a dat numele acestui sistem de guvernare democraţie, 
a şi trecut la aplicarea practică a celor trei principii pe care se întemeiază 
democraţia ateniană, adică egalitatea, libertatea şi participarea la putere, fără, 
însă, să se omită limitele acestor principii, egalitatea cedând locul meritului, 
libertatea, disciplinei şi participarea la putere, respectului pentru 
competenţă.12 Pericle evocă în primul rând egalitatea, principiul fundamental 
al democraţiei, aşa cum era deja cel al isonomiei, abandonând punctul de 
vedere general al guvernării pentru a trece la drepturile individuale. El 
afirma că în domeniul judiciar legile asigurau egalitatea tuturor şi, deci, nu 
favorizează nici majoritatea, dar nici pe un număr mic de oameni. Nu era 
nevoie să se insiste asupra acestui lucru deoarece această egalitate era 
asigurată de caracterul general al legii. 

Fără îndoială însă, una din problemele ridicate a fost aceea a punerii în 
aplicare a prevederilor legale; după epoca lui Pericle, şi mai ales în secolul al 
IV-lea, moderaţii se plângeau de parţialitatea tribunalelor care, fiind formate 
din săraci, ca urmare a misthophoriei, aveau tendinţa de a-i nedreptăţi pe cei 
bogaţi. Există însă ceva şi mai grav: dacă în domeniul civil se presupunea că 
egalitatea este respectată, în domeniul politic, Pericle însuşi introducea 
restricţii amintind de rolul meritelor. El răspundea astfel implicit unor critici 
aduse democraţiei, acuzată că trata în acelaşi chip pe cel priceput şi pe cel 

                                                 
11 Tudor, op. cit., p. 150. 
12 Edmond Levy, Grecia în secolul al V-lea, Bucureşti, Editura 

Universitas, 1998, p. 205. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 251 
 

nepriceput, ceea ce era nedrept din punct de vedere al egalităţii geometrice 
(sau proporţionale) şi dăunător pentru cetate. Alegerea celui mai bun nu era 
posibilă decât înlocuind tragerea la sorţi - care era procedeul obişnuit de 
desemnare a magistraţilor atenieni - cu alegerile, care pentru antici însemnau 
un procedeu aristocratic, dat fiind faptul că avea loc o selecţie. Or, tocmai 
prin aceste alegeri se făcea desemnarea în importanta funcţie de strateg, de 
care profitase la fel de bine şi Pericle ca şi Cimon înaintea lui, şi care pare să 
fi constituit elementul aristocratic al construcţiei ateniene.  

Pericle preciza, totuşi, că aristocratic nu însemna oligarhic. 
Conservatorii confundau în mod intenţionat meritul şi apartenenţa socială 
determinată de origine şi de bogăţie opunându-i pe „oamenii de bine” (chrestoi) 
„oamenilor de nimic” (poneroi).13 Or, Pericle refuza această confuzie: 
apartenenţa la o categorie socială, fără a fi neglijabilă, vine după meritul 
individual – arete - şi mai ales că sărăcia şi lipsa de renume, ceea ce combină 
cele două elemente ale apartenenţei sociale, nu împiedica pe nimeni să aducă 
servicii cetăţii. După ce a arătat că democraţia putea fi aristocratică fără să 
fie oligarhică, Pericle a răsturnat argumentaţia tradiţională care se găseşte la 
Socrate: democraţia nu înseamnă guvernarea primului venit, deci a 
incapabililor, ci ea reprezintă guvernarea de către cei mai buni, aleşi din 
întreg corpul civic; şi, făcând apel la toate capacităţile, ea constituie astfel o 
veritabilă aristocraţie. 

Al doilea principiu evocat este libertatea, care însumează totodată: 
libertatea politică şi libertatea moravurilor. Pericle a insistat asupra libertăţii 
politice, care pare să vină de la sine în democraţie: nu există democraţie dacă 
cetăţenii nu se pot exprima liber în Adunare, iar isegoria a fost considerată 
dintotdeauna un principiu esenţial al acestui regim. Mai mult însă, această 
liberate de expresie se exercita în teatru, iar comedia antică nu cruţa nici 
oamenii, nici instituţiile şi nici politica cetăţii, chiar şi în perioada războiului.  

Fără îndoială comicilor le-a fost interzis timp de trei ani să lanseze 
atacuri nominale, iar dreptul la opoziţie era limitat prin ostracismul 
adversarilor politici, ca de exemplu ostracizarea lui Tucidide. 

                                                 
13 Ibidem, p. 206. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

252  

 

Asupra libertăţii moravurilor, Pericle a insistat mai mult, întrucât în 
acest domeniu era criticată democraţia. Imediat însă după evocarea libertăţii 
fără limite în domeniul privat, Pericle revenea la domeniul public şi atrăgea 
atenţia că libertatea nu însemna anarhie, ci împăcarea cu respectul legilor şi 
al magistraţilor. De fapt, respectul faţă de legi era - şi este în continuare - 
indispensabil bunei funcţionări a regimului. Totuşi, dacă poporul dorea să se 
dedea exceselor, nu prea existau modalităţi de a menţine acest respect. 

Democraţia pericleană a fost una condusă de Pericle însuşi, după cum 
sublinia Tucidide, şi o democraţie moderată, prin care se lăsa un loc de 
cinste „elitelor” tradiţionale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:41 UTC)
BDD-A30286 © 2012 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

