
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 31) 2018 
 

 
 
 

Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 
 
 

Otilia RĂUŢĂ (UNGUREANU) 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

otiliaungureanu83@yahoo.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: Starting from the idea of a necessity concerning an updated approach regarding 
macedonskian Nights, this literary work aims to study these poems taking the techniques of 
psychocritic method as a guide. The superposition of the texts led us to the assumption of 
two archetypes representing the real side – “the oppression of the matter” and the ideal 
side “the soars of the ideality” respectively, which subordinate varied avatars, being all 
together subsumed to the personal myth of the creator. Regarded by now as “variations on 
to the same topic”, archetypes’ hypostasis are presented as atypical structures, whose form 
is stable while the meaning is unstable. Thereby the flight, the light, the death, the nature, 
the poetry, the night, the dream resume in the macedonskian universe the idea of limitating 
the earthly being but also the idea of a being adhering to metaphysical and according to 
context symbolizing intermittently the materiality and the absolute. 
Keywords: psychocritic method, avatars, archetypes, myth of the creator. 

 
 
01. CONSIDERENTE ASUPRA METODEI DE LUCRU 
Metodă de cercetare teoretizată de către Charles Mauron, psihocritica reprezintă atât 

un instrument de lucru care permite pătrunderea unor straturi profunde ale eului creator cu 
ajutorul operei, cât şi o îmbogăţire a achiziţiilor de ordin teoretic din rândurile metodologiei 
criticii literare. Folosindu-se de existenţa unor grupări de cuvinte cu o posibilă origine 
inconştientă, care apar în mai multe texte ale aceluiaşi scriitor în aceeaşi formă sau 
metamorfozate, Charles Mauron le numeşte metafore obsedante şi scoate în evidenţă reţelele de 
asocieri pe care acestea le formează. Analizând textele lui Mallarmé, în jurul anului 1954, 
Charles Mauron formulează ipoteza existenţei unui mit personal care din punctul său de vedere 
defineşte fiecare scriitor şi poate fi identificat într-o manieră obiectivă. 

Mitul personal reprezintă manifestarea personalităţii inconştiente a eului creator, 
existentă la nivelul textului literar sub forma mai multor avataruri încărcate de valoare 
simbolică, termenul avatar definind în domeniul literaturii ipostazele diferite sub care se află 
într-un text o anumită temă sau idee. Această idee, datorită faptului că guvernează o mare 
parte a operei unui autor sau chiar întreaga operă, capătă valoarea unui arhetip, care 
reprezintă „modelul lucrurilor aparente, acestea fiind copii ale modelului şi imagini vizibile 
ale sale” [DTL, 1976: 35-36], mai exact modelul originar al unui lucru, respectiv al unei idei. 
Utilizat în mai multe domenii, printre care biologia, gândirea platonică şi neoplatonică, 
gândirea creştină, psihologia şi psihanaliza, termenul de arhetip apare mai târziu în gândirea 
critică, păstrându-şi parţial conotaţia filozofică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

154 

Astfel traseul parcurs de psihocritica lui Charles Mauron într-o reformulare mai 
scurtă este următorul: metafore obsedante – avataruri – arhetipuri – mit personal. Sprijinindu-şi 
studiul pe exploatarea proceselor inconştiente, Charles Mauron preferă pentru acest 
concept punctul de vedere al lui Sigmund Freud care susţine ideea existenţei a trei instanţe 
psihice – Sinele, Eul şi Supraeul, fiecare corespunzând inconştientului, preconştientului şi 
conştientului uman. Având rolul unui sistem critic, preconştientul se află mai aproape de 
partea conştientă a fiinţei psihice, pe când inconştientul este sistemul psihic plasat mai în 
substraturile fiinţei care nu poate accede la conştient decât trecând prin filtrul 
preconştientului. Din această cauză, inconştientul, teritoriu al refulărilor şi al amintirilor 
traumatizante al cărui nucleu, este format din „reprezentanţi ai impulsiei care vor să-şi 
descarce investiţia” [DP, 1997: 164] îşi manifestă simptomele în conştientul uman prin 
intermediul viselor, al nevrozelor, fobiilor, obsesiilor şi al isteriilor. Mereu activ, atemporal, 
inconştientul dovedeşte că „gândeşte” separat de restul fiinţei psihice, însă nu are 
capacitatea de a transmite în conştient decât semnale criptate, deoarece numai astfel poate 
trece de nivelul preconştient al fiinţei. 

Metoda psihocritică este deci o ecuaţie cu trei termeni: inconştientul scriitorului, eul 
său conştient şi mediul acestuia, având ca operaţii de bază suprapunerea diferitelor texte ale 
unui autor cu scopul evidenţierii metaforelor obsedante, observarea modului în care acestea 
se repetă şi se metamorfozează, interpretarea mitului personal şi controlul biografic cu rolul 
de a sublinia legătura între operă, realitatea exterioară şi realitatea interioară a scriitorului [cf. 
Charles Mauron, 2001: 33-34]. Instrument de lucru specializat, pentru că oferă o perspectivă 
clară şi organizată asupra înţelesului unui tex, metoda conduce la o interpretare logică, având 
pretenţia de a contribui la înţelegerea operelor literare folosindu-se de elemente care nu au 
fost până acum luate în discuţie.  

 
02. IPOSTAZE ALE  DUALITĂŢII MACEDONSKIENE 
Personalitate puternică, măcinată de contraste lăuntrice, „Macedonski respiră, există 

simultan în două lumi” [Dimitriu, 1977: 250], în universul poeziilor lui observându-se 
contradicţiile între cele două moduri diferite de a fi ale poetului. Dualitatea macedonskiană   
s-a dezvoltat pe mai multe linii şi s-a vorbit mult în critica literară despre aceasta din diverse 
puncte de vedere: în timp ce poetul Macedonski oferă lumii literare o creaţie valoroasă artistic 
împreună cu diverse inovaţii, omul Macedonski este lipsit de modestie, răzvrătit, nestatornic, 
supraevaluându-se şi suferind în acelaşi timp şi de mania persecuţiei; din punctul de vedere al 
apartenenţei operei la un anumit curent literar, în perioada când era considerat romantic, 
Alexandru Macedonski se declară susţinător al simbolismului, iar mai târziu, când este 
recunoscut ca precursor al simbolismului, neagă orice legătură cu simbolismul sau 
decadentismul, declarându-se susţinător dintotdeauna al versului clasic; datorită temelor şi 
ideilor preluate de la poeţii francezi, elemente ale operei lui Macedonski au fost etichetate ca 
imitaţie, în timp ce pentru alte elemente ale operei critica literară îi recunoaşte originalitatea şi 
calitatea de inovator, poetul previzibil fiind dublat de poetul total imprevizibil care se impune 
drept „ctitor al modernismului poetic românesc” [Scarlat, 1982: 146-148]; atitudinile 
temperamentale surprinse în ciclul Nopţilor aparţin pe de o parte euforiei iar pe de alta tonului 
satiric, care transmit două trăiri poetice opuse; Nicolae Manolescu observă patosul poetului 
pentru înnoire care se află în contradicţie cu ataşamentul său faţă de trecut, cât şi spiritul în 
acelaşi timp paşoptist şi antipaşoptist, simbolist şi heliadesc [Manolescu, 1968: 7-9]; Adrian 
Marino vede existenţa fiinţei şi a operei macedonskiene la limita dintre „ideal şi real”, 
„elevaţie şi prăbuşire”, „iluzie şi decepţie”, „viaţă şi moarte”, „revoltă şi linişte”, „voinţă şi 
fatalitate”, „sublim şi ridicol”, „Dumnezeu şi Satan”, „iubire pură şi perversitate”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 

155 

„egocentrism şi generozitate” [Marino, 1967: passim]. Astfel din orice unghi am privi, fie că 
analizăm omul Macedonski, poetul sau poezia macedonskiană din prisma construcţiei sau a 
temelor, există acest contrast între poet şi om, imitaţie şi originalitate, ton euforic şi ton 
satiric, modern şi tradiţional, sublim şi ridicol, ideal şi real, revoltă şi linişte. 

Enumerând câteva dintre diversele perspective din care a fost privită dualitatea 
macedonskiană, observăm situarea lui Alexandru Macedonski la extreme şi, fără a anula 
afirmaţiile care privesc personalitatea omului sau caracteristicile creaţiei, vom avea în vedere 
pentru analiza din această lucrare dualitatea din perspectiva tematicii poetice, observată de 
mai mulţi critici literari, care o consideră o constantă a întregii creaţii macedonskiene1, pe care 
o vom analiza numai în raport cu poeziile din ciclul Nopţilor. Acest tip de dualitate existentă 
sub forma a două teme obsedante care definesc două trăiri opuse dar dependente una de 
cealaltă -- „apăsările materiei” şi „elanurile idealităţii” – generează multiple actualizări prin 
intermediul metamorfozelor, care oricât ar varia rămân fidele sâmburelui originar, fiind legate 
de una dintre cele două teme-arhetip. Distanţarea de realitate şi alipirea de ideal oferă în 
general posibilitatea construirii unei alte „realităţi” în plan imaginar, însă poate condamna 
poetul şi chiar poezia la pierderea contactului cu ceea ce reprezintă viul existenţei. Pentru 
Alexandru Macedonski însă dezlipirea de materialitate nu are loc în mod absolut, iar poetul, 
nefiind izolat în planul imaginar, trăieşte paralel în două lumi care corespund cu două 
regimuri poetice total opuse, luptându-se între existenţa terestră, aspiraţia spre ideal şi 
prăbuşire. Aceste două identităţi poetice îşi fac simţită prezenţa în fiecare poezie aparţinând 
ciclului Nopţilor prin intermediul imaginilor ecran, într-o manieră destul de controversată, 
poetul folosindu-se de aceeaşi imagine pentru a transmite atât „plumbul” existenţei terestre, 
cât şi eliberarea pe care o oferă aspiraţia către idealitate.  

În urma unei priviri mai superficiale, observăm cum imaginea realităţii se 
„reîncarnează” sub forma morţii, a focului stins din sobă, a nopţii, în timp ce la celălalt 
capăt cu o frecvenţă mai mare se „reîncarnează” imaginea idealităţii sub forma zborului, a 
visului, a poeziei, a luminii, a naturii şi a elementelor proprii spaţiului celest (îngerii, luna, 
soarele, norii, stelele). Considerate iniţial „variaţiuni pe aceeaşi temă” [Marino, 1967: 128], 
aceste ipostaze se prezintă ca structuri atipice, a căror formă este fixă în timp ce sensul este 
variabil. Dubla valenţă din punct de vedere semantic nu permite separarea perfectă a 
elementelor care actualizează cele două teme obsedante, dar demonstrează interdependenţa 
şi în acelaşi timp întrepătrunderea lor. Astfel lumina, moartea, natura, poezia, visul, poezia, 
noaptea şi elementele cereşti reiau în universul macedonskian atât ideea limitării fiinţei 
terestre, cât şi ideea ascensiunii, simbolizând în funcţie de context uneori materialitatea şi 
uneori absolutul. Fiecare dintre aceste metamorfoze are o faţă luminoasă şi una întunecată, 
o ipostază care reflectă limitarea fiinţa în planul materiei şi o ipostază care reflectă aderarea 
fiinţei la metafizic. Nucleul liricii macedonskiene rămâne aceeaşi, dovedindu-si caracterul 
obsesiv, iar lipsa „fidelităţii” avatarurilor în ceea ce priveşte redarea unei anumite ipostaze 
arhetipale acordă poemelor o înfăţişare proaspătă, imprevizibilă, şi evită încorsetarea 
acestora într-o serie de simboluri fixe. 

Diferite din punctul de vedere al construcţiei versurilor, al tonalităţii şi al 
subiectului pe care îl tratează, Nopţile macedonskiene sunt tributare, independent de aceşti 
factori, unui singur nucleu tematic divizat în două arhetipuri care sunt proprii fiinţei în 
acelaşi timp telurică şi extatică ce defineşte personalitatea poetului. În timp ce fiecare 
poezie în parte transmite la suprafaţă alt mesaj, în straturile profunde, toate poeziile la un 

                                                           

1 Ideea existenţei unui nucleu obsesiv comun întregii opere macedonskiene este susţinută de mai mulţi critici 
literari printre care Nicolae Manolescu, G. Călinescu, Adrian Marino, Dana Dumitriu, Daniel Dimitriu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

156 

loc surprind această „stare” a poetului scindat între real şi ideal. Punctul comun al întâlnirii 
traseelor delimitate de cele două ipostaze ale  metamorfozelor, convergenţa dintre realitate 
şi himeră, umanitate şi absolut, ascensiune şi prăbuşire, materialitate şi idealitate, scoate în 
evidenţă portretul sufletesc al poetului „schiţat în alb şi negru, făcut din dualităţi lirice şi 
morale” [Marino, 1967:134-135], conturându-se astfel un anumit tip de umanitate care 
alege să trăiască definitiv între limitările terestre şi vizionarism: „Şi ce luptă trebuieşte din ce 
sunt să fiu iar visul/ Şi ce crude suferinţe până ce să trec abisul/ Ce desparte vecinicia de 
un trai şi lung şi mic.” (Noaptea de martie).  

Poemele macedonskiene ca reflecţie a acestui profil spiritual sunt fidele 
profunzimilor eului creator devenind un „haos de spirit şi materie”, un amestec de „surâs şi 
lacrimi, râs şi disperare, batjocură şi blândeţe, lupta între bine şi rău, cerul plin de stele şi 
stradele pline de noroi” [Macedonski, 1881: 544-545]. 

 
03. ELANURILE IDEALITĂŢII şi APĂSĂRILE MATERIEI  
Procesul dedublării macedonskiene are loc în momentul în care poetul devine 

conştient de limitările lumii materiale în care trăieşte şi simte nevoia să evadeze, aderând la o 
reorganizare a legilor şi principiilor care guvernează spaţiul terestru, transpusă într-un spaţiu 
imaterial în care există posibilitatea atingerii idealului dorit. Folosindu-se de diverse simboluri 
care nu sunt reprezentative de fiecare dată pentru aceeaşi stare, ci se caracterizează printr-o 
fundamentală instabilitate, Alexandru Macedonski rămâne astfel fidel transpunerii voinţei de 
putere prin atingerea absolutului urmată de prăbuşirile succesive în plan material, fără a cădea în 
capcana limitării la  anumite formule – tipar, dezvoltând o adevărată obsesie a imaginilor 
contradictorii care sfidează orice previziune. Simbolurile atipice, ale căror referinţe în afară de 
faptul că nu se regăsesc într-un dicţionar clasic de simboluri, îşi depăşesc cu mult propria arie de 
interpretare achiziţionând chiar semnificaţii opuse celei folosite iniţial, scot în relief pe lângă 
altele şi persistenţa luptei pentru autodepăşire, caracteristică personalităţii macedonskiene. În 
momentul în care credem că am găsit „cheia” unui simbol şi încercăm să folosim acest tipar 
pentru o altă poezie din ciclul Nopţilor, marginile semnificaţiei se tulbură căpătând o altă formă, 
tributară unui alt sentiment poetic, legată automat de o altă temă obsesivă. Existenţa unei 
dualităţi chiar în interiorul acestor semnificaţii şochează şi face imposibilă trasarea unei linii de 
demarcaţie între ipostazele care actualizează în text tema „apăsărilor materiei” şi cea a 
„elanurilor idealităţii”, fiecare dintre ele având o faţă luminoasă şi una întunecată, pe care o 
presimţim chiar în afirmaţiile poetului din versurile poeziei Noaptea de februarie: „Şi câtă osebire 
este între amor şi infamie,/ Între cădere şi cădere, sau sărutări, şi sărutări...”. Această „paletă” 
inedită de semnificaţii se opune încadrării avatarurilor macedonskiene într-un sistem unitar al 
reprezentărilor, de aceea calitatea interpretării va depinde de capacitatea de a depăşi orice clişeu 
al simbolurilor, prin acceptarea acestei viziuni duale, evitându-se astfel „falsificarea” lor prin 
limitarea la o semnificaţie unică. În sprijinul acestor afirmaţii am dori să urmărim frecvenţa celor 
două teme obsedante prin intermediul metamorfozelor, analizând şi argumentând existenţa 
celor două ipostaze antitetice ale acestora. 

 
03.1. Zborul 
Frecventele imagini ascensionale, reluate prin intermediul zborului, aripilor şi al 

elementelor cereşti, prezente în fiecare dintre cele douăsprezece poeme care aparţin ciclului 
Nopţilor, par să contraargumenteze ideile subliniate mai sus, sugerând o structură nuanţată 
în unanimitate într-o manieră pozitiv-idealistă. Ascensiunea poetului „urmăreşte o victorie 
în absolut, prin ieşirea în acele spaţii în care spiritul comun nu are acces” [Dimitriu, 1988: 
128]. Aripile însoţesc în mod absolut aceste imagini, fiind un simbol al combinării dintre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 

157 

fiinţa umană şi fiinţa metafizică: „Prin lumile luminii se-naripă să zboare/ Şi-n urma sa 
deşiră frumoşi mărgăritari,/ Pământu-n depărtare îl lasă sub picioare/ Şi-mbrăţişează totul 
cu aripile-i mari!” (Noaptea de septembre). Aceleaşi aripi îngereşti care actualizează tema 
idealităţii şi însoţesc uneori chiar lucrurile de pe pământ le regăsim şi în poemele Noaptea de 
august („Decât c-acea terasă albă şi largul cântec de teorbă,/ Erau şi zbor nebun de aripi, 
erau şi zbor de-naltă vorbă.”), Noaptea de iunie („Nou înger, pe-aripi late, să zbori până la 
rai!”), Noaptea de mai („Columbe albe bat din aripi şi visurile vin grămadă”), Noaptea de 
februarie („Armonie! Limbă sfântă, limbă plină de simţire,/ Tu dai cântecului aripi, şi-l înalţi 
de la pământ...”), Noaptea de noiembrie („Părea că mă duc îngeri pe-o dulce legănare.../ 
Lăsându-mi învelişul la viermii din mormânt,/ Pluteam prin al meu suflet, mai sus de-acest 
pământ./ Eram împins de-o forţă şi tainică şi mare,/ Şi aripe de vultur răpindu-mă în 
zbor”), Noaptea de ianuarie („Voi ce-aţi fost purtaţi pe aripi de-o cerească inspirare...”). 
Totuşi, metafora aripilor îşi schimbă valoarea, acestea devenind aripi ale „nenorocirii” din 
cauza sfâşierii fiinţei între cele două planuri fără posibilitatea integrării absolute în nici unul 
dintre ele: „Însă voi, ce-aţi plâns cu mine pe ruinele simţirii,/ Fraţii mei de cugetare, fraţii 
mei de suferinţi,/ Voi ce-aţi fost luaţi ca mine pe-aripa nenorocirii,/ Dând la vânturile 
soartei aspiraţii şi credinţi,/ Voi, care-aţi trăit ca mine între cearcăne înguste,/ Sfâşiaţi de-al 
vostru suflet ca de lacome lăcuste” (Noaptea de ianuarie).  

Reflecţie fidelă a nevoii de transcendere a fiinţei umane, imaginea zborului 
activează ruperea de materialitate şi integrarea într-un alt regim, acţiune prin care se 
urmăreşte iniţial negarea apartenenţei de planul terestru: „Voind să uit că sunt din lume, 
voiesc să cred că sunt din cer” (Noaptea de mai). Latura ideală a ascensiunii fiinţei este 
dublată însă de latura întunecată a prăbuşirii, care aruncă fiinţa într-un cerc vicios în care 
ascensiunea este urmată de prăbuşire, iar prăbuşirea este urmată automat de o nouă 
încercare de elevaţie: „Sublim poet, ca mine tu n-ai trăit în lume,/ Să simţi indiferenţa cum 
vine să sugrume/ Din inimile noastre, cerescul simţământ,/ Ce sparge închisoarea-i de 
humă, ca să zboare/ Spre tot ce este rază, scântei, parfum, splendoare,/ Spre tot ce te 
ridică în cer de pe pământ!” (Noaptea de iunie). 

Elementele cereşti proprii înaltului spre care poetul aderă prin intermediul zborului 
au de asemenea o structură duală. Stelele şi soarele marchează prin prezenţa lor imaginea 
vizuală a spaţiului celest însoţind poetul în lupta spre atingerea ţintei dorite: „Curgea            
o-ntreagă adâncime şi se lărgea o-ntinsă mare,/ O mare ce, neţărmurită, se tot ducea cu gând 
cu tot,/ Sub înstelarea viorie, şi înstelarea-nfloritoare,/ Când spre-o planetă, când spre alta, şi 
dintr-un soare spre alt soare...// Dar punţi de stele peste-abisuri muiau adâncu-n strălucire/ 
Şi se simţea ca-n orice parte e Dumnezeu ca-n orice parte/ Aceeaşi viaţă neînvinsă îşi duce 
valul mai departe.” (Noaptea de august). Soarele însă îşi schimbă valenţa devenind împreună cu 
cerul „de-oţel” un vestitor al morţii iminente a emirului din Noaptea de decemvrie: „Un chin fără 
margini de sete-arzătoare.../ Nesip, şi deasupra, cer roşu – şi-atât. –/ Şi toţi naintează sub 
flăcări de soare.”. Imaginea lunii ca astru sacru, simbol al eternităţii, este strâns legată de 
creaţia poetică, „Se poate crede că vreodată ce e foc sacru se va stinge, –// Izvorul când       
s-argintuieşte de alba lună care-l ninge,/ Când zboară freamăte de aripi în fundul cerului 
deschis?...” (Noaptea de mai:), însă în paralel se dezvoltă o a doua valoare simbolică a lunii, 
potrivnică aspiraţiilor poetului, care îşi face simţită prezenţa atât în Noaptea de iulie („Dă, te 
rog, în jos perdeaua, ca să nu mă vadă luna,/ Roag-o calea să-şi urmeze voi să scap de ochiul 
său.”), cât şi în Noaptea de decemvrie („Şi luna priveşte cu ochiu-oţelit.”). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

158 

03.2. Natura 
Nereuşind să separe spaţiul terestru de spaţiul ideal, poetul ia iniţiativa unui 

compromis, acţionând la ambiguizarea celor două planuri – cerul şi pământul –, 
transformând ceea ce este terestru într-un spaţiu mitic, prin intermediul unei viziuni 
compensatorii, acesta devenind compatibil cu actul creaţiei şi cu principiul ideal etern, 
preîntâmpinând elanul către absolut, simbolizat de imaginea zborului, după cum observăm 
în Noaptea de mai: „Pământ şi spaţiu îşi urmează sublimele metamorfoze,/ Răsare câte-o 
nouă floare, apare câte-un astru nou,/ Se face mai albastru-adâncul, şi codrul mai adânc se 
face,/ Mai dulce sunetul de fluier, mai leneşă a nopţii pace,/ Mai răcoroasă adierea, mai viu 
al stâncilor ecou;/ Mucigăitul smârc al văii cu poezie se vestmântă,/ Pe prefiratele lui ape 
pluteşte albul nenufar.../ O mică stea e licuriciul, şi steaua este un mic far.” 

Câteva dintre versurile de început ale poeziei Noaptea de mai redau ideea unei 
resemnări a poetului care face o invitaţie la „recoborârea între roze” unde pare să-şi găsească 
echilibrul sufletesc prin capacitatea „vindecătoare de nevroze” a naturii: „De ce v-aţi reurca în 
sfera abstractelor seninătăţi?/ Închisă dacă vă e lumea recoborâţi-vă-ntre roze./ Parfumele de 
mai înalţă reînnoite-apoteoze...// O! feerie a naturii, vindecătoare de nevroze...”. Nu trebuie 
însă să ne lăsăm înşelaţi de această imagine a poetului resemnat care uită dorinţa arzătoare 
de înălţare, folosind natura ca spaţiu compensatoriu permanent, deoarece aceasta este de 
fapt „refugiul şi reculegerea pur terapeutică, în sensul unui calmant şi anestezic moral” 
[Marino, 1967: 214], ce oferă starea extatică necesară poetului care se pregăteşte pentru o 
nouă încercare de levitaţie prin intermediul zborului. Liniştea şi echilibrul pe care poetul le 
regăseşte prin contemplarea în faţa paradisului artificial creat, nu conduc la convertirea 
elanului spre absolut. Ultimele versuri ale poeziei demonstrează că spaţiul terestru, chiar 
metamorfozat cu ajutorul imaginaţiei poetice care-l transformă într-un spaţiu mitic, nu-i 
converteşte acestuia setea de absolut. Elanul „adormit” sub influenţa extazului mistic în 
faţa naturii este „trezit”, iar poetul consacrat în întregime înălţărilor succesive, cărora le 
urmează automat coborârile, „reurcă” pe treptele înălţimilor: „Iar când şi mie-mi zise: 
„Cântă!”, cu-n singur semn/ mă deşteptă,/ Spre înălţimi neturburate mă reurcă pe-o scară 
sfântă.../ În aeru-mbătat de roze, veniţi: – privighetoarea cântă.”. 

Evadarea în natură duce la transmiterea în versurile poeziei a tensiunilor interioare 
ale poetului, prin intermediul elementelor naturii. Astfel acest spaţiu, iniţial teluric, care este 
anexat spiritualităţii prin intermediul viziunii poetice, devine şi reflecţia stărilor interioare. 
Influenţa personalităţii macedonskiene conduce la conturarea unei alte feţe a naturii, care 
este divizată în planul reprezentărilor în spaţiul care permite regăsirea echilibrului fiinţei 
spirituale şi imaginea ecran în spatele căreia se ascunde „o stare de suflet”. Natura capătă 
valenţe simbolice noi fără a renega semnificaţiile iniţiale, devenind la rândul ei duală, în 
universul Nopţilor macedonskiene fiind cultivată atât latura mitică ce ia forma unei punţi de 
trecere spre valorile spirituale aşa cum se întâmplă în Noaptea de mai, („E cerul încă plin de 
stele, şi câmpul încă plin de roze,/ Şi până astăzi din natură nimica n-a îmbătrânit...// 
Halucinat când este-auzul, vederea este fermecată;/ Aud ce spune firul ierbii, şi văd un cer 
de aripi plin...”), cât şi latura naturii ca variantă a reflecţiilor trăirilor profunde ale poetului, 
ca „imagine ecran” a „apăsărilor materiei” din Noaptea de decembrie („Pustie şi albă e-ntinsa 
câmpie.../ Sub viscolu-albastru ea geme cumplit...// Urgia e mare şi-n gându-i, şi-afară,/ Şi 
luna e rece în el şi pe cer...”). Aceeaşi latură a naturii o regăsim şi în versurile poeziei 
Noaptea de octombrie, unde se observă transpunerea unei viziuni apocaliptice, natura fiind 
asociată cu distrugerea totală fără a-şi pierde însă spiritualitatea şi originea divină: „Unde 
oare se tot duce apa ce din matcă-afară/ A ieşit de-atâta vreme sfărâmând orice zăgaz,/ 
Întinzându-şi nimicirea din o ţară-n altă ţară,/ Şi în veci fără cruţare, neavând nici dând 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 

159 

răgaz?/ În zadar se-ncearcă unii drumul ei să-l stăvilească/ Nu mai e putere-n lume 
revărsarea să-i oprească./ Şi e groaznică urgia, însă e dumnezeiască.”. 

Noaptea de noiembrie surprinde în versurile ei portretul fidel al trăirilor 
macedonskiene, redat prin intermediul stării naturii care devine astfel părtaşă la procesul 
înhumării. În asentiment cu moartea fizică a poetului începe o „burniţă de ploaie”, „vântul 
şopteşte”, „luna se ascunde”, soarele palid stă ascuns „spărgând o clipă norii din naltul său 
abis” cu o unică rază ce cade pe chipul de ceară al poetului mort, pentru ca mai apoi să 
dispară total: „O rază nu se vede în cer nici pe pământ...”. Mai mult decât un simplu 
instrument ce induce datorită senzaţiilor olfactive, vizuale şi auditive starea de euforie, 
natura este o proiecţie a stărilor sufleteşti ale poetului. 

 
03.3. Noaptea 
Împovărat peste măsură de ipostaza naturală a fiinţei din planul real, poetul doreşte 

să se refugieze în planul artificial, într-un timp magic şi un spaţiu idilic, care-i permit să 
trăiască extazul atingerii unui ideal estetic şi a obţinerii unei superiorităţi personale care în 
planul real al existenţei îi sunt refuzate: „Şi-această noapte fericită la gâtul ei cu sălbi de astre/ 
S-a coborât pe flori roz-albe şi pe pădurile albastre,// Făcu izvorul să-l îngâne, pădurea să  
se-nveselească,/ Orice durere să-nceteze, şi poezia să vorbească./ Pe om în leagănul ei magic 
îl adormi - şi el uită –/ Cu clarobscur mască urâtul şi şterse formele prea bruşte,/ Făcu să tacă 
zbârnâirea adunăturilor de muşte,/ Şi zise dealului să cânte, şi dealul nu mai pregetă,/ Şi zise 
văilor să cânte, şi văile se ridicară,/ Cu voci de frunze şi de ape, cu şoapte ce s-armonizară,/ 
Şi zise paserei să cânte, şi la porunca uimitoare,/ Se înălţă parfum de roze şi cântec de 
privighetoare.../ Iar când şi mie-mi zise: „Cântă”, c-un singur semn/ mă deşteptă,/ Spre 
înălţimi neturburate mă reurcă pe-o scară sfântă...” (Noaptea de mai). 

Noaptea îşi revarsă atotputernicia deopotrivă asupra omului şi asupra naturii, 
întunericul ei neavând o valenţă negativă, ci, din contra, una pozitivă, prin capacitatea de a 
acoperi imperfecţiunile, de a linişti sunetele dizarmonice, de a oferi uitarea şi a deschide o 
poartă temporală pentru actul creaţiei.  otuşi, pe lângă ipostaza unui timp propice creaţiei, 
propriu fiinţei spirituale şi compatibil cu ascendenţa acesteia, prezent şi în poemele Noaptea de 
mai („Se lumină întinsa noapte cu poleieli mângâietoare”), Noaptea de august („Urcam spre 
culmea Prea Tăriei – eram pe sânul Prea Tăriei/ Şi noaptea se urca cu mine spre culmea 
vecinicei lumini.”), Noaptea de ianuarie („Dar cum noaptea sta să piară, ca prin visele-adorate/ 
M-am simţit mai viu, mai tânăr, cu durerile-alinate”), Noaptea de iunie („Şi-n nopţi melodioase 
de august ori de mai,/ Nou înger, pe-aripi late, să zbori până la rai!”) se dezvoltă ipostaza 
unui timp blestemat, compatibil cu viaţa umană aşa cum ni se prezintă în Noaptea de martie 
(„Noapte, blestemată noapte, clipă rea şi nemiloasă”), Noaptea de februarie („Viscolea cumplit 
afară şi era o noapte sumbră,/ Se ghiceau, plutind prin colţuri, bestiale năzuinţi”), Noaptea de 
septembre („Tăcere!... Este ceasul de negură şi taină.../ Se-mbracă cimitirul în noapte ca-ntr-o 
haină...”), Noaptea de decemvrie („Şi bezna lungeşte o straşnică gheară,/ Şi lumile umbrei chiar 
fruntea i-o cer...”), Noaptea de mai („Posomorârea fără margini a nopţilor de altădată,/ Când 
sufletul pentru sarcasme sau deznădejde sta deschis...”) şi în Noaptea de iulie („Pică plâns al 
tinereţii pe un sân ce nu palpită,/ Ai avut cu ce să-l cumperi, e al tău până în zori...”).  

 
03.4. Lumina 
Fiecare ipostază a temelor macedonskiene are o dublură întunecată, iar dacă ne 

aşteptăm ca cel puţin lumina ca element cu o mare încărcătură pozitivă să nu o aibă suntem 
frapaţi de existenţa paradoxală a unui dublu întunecat al luminii. Astfel, în Noaptea de 
decemvrie ipostazele luminii apar sub forma focului care se stinge („Şi focul sub vatră se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

160 

stinge scrumit…”) simbolizând dezlipirea de planul imaginar prin pierderea inspiraţiei, 
sinonimă cu moartea în calitate de poet („E moartă odaia şi mort e poetul”). Renaşterea 
inspiraţiei sub forma flăcării („Dar scrumul sub vatră, deodată, clipeşte../ Pe ziduri aleargă 
albastre năluci../ O flacără vie pe coş izbucneşte,/ Se urcă, palpită, trosneşte, vorbeşte.../ 
„Arhanghel de aur cu tine ce-aduci”/ Şi flacăra spune: „Aduc inspirarea...”) leagă din nou 
fiinţa cu planul metafizic. Însă odată cu trecerea în cel de-al doilea plan, lumina îşi schimbă 
caracteristicile, lumina şi căldura care oferă viaţă devin instrumente ale morţii sub forma 
căldurii insuportabile („Pierduţi sunt toţi robii, cu cai cu cămile.../ Sub aeru-n flăcări, zac 
roşi movile.”) şi a luminii care însoţeşte mirajul şi cere chiar ultimul suflu al emirului („Dar 
iată... – părere să fie, sau ea?.../ În zarea de flăcări, în zarea de sânge,/ Luceşte... – Emirul 
puterea şi-o strânge... –/ Chiar porţile albe le poate vedea.../ E Meka! E Meka! ş-aleargă 
spre ea./ Spre albele ziduri, aleargă – aleargă,/ Şi albele ziduri, lucesc – strălucesc, – / Dar 
Meka începe şi dânsa să meargă/ Cu pasuri, ce-n fundul de zări o răpesc,/ Şi albele ziduri, 
lucesc – strălucesc!”). 

Surprindem astfel cele două ipostaze ale luminii pe care o observăm astfel divizată 
în întregul poeziilor din ciclul Nopţilor, unde recunoaştem  ipostaza ei spirituală în Noaptea 
de mai („Se poate crede că vreodată ce e foc sacru se va stinge/ Şi muzele că vor rămâne 
amăgitoare năluciri?”), Noaptea de septembre ( „Prin lumile luminii se-ntraripă să zboare/ Şi-n 
urma sa deşiră frumoşi mărgăritari”), Noaptea de august („Terasa de granit înaltă părea-n 
lumină că pluteşte/ Şi pe un cântec de teorbă că urcă şi se-nsufleţeşte,/ pe când mai jos 
nedesluşirea unui oraş se răsfira..”), Noaptea de noiembrie („Şi soarele o rază de adio îmi 
trimise,/ Spărgând o clipă norii din naltul său abis;/ O rază înmuiată în cerurile-albastre,/ 
Ce-n cale adunase tot focul de prin astre,/ Şi care-n cimitirul, cuprins încet de seară, 
Căzuse luminoasă pe chipul meu de ceară.”) şi ipostaza ei telurică în care surprindem 
„apăsările materiei” din Noaptea de februarie („Focul moare trist în sobă, lumânările pălesc.../ 
Ea tresare – ea renaşte – geme cu accente crude,/ Căci şi clapele vorbesc./ E pierdut, 
pierdut trecutul!E pierdută fericirea…”), Noaptea de aprilie („Lemnele trosneau sub flăcări şi 
se-ncovoiau în două,/ Însă în cenuşă mută de atunci s-au prefăcut..”), Noaptea de ianuarie 
(„Lemnul dacă arde-n vatră a rămas cenuşă rece,/ Ce mai caut oare-n lume dac-am dat tot 
ce-am avut?”), Noaptea de mai („Posomorârea fără margini a nopţilor de altădată,/ Când 
sufletul pentru sarcasme sau deznădejde sta deschis,/ Cu focul stins, cu soba rece, rămase-
n urmă ca un vis.”). 

 
03.5. Poezia 
Poezia, ca spaţiu spiritual propriu la care sufletul poetului aderă pentru a-şi găsi 

împlinirea, dezvoltă şi ea în mod neaşteptat o latură „blestemată”. Poetul este urmărit de 
neputinţa integrării în nici unul dintre cele două planuri, terestru sau metafizic, şi dezvoltă o 
oarecare stare de tristeţe sau uneori chiar de furie împotriva actului creaţiei prin intermediul 
căruia nu a gustat gloria la care visase ca poet, dar nici împlinirea în plan uman: „Spre 
limanul care-l caut mă tot duce-a mea simţire,/ Dar pe când îl cred aproape nici în suflet 
nu-l găsesc,/ Şi pe veci aceeaşi groază port şi-n minte şi-n privire,/ Către nici un ţărm al 
vieţii n-am s-ajung să odihnesc.” (Noaptea de ianuarie) 

Cele două ipostaze ale poeziei apar în opoziţie în interiorul aceloraşi poezii, uneori, 
aşa cum am întâlnit mai sus, în interiorul aceloraşi versuri, sau separat – o ipostază 
luminoasă în poeziile Noaptea de mai („Făcu izvorul să-l îngâne, pădurea să se-nveselească,/ 
Orice durere să-nceteze şi poezia să vorbească.”), Noaptea de aprilie („Tu în arte, eu în 
versuri ne-ncepuserăm solia,/ Viitoru-n faţa noastră surâdea...”), Noaptea de iulie („Însă tu, 
o! poezie cu mantaua ta regală...”), Noaptea de februarie („Armonie! Limbă sfântă, limbă plină 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 

161 

de simţire,/ Tu dai cântecului aripi şi-l înalţi de la pământ.”), Noaptea de ianuarie („Sufletul e 
o poem cu un cer nemărginit.”), Noaptea de august („Şi hotărând că-n tot ce este nu e nimic 
decât cuvântul,/ Căci singur el mişcare sfântă, în orice parte să-l trimeţi/ Fiinţa dă oricând 
voinţei, schimbând-o-n sori şi în planeţi.”), Noaptea de ianuarie („De pe harpa mea de aur 
poezia va zbura/ Şi acum şi totdeauna: – şi puteţi rămâne mute...”), Noaptea de iunie („Şi 
cântecele tale zburau la nemurire,/ Şi nimeni nu le uită şi nu le va uita!”) şi una întunecată, 
în poeziile Noaptea de septembrie („O! Muză, vezi acuma cum viaţa mă doboară!/ O! Muză, ai 
fost crudă favoarea ta să-mi dai!/ Ai zâmbet de sirenă şi sărutări ce-omoară...”), Noaptea de 
martie („Dar nici Muzele pe-atunci legănându-mă în şoapte,/ Nu puteau ca să prevadă ca-m 
să fiu un urgisit.// Şi de-aveam să urc cu timpul pe vreo culme radioasă/ Ca şi eu să-mi 
aflu tronul, era tocmai pe Calvar.”), Noaptea de iunie („Cântaşi cu toate-acestea un imn de-
amărăciune,/ Sarcasmele rânjinde pe buze-ţi se-ntâlnesc.”). Astfel poezia îmbină ipostazele 
de poezie cântec, îndeletnicire superioară, instrument al inducerii stărilor de reverie, 
evidenţiindu-se în acelaşi timp şi incompatibilitatea ei cu existenţa cotidiană a fiinţei umane 
şi despiritualizarea ei în momentul contaminării cu firea umană, când devine un „imn de-
amărăciune”. De natură divină, adevărata poezie nu este compatibilă cu nimic din ceea ce 
este teluric, de aceea rămâne departe de a fi înţeleasă: „Cioplind mereu la versuri, cioplind 
mereu la rime,/ Făcut-am ca să plângă pe cine mă citea?// Sau premii academici căzură-
asupra mea/ Cu gloria lor falsă şi suma lor mai grea?” (Noaptea de noiembrie). 

 
03.6. Moartea 
Opusul a tot ceea ce înseamnă viaţă, moartea este în universul macedonskian o altă 

metamorfoză cu o ipostază complementară arhetipului ascensiunii şi o ipostază 
complementară arhetipului teluric. Dincolo de opoziţia viaţă – moarte existentă în 
structurile mai superficiale ale poeziilor, moartea ca restructurare a obsesiilor primare ale 
poetului cunoaşte două subtipuri. Observăm în primul rând existenţa unei morţi fizice, 
apoi existenţa unei morţi spirituale, anexate fiinţei telurice respectiv fiinţei metafizice, 
actualizând fiecare imaginea unui alt arhetip – moartea fizică este legată de imaginea 
ascensiunii fiind poarta de trecere spre absolut, în timp ce moartea spirituală reprezintă 
dezlipirea de universul metafizic şi înrădăcinarea fiinţei în contingent. 

Imaginea morţii fizice particulară liricii macedonskiene impune în primul rând 
excluderea oricărui element de angoasă sau de tristeţe funerară care este înlocuit cu 
atitudinea sarcastică şi ironizarea necruţătoare a celor care trăiesc de pe urma morţii altora: 
„Sunt mulţi ce zic că moartea e lege foarte crudă,/ Eu însă milostivă, aş crede s-o numim/ 
În contul ei atâţia trăiesc fără de trudă.../ Şi ce s-ar face popii de-ar fi să nu murim?/ Dar 
doctorii?... Dar cioclii?... Dar inima duşmană?/Dar cei câţi ne mănâncă cu pofta din 
pomană?.../ Femeia ce ne scaldă?... Dricarul şi trocarul?.../ Dar mulţi pe care-n seamă 
aproape că nu-i bagi?/ Orfanii ce ne-mbracă jiletce şi nădragi?/ Dar baba cu tămâia?... 
Groparul?... Colivarul?.../ Dar Raiul Iadul, căzând în faliment/ Şi depunând bilanţul din 
lipsă de-aliment?” (Noaptea de septembre). 

Moartea poetului realizează trecerea de la statutul uman la cel spiritual, odată cu 
dezlipirea permanentă şi totală de tot ceea ce reprezintă materialitate: „Din viaţa pieritoare, 
trecând în altă lume,/ Cu viaţă fără moarte mă duc să strălucesc/ Şi făr-a mă-nţelege, şi fără 
s-am vreun nume,/ Mă simt cu totul altul şi-ncep ca să trăiesc.” (Noaptea de noiembrie). 
Privită în acest fel, moartea reprezintă un câştig pe plan spiritual, un sfârşit pentru fiinţa 
fizică şi un început pentru fiinţa metafizică, o eliberare a fiinţei spirituale din închisoarea de 
humă: „Simţii atunci în mine o repede schimbare.../ Părea că mă duc îngeri pe-o dulce 
legănare.../ Lăsându-mi învelişul la viermi din mormânt,/ Pluteam prin al meu suflet, mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

162 

sus de-acest pământ” (Noaptea de noiembrie). Neputinţa poetului de a adapta idealitatea 
poeziei în plan material îl fac să-şi dorească ruperea de contingent prin moartea fizică, după 
cum observăm în Noaptea de septembre („Căci lacrimile-aceste, de-ar rămânea celebre,/ Şi tot 
era mai bine în groapa rece-ntins!”). Noaptea de martie surprinde în versurile ei aceeaşi stare a 
poetului,  nemulţumit de existenţa în această lume materială ca om. Revoltat în legătura cu 
naşterea sa „fără de voie” care impune automat şi trăirea unei vieţi pline de suferinţă, 
poetul conturează imaginea morţii ca aliat al trecerii în veşnicie şi imaginea vieţii pământeşti 
ca pe o pedeapsă („Doctorul, care-o scăpase, în acea învălmăşeală,/ Vrând să şeadă pe un 
scaun, doborât de osteneală,/ Ca pe-o minge de nimica mă turtea nemijlocit,/ Dacă doica 
ce, prin leafă, se afla interesată,/ Nu sărea ca o leoaică să-l oprească deodată/ Printr-un 
ţipăt ascuţit./ Toţi îmi fură împotrivă, numai doctorul săracu'!/ Se-ncercase făr’ să ştie, să 
mă scape de nevoi, – ...”). 

Deşi există momente când poetul se îndoieşte de structura spiritualizată a morţii, 
(Noaptea de iunie: „Şi cine ştie, oare, în moarte de e bine?...”), pe care îşi construieşte altă 
dată speranţa reintegrării în cosmos şi a împlinirii absolute a fiinţei dematerializate, nu 
există la nivelul textelor care aparţin ciclului Nopţilor o latură sumbră a morţii fizice. În plan 
semantic moartea trupului este simbolul absolut al eliberării fiinţei spirituale, fără a dezvolta 
o ipostază nostalgică născută în urma regretului renunţării la viaţă. În Noaptea de ianuarie 
surprindem chiar imaginea reintegrării în natură a trupului după moarte, cultivându-se prin 
excelenţă optimismul, ideea regenerării şi a imortalităţii ca principii dobândite în urma 
„marii treceri”, poetul având capacitatea conversiei spontane a fenomenului morţii în 
fenomen de viaţă („Când topit îmi va fi corpul, voi fi câmpul plin de flori;/ Inimile 
simţitoare au la piepturi să le poarte –/ Voi fi cer, parfum şi şoaptă, şi nu poţi să mă 
omori.”). De aceea, sentimentul macedonskian al morţii, anexat unei viziuni romantice, 
este trăit şi interpretat în aşa fel încât senzaţia depresivă sau funerară dispare, pentru a face 
loc existenţei spirituale a fiinţei. 

Moartea spirituală însă dezvoltă sensuri antitetice morţii fizice, fiind caracteristica 
sufletelor care şi-au pierdut simţul conştiinţei şi s-au lăsat duse de valurile desfrâului aşa 
cum observăm în Noaptea de februarie, („În pereţi, vreo două cadre de femei în pielea goală,/ 
Ca în piepturi să deştepte a dorinţelor răscoală,/ Iar pe scaune, trântite, câteva cadavre vii,/ 
Mute între ele, însă, vorbăreţe dacă vii.../ Ele toate poartă-n faţa ca pecetie cumplită/ 
Sufleteasca prăvălire pentru veci întipărită...”), sau a sufletelor care nu pot înţelege tainele 
poeziei, rămânând prizoniere unei gândiri superficiale, lipsite de viziune, aşa cum întâlnim 
în Noaptea de ianuarie („Inimi reci ca vântul iernii, psalmodii pe-acelaşi metru,/ Voi, ce 
veşnic înfrânate de al liniştii tic-tac/ Regulat orele vieţii bateţi ca un cronometru/ Ştiu că 
versurile mele în adâncul vostru tac./ Ele nu vă spun nimic, -- sunt cuvinte fără viaţă,/ Cel 
mult sunete deşerte pentru moartea ce vă-ngheaţă.”). 

Noaptea de decemvrie face trimitere la ambele tipologii ale morţii susţinând ideea 
trecerii dintr-un plan într-altul printr-o moarte iniţiatică a fiinţei materiale („Făptura de 
humă de mult a pierit.”) care duce la reînvierea fiinţei spirituale în planul metafizic sub 
auspiciile inspiraţiei („Şi flacăra spune: «Aduc inspirarea.../ Ascultă, şi cântă, şi tânăr refii... 
–/ În slava-nvierii îneacă oftarea.../ Avut şi puternic emir voi să fii».”). Moartea emirului 
înainte de a intra pe porţile Mekăi, sinonimă cu stingerea focului şi cu pierderea inspiraţiei 
poetului, reprezintă regresul fiinţei spirituale care nereuşind să atingă idealul visat se vede 
aruncată din nou în plan real („Şi moare emirul sub jarul pustiei –/ Şi focu-n odaie se 
stinge şi el...”). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 

163 

03.7. Visul 
Ultimul avatar care încheie lista metamorfozelor analizate în această lucrare este 

visul, ca nucleu radiant şi substrat metafizic al fiinţei, una dintre înfăţişările arhetipului care 
oferă posibilitatea desprinderii de planul real. În momentul în care perspectiva 
dematerializării şi euforia zborului îşi pierd capacitatea de a masca duritatea realităţii poetul 
caută alte soluţii de realizare a idealului. Visul devine supremă consolare, spaţiu 
compensatoriu cu rol estetic, terapeutic şi justiţiar care deschide o nouă perspectivă 
existenţială ce poate satisface cele mai înalte aspiraţii ale poetului. Alexandru Macedonski 
probează în poeziile sale mai multe tipuri de vis, deosebind între starea de reverie, visul din 
timpul nopţii – somnul, imaginarul poetic şi iluzia. Între aceste tipologii onirice există 
deosebiri de sens şi de intensitate, însă ele sunt o unitate tributară idealităţii, nuanţe fidele 
din punct de vedere funcţional ale aceluiaşi sentiment poetic.  

În paralel cu aceste ipostaze se dezvoltă somnul ca simbol al morţii spirituale, al 
dezlipirii de transcendent prin înrădăcinarea în ceea ce este pământesc, iar trezirea 
punctează încercarea poetului de a crea o nouă legătură cu absolutul, după cum observăm 
în Noaptea de ianuarie („Dar alături de-oboseală ne-am culcat ca nişte gemeni/ Ş-am dormit, 
de este-o vreme, într-un somn îngrozitor./ Lumea care este-o mare cu talazuri furtunoase/ 
Mi-a văzut a vieţii navă ici şi acolo alergând// Aide soartă ne-mpăcată, scoală-te din nou la 
luptă.../ Sau dă-mi viaţă, sau dă-mi moarte căci din somn m-am deşteptat;”) şi în Noaptea de 
mai („Iar când şi mie-mi zise: „Cântă!”, c-un singur semn mă deşteptă/ Spre înălţimi 
netulburate mă reurcă pe-o scară sfântă...”). 

Mai mult decât o ipostază a dualităţii macedonskiene, visul reprezintă obsesia 
supremă care îşi subordonează toate celelalte ipostaze, condiţionându-le existenţa. Toate 
celelalte imagini metamorfozate ale arhetipului capătă valoarea unor structuri aferente 
subsumate şi perfect dependente de dimensiunea onirică a poeziei, care permite 
dezvoltarea şi apoi actualizarea lor în mod repetat. Mediu propice pentru expansiunea 
imaginilor obsesive, „onirismul este în acelaşi timp o forţă aglutinantă şi o forţă de variaţie” 
[Bachelard, 1999: 100]. Astfel, înainte de manifestarea instinctului imponderabilităţii, 
înainte de contemplarea frumuseţilor naturii, înainte de meditaţia conştientă asupra vieţii şi 
asupra morţii, asupra diurnului şi a nocturnului, înainte chiar de materializarea creaţiei a 
existat experienţa onirică pe marginea căreia s-au grefat şi s-au multiplicat imaginile care se 
nasc în mod instinctiv fără a avea geneza în plan real.   

Zborul, expresie a marilor aspiraţii spre ideal, determină existenţa colaterală a unei 
varietăţi de simboluri ascensionale (norii, soarele, stelele, luna, aripile, cerul, constelaţiile), 
fiind după cum observă Gaston Blachelard o imagine proprie stării de visare când „este de 
ajuns să izbeşti pământul cu piciorul pentru a-ţi regăsi natura aeriană, pentru a trăi din nou 
viaţa făpturii ce se poate înălţa în văzduh” [Bachelard, 1997: 31]. Natura din Noapte de mai 
nu este o extensie a naturii din plan real ci o proiecţie a unei naturi ideale ce se contopeşte 
cu mitologia, a cărei existenţă este determinată de persistenţa visului („Columbe albe bat 
din aripi şi visurile vin grămadă,/ Iar picăturile urmează pe piatra lucie să cadă.../ Băsmesc 
de vremile bătrâne, când zânele se coborau/ Din limpezimile albastre, şi-n apa clară se 
scăldau...”). Dualităţile lumină – întuneric şi viaţă – moarte se regăsesc fixate în acelaşi 
context oniric ale cărui funcţii permit schimbarea dimensiunilor acestor concepte care se 
mulează visului poetic. Stare premergătoare oricărei acţiuni conştiente de contemplare, 
experienţa onirică nu numai că polarizează ipostazele arhetipurilor, ci permite şi observarea 
substratului inconştient al fiinţei macedonskiene care îşi permite în context imaginar 
construirea unei lumi – oglindă, care reflectă „pivniţele” individualităţii poetului. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

164 

CONCLUZII 
După reevaluarea operei macedonskiene, imaginea poetului are posibilitatea de a 

se înrădăcina definitiv în conştiinţa critică, nu prin încorsetarea într-o serie de caracteristici 
fixe, ci tocmai prin evaluarea obiectivă a creaţiei şi prin acceptarea ei ca „opera aperta”. 
Perioada premergătoare resurecţiei estetice a operei şi chiar a omului Macedonski este 
urmată automat de o explozie de interpretări critice menite să decripteze creaţia accesând 
anumite laturi ale operei şi aplicând diverse criterii de analiză. Opera îşi primeşte 
importanţa binemeritată şi devine o permanenţă a spiritului critic dezlipindu-se de biografia 
scriitorului. Cu toate acestea, se dezvoltă în paralel curiozitatea faţă de fiinţa creatorului, nu 
ca eu biografic, ci ca structură spirituală care înmagazinează în stratul inconştient fenomene 
psihice diverse, relativ interpretabile, dar imperceptibile altfel decât în prezenţa operei care 
devine astfel o proiecţie a personalităţii macedonskiene, ce nu se supune unui control 
conştient al scriitorului. O biografie interioară poate da o idee despre cel ce a scris opera 
prin evidenţierea particularităţilor şi înţelegerea mecanismelor spiritului creator. 

Metoda psihocritică, metodă cu caracter experimental, derivată din psihanaliză, 
depăşeşte raportările şi explicaţiile metodelor tradiţionale dar şi ale psihanalizei care 
interpretează simbolurile atribuindu-le semnificaţii inconştiente fără a le mai studia în 
contextul şi variantele lor, prin perspectiva explorării proceselor inconştiente, care se 
manifestă prin intermediul mitului personal în opera văzută ca structură de suprafaţă. Fără 
a substitui rezultatele anterioare ale criticii literare, psihocritica iniţiată de Charles Mauron, 
contribuie la lărgirea ariei analitice a literaturii, proiectând o lumină nouă asupra operei şi 
asupra personalităţii creatoare.  

Pornind de la afirmaţiile lui Adrian Marino, care spune că Alexandru Macedonski 
„trece de partea idealităţii tot ceea ce ţine de poezie, cântec, vis, elan, euforie, bunătate, 
exultanţă, primăvară şi de partea realităţii tot ce exprimă adversitate, critică, suferinţă, durere, 
umanitate telurică, iarnă” [Marino, 1987: 134], metoda psihocritică a permis pătrunderea în 
profunzimile obsesiilor macedonskiene punând în evidenţă dualitatea din structurile 
proiecţiilor arhetipale. Astfel, poetul rămâne ancorat în zona luptei dintre teluric şi 
transcendent, în timp ce ipostazele arhetipurilor dezvoltă dimensiuni contradictorii, 
actualizând în funcţie de context una dintre cele două obsesii poetice, fără a fi fidele unei 
singure teme. Din acest punct, psihocritica îşi demonstrează capacitatea de a pătrunde mai 
profund straturile creaţiei şi particularităţile creatorului. Graniţa dintre apartenenţa 
ipostazelor la un anumit arhetip se tulbură, iar acestea îşi demonstrează capacităţile de 
metamorfozare: zborul nu este numai extaz ci şi prăbuşire; poezia nu este întotdeauna 
materializarea unei viziuni idilice ci şi cauza nefericirii din viaţa reală; natura este reflecţia 
stărilor poetului de aceea este uneori anexată viziunii ideale, mitice, iar alteori viziunii reale, 
apocaliptice; întunericul nopţii nu are numai o valenţă negativă, blestemată ci şi o valenţă 
pozitivă, mitică, a unei paradoxale nopţi luminoase; moartea fizică nu dezvoltă 
particularităţi negative, inspirând frică şi angoasă, ci reprezintă momentul dezlipirii de tot 
ceea ce este teluric, având ca pereche antitetică moartea spirituală, caracteristică 
superficialităţii şi a dezlipirii de transcendent; lumina dezvoltă atât o ipostază spirituală ca 
proiecţie a elanurilor idealităţii dar şi o ipostază telurică, proiecţie a apăsărilor materiei; visul 
se dovedeşte a fi mai mult decât o proiecţie care aparţine unuia dintre cele două arhetipuri 
sub forma iluziei ce permite construirea unei alte „realităţi” sau sub forma „somnului 
îngrozitor” care simbolizează indiferenţa faţă de lucrurile spirituale, dimensiunea onirică a 
poeziei determinând decantarea celorlalte obsesii macedonskiene. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ciclul Nopţilor de Al. Macedonski. O interpretare psihocritică 
 

165 

Fireşte că orice lucrare de tip analitic, în ciuda argumentării abundente nu numai că 
nu capătă caracter absolut, dar iscă şi o serie de contraargumente. Alexandru Macedonski 
în Despre poemă afirmă în legătură cu poezia: 

 
„Totul e mare şi mic într-însa. Este un chaos de spirit şi materie, de strigăte de 

disperare şi de râsuri nebune. Este şi noroiul stradelor format din victimele sociale şi cerul 
plin de soare şi de colorit. Stele, fluturi de aur, raze, flori, parfume, şoapte, se amestecă şi se 
întreciocnesc pe vasta ei ţesătură.” [Macedonski, 1881: 545] 
 
Oricine citeşte aceste fraze şi face apoi conexiunea cu lucrarea de faţă se întrebă 

automat dacă poetul nu a integrat în mod conştient contradicţiile în poemele sale, 
sculptând în mod voit substanţa poeziei după propriul etalon, în acest caz anulându-se 
automat ipoteza prezenţei personalităţii inconştiente a scriitorului în operă. Totuşi, pe lângă 
faptul că a urma un plan strict al tematicii în operele scrise pe parcursul mai multor ani este 
o utopie estetică, observaţia lui Adrian Marino face lumină asupra acestei problematici: 

 
„De la un moment dat înainte, creatorul, impulsionat obscur de arhetip (simbol, 

mit, legendă) poate deveni perfect lucid de conturarea viziunii sale, ceea ce aduce un plus 
de consolidare arhetipului originar.” [Marino, 1968: 31-32] 
 
Nici chiar conştientizarea obsesiilor nu poate întrerupe efectele prezidării din 

umbră a personalităţii inconştiente şi a manifestărilor ei prin intermediul arhetipurilor şi a 
extensiilor acestora, care nu numai că nu sunt eliminate, ci chiar sunt cimentate permanent 
în estetica macedonskiană. Desprinsă în cele din urmă de fiinţa poetului ca eu biografic, dar 
păstrând  legătura cu eul profund macedonskian, opera, după cum observă Eugen Simion 
„creează un mit al autorului, după ce autorul a creat o operă care, prin forţa ei a intrat în 
mit.” [Simion, 1993: 5]. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 
 
Corpus: 

Macedonski, 1972: Alexandru Macedonski, Macedonski. Poemele „Nopţilor”, antologie, prefaţă, note şi 
bibliografie de Mircea Anghelescu, Bucureşti, Editura Albatros. 

Macedonski, 1881: Alexandru Macedonski, Despre poemă, în „Literatorul”, nr. 1, apărut la 15 ianuarie. 
 
 Bibliografie secundară: 
Bachelard, 1999: Gaston Bachelard, Pământul şi reveriile odihnei, Studii asupra imaginarului şi fantasticului, 

Eseu asupra imaginilor intimităţii, Bucureşti, Editura Univers. 
Bachelard, 1997: Gaston Bachelard, Aerul şi visele. Eseu despre imaginaţia mişcării, traducere de Irina 

Mavrodin, Bucureşti, Editura Univers. 
Călinescu, 1941: George Bachelard, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Bucureşti, 

Editată de Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă.  
DP, 1997: Dicţionar de psihanaliză Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 
DTL, 1976: Dicţionar de termeni literari Mircea Anghelescu, George Muntean, Nicolae Balotă şi alţii, 

coordonator Al. Săndulescu, Bucureşti, Editura Academiei Republicii Socialiste România, 
Institutul de istorie şi teorie literară „G. Călinescu”, pp. 35-36. 

Dimitriu, 1988: Daniel Dimitriu, Grădinile suspendate. Poezia lui Alexandru Macedonski, Iaşi, Editura Junimea. 
Manolescu, 1968: Nicolae Manolescu, Metamorfozele poeziei, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢU (UNGUREANU) 
 

166 

Marino, 1967: Adrian Marino, Opera lui Alexandru Macedonski, Bucureşti, Editura pentru literatură. 
Marino, 1968: Adrian Marino, Introducere în critica literară, Bucureşti, Editura Tineretului. 
Marino, 1973: Adrian Marino, Dicţionar de idei literare vol. I, Bucureşti, Editura Eminescu. 
Mauron, 2001: Charles Mauron, De la metaforele obsedante la mitul personal, traducere din limba franceză 

de Ioana Bot; aparat critic, bibliografie şi note pentru ediţia românească de Ioana Bot şi 
Raluca Lupu, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Scarlat, 1984: Mircea Scarlat, Istoria poeziei româneşti. Momente şi sinteze, vol. II, Bucureşti, Editura Minerva. 
Simion, 1993: Eugen Simion, Întoarcerea autorului,  vol. I, II, Bucureşti, Editura Minerva. 
Vianu, 1974: Tudor Vianu, Alecsandri, Eminescu, Macedonski, antologie, postfaţă şi bibliografie de 

Constantin Ciopraga, Bucureşti, Editura Minerva. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:24 UTC)
BDD-A30174 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

