
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 31) 2018 
 

 
 
 

Ipostaze ale feminismului şi  
literatura feminină în spaţiul românesc 

 
 
 

Anca-Elena ALECSE (PUHA) 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

ancaelenapuha@gmail.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: For the Romanian society, feminism has been and still is a pejorative label that 
casts a shadow of doubt over the literature written by women. The attitude is deeply 
rooted in the preconceived ideas of Romanian society concerning notions such as feminine, 
femininity, and feminism. If one wants to refer to the beginnings of such debates one can not 
omit the exemplary list that Eugen Lovinescu proposed in the age between the two World 
Wars in which he attempted at describing the major traits of femininity. The reticent 
commencement of feminism in interwar Romania was abruptly changed by the outcome 
of history, yet it somehow manages to turn from a struggle against gender inequalities into 
a fight against totalitarian oppression and for an identity rediscovery. 
Keywords: feminism, femininity, womanhood, women’s poetry, interwar, the poetry of the 80s, postmodernism. 

 
 
I. Prima vârstă a feminismului românesc  
Titlul studiul – Ipostaze ale feminismului şi literatura feminină în spaţiul românesc – mă 

obligă la câteva întrebări fireşti: Se poate vorbi de o literatură feminină cu trăsături distincte 
faţă de cea scrisă de bărbaţi? Dacă vorbim de literatură scrisă de femei, suntem obligaţi a 
vorbi şi despre feminism sau despre literatură feminină? 

Consider că sunt lămuriri imperios necesare, mai ales că literatura feminină este adesea 
asociată cu feminismul, fie din ignoranţă, fie pentru a se descalifica operele publicate de femei. 
Pentru societatea românească, feminismul a fost şi încă mai este o etichetă peiorativă, care 
aruncă o urmă de suspiciune asupra literaturii scrise de femei. Ceea ce mă intrigă este faptul că 
inclusiv scriitoarele se dezic de această asociere ca de o boală grea. Mariana Codruţ, spre 
exemplu, afirma răspicat: „nu mă consider o feministă şi nici nu-mi place când feministele sar 
calul. După cum vedeţi, m-am demascat: mă tem că feminismul se asociază în minta mea, de 
regulă, cu excesul” [Ursa, 2010: 72]. Atitudinea poetei nu este de condamnat din moment ce nu 
doar ea, ci majoritatea, consideră feminismul o asociere nefericită. Şi dacă inclusiv scriitoarele se 
feresc de acest apelativ, putem considera mai justificat conceptul de antifeminină pe care îl 
atribuie Marin Mincu, spre exemplu, poeziei Marianei Marin? De ce se feresc nu doar scriitorii, 
ci chiar criticii să numească poezia drept feminină?  

Atitudinea găseşte rădăcini adânci în preconcepţiile pe care societatea românească 
le are în legătură cu ceea ce înseamnă feminin-feminitate, sau chiar feminism. Dacă e să vorbim 
despre începuturile acestor problematizări pe teritoriul românesc, consider că este 
exemplară în acest sens lista pe care Eugen Lovinescu o realiza în perioada interbelică, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Anca-Elena ALECSE (PUHA) 
 

140 

încercând să surprindă trăsăturile dominante ale feminităţii. Astfel, fără a se abate de la 
dihotomia romantică apolinic-dionisiac, criticul decreta câteva aspecte drept incontestabile 
feminităţii. Aceste trăsături reţin atenţia Elenei Zaharia-Filipaş în Studii de literatură feminină: 
instinctualitatea (care nu le separa pe femei de femelele din regnul animal), pudoarea (ca 
reflex al vieţii sociale şi al educaţiei), misterul feminin (care transformă literatura feminină 
în una a şoaptelor, senzaţiilor şi sugestiei), sentimentalismul (bărbatul este văzut ca o fiinţă 
raţională, în timp ce femeia este una dominată de impulsuri iraţionale), lirismul şi 
subiectivitatea (consideră lirismul drept forma cea mai potrivită de exprimare a 
sentimentalismului şi subiectivităţii), feminismul (pe care criticul îl aprecia drept inevitabil, 
dar negativ în esenţa sa). Rezumând studiul lovinescian Elena Zaharia-Filipaş deduce 
următoarea concluzie: „ar fi mai bine dacă femeia şi-ar păstra statutul social inferior 
(inegalitate e un cuvânt elegant), lipsită de drepturi şi, implicit, dependentă, fiindcă, 
emancipându-se, îşi pierde farmecul feminităţii” [Zaharia-Filipaş, 2004: 12-13]. 

Să fie oare aceasta o reacţie la feminismul oarecum timid din perioada interbelică? 
Atitudinea criticul este cu atât mai curioasă cu cât în prefaţa la volumul Evoluţia scrisului feminin 
în România, coordonat de Margareta Miller-Verghy, acesta făcea următoarele afirmaţii:  

 
„Când mi s-a spus că e vorba de o «antologie» a scrisului feminin, am ridicat o 

obiecţie pe care o pun de obicei în astfel de împrejurări, arta nu cunoaşte sex, vârstă, 
regiune şi chiar în ultimă analiză, naţionalitate; ea se satisface prin substanţa sa şi se 
grupează şi ierarhizează după criterii exclusiv estetice […]. Nu e vorba de a grada operele 
de artă după sex sau după vârstă ci de a practica în sânul marelui concept al artei, atât de 
greu de îmbrăţişat în totalitatea lui, grupări determinate de criterii secundare, pentru a uşura 
cunoaşterea şi orientarea; în acest sens, după cum e naţională, arta poate deveni şi 
regionalăşi poate avea sex şi vârstă.” [apud Miller-Verghy, 1935: V-VII] 
 
Antologia Margaretei Miller-Verghy este valoroasă nu atât prin conţinut, despre 

care Elena Zaharia-Filipaş are unele reţineri, ci mai ales prin faptul că este poate printre 
primele tentative de afirmare a ideologiilor feministe de pe teritoriul României. Ideea 
Margaretei Miller-Verghy de a grupa scriitoarele interbelice într-o lucrare comună ce le este 
dedicată poate fi interpretată drept o încercare de a crea o identitate specific feminină, pe 
alocuri, chiar cu unele observaţii de un feminism moderat. 

Prin urmare, dacă în perioada interbelică se poate vorbi de un feminism incipient, 
timid, tratat, după cum s-a văzut, cu mici ironii şi cu scepticism din partea criticii, perioada 
comunistă va arunca femeia şi implicit literatura feminină într-o nouă luptă de reevaluare şi 
redefinire. În mod ironic, comunismul va îndeplini visul femeilor de a fi egale cu bărbaţii, 
prin femeia-muncitoare în uzină, femeia-luptătoare pentru impunerea ideologiilor 
comuniste, prin femeia-imagine a patriei, patria la rândul ei, mamă a tuturor, o suprafemeie. 
Femeia capătă atât de multe roluri impuse, încât uită de propria feminitate:  

 
„Statutul femeii se modifică radical: nici «gospodinele», nici «doamnele», nici 

«intelectualele» nu mai sunt ce au fost, pe de altă parte, literatura nu mai poate reflecta viaţa 
reală, fiind constrânsă să exprime ideologia comunistă. A trebuit să treacă două decenii 
până la oarecare liberalizare a climatului politic-social-cultural. […] Femeia aşezată acum în 
faţa oglinzii vede chipul altei feminităţi, modificat şi distorsionat de istoria tragică.” 
[Zaharia-Filipaş, 2004: 158] 
 
Mihaela Miroiu este şi mai vehementă în creionarea impactului pe care l-a avut 

comunismul asupra feminismului:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ipostaze ale feminismului şi literatura feminină în spaţiul românesc 
 

141 

 
„Mai dibace, dictatura comunistă le-a spus feministelor că nu există „uşă” şi că 

este cazul să îşi scoată din cap ideile legate de drepturi şi interese fiindcă are cin gândi 
pentru ele. Reprimarea feminismului a venit chiar de la începuturi. Lenin o critica pe Clara 
Zetkin că se ocupă cu probleme minore în plină revoluţie proletară şi a considerat 
feminismul curat deviaţionism burghez. […] Stalin era totuşi mai conservator decât 
predecesorul său, a promovat modelul pe care îl putem numi, feminizând, o Shiva 
stahanovistă: fruntaşă în producţie, cu o mână pe strung, una pe steag (cum spunea Gail 
Kligman), alta pe copil, alta pe cratiţă, alta pe cârpa de spălat podelele şi alta la cules recolte 
în sistemul de muncă patriotică.” [Miroiu, 2006: 214-215] 
 
Concluziile Mihaelei Miroiu sunt radicale: „Comunismul a sprijinit creşterea 

copiilor, dependenţa femeilor şi bărbaţilor faţă de partidul-stat-bun părinte, infantilizând pe 
toată lumea” [Miroiu, 2006: 214-215]. 

Dintre criticii contemporani, Al. Cistelecan nu rămâne indiferent la dezbaterile de 
pe tărâmul literaturii feminine şi feministe, aşa încât publică în „Vatra” articolul De la femeia 
feminină la femeia feministă. Pornind de la cartea Georgetei Adam, Imaginarul poeziei feminine. O 
secţiune de aur, apărută în 2010, acesta apără vehement opiniile lovinesciene, pe care le 
consideră justificate, multe dintre operele scrise de femei nereuşind să depăşească proba 
timpului: „E altceva că le-a înghiţit uitarea; asta e o judecată de valoare, nu de existenţă” 
[Cistelecan, 2015]. Chiar dacă opinia lui Al. Cistelecan încearcă să tempereze atitudinile 
extreme ale gynocricitismului, cum este cea pe care el o remarca în studiul Georgetei 
Adam, nu putem să nu ne întrebăm dacă acest tip de atitudine este o simplă exagerare, sau 
dacă are totuşi justificare.  

Poetele optzeciste, considerate de critică a fi atipice faţă de „modelul” feminin 
anterior, au sesizat preconcepţii care încă planau asupra lumii literare în anii ‘80. În acest 
sens, Magda Cârneci mărturisea într-o anchetă realizată de Ruxandra Cesereanu – Masculin 
versus Feminin în literatura română: 

 
„Îmi aduc totuşi aminte că la începutul anilor ‘80, această diferenţă de gen 

reprezenta o constrângere, o defavorizare, căci scriitoarele debutante erau mult mai puţin 
numeroase decât colegii bărbaţi, mai ales în domeniul prozei, teatrului şi eseului (de pildă, 
în volumul colectiv de proză optzecistă Desant nu figurează nicio femeie). Iar tinerii noştri 
colegi de atunci, nu toţi dar mulţi dintre ei, aveau încă optica «avantajului sexual», ca să zic 
aşa, care le-a dat din start mai multe şanse decât nouă, fetelor, în competiţia acerbă pentru 
originalitate şi întâietate. […] Îmi aduc aminte, de pildă, că ar fi trebuit să fac parte şi eu din 
echipa volumului Aer cu diamante, din care finalmente am fost exclusă.” [Cârneci, 2002: 106] 
 
II. Postmodernismul şi feminismul  
Revenind la perspectiva enunţată de Mihaela Miroiu, a dependenţei tacite de partid 

din perioada comunistă, nu putem vorbi, în acest context, de existenţa unui feminism  
atipic? Până la urmă, feminismul este o ideologie politică de revoltă a femeilor faţă de 
ordinea falocentrică a societăţii, iar societatea comunistă este una puternic centralizată, doar 
că de această dată nu doar femeile sunt oprimate, ci inclusiv bărbaţii. Astfel, revolta 
feministelor îndreptată în perioada interbelică împotriva androcentrismului, se transpune 
într-o revoltă împotriva sistemului deoarece contextul social, politic, istoric se modifică.  

Cert este că nu putem ignora contextul socio-politic al perioadei postbelice, mai 
ales că poezia feminină optzecistă are drept caracteristică definitorie angajarea, revolta, o 
trăire lucidă a realităţii până în cele mai intime resorturi. Nu putem ignora faptul că Magda 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Anca-Elena ALECSE (PUHA) 
 

142 

Cârneci, spre exemplu, are un volum întreg intitulat Poeme politice, sau că Mariana Marin 
declara Un război de o sută de ani indiferenţei, ignoranţei, istoriei: „– De ce să nu părăseşti 
istoria asta murdară,/ îi strigam”. Poezia feminină are un puternic filon subversiv, iar acest 
fapt o leagă în mod inseparabil de istoria neagră a perioadei „de tristă amintire”. Dovadă a 
angajamentului evident faţă de context, a revoltei, stă şi destinul tragic al poetei Mariana 
Marin. Urmărită de regim, declarată „duşman al poporului”, această este persecutată, 
cenzurată, „mutilată”, aşa cum ea însăşi se descrie în titlul volumului Mutilarea artistului la 
tinereţe. Am vrea poate să fim idealişti şi să privim poezia aceasta cu ochii decontaminaţi de 
realismul-socialist, cu ochii omului din secolul XXI, pentru care perioada aceea este doar 
un titlu din cărţile de istorie, dar nu există riscul ca prin această decontextualizare faţă de 
sistem să se dilueze din semnificaţii? Dacă facem abstracţie de context, oare poezia 
optzecistelor nu-şi pierde substanţa? 

Contextul social, politic, nu poate fi excizat din poeme, cum nu poate fi eliminat 
nici din destinul scriitoarelor. Dovadă stau, chiar şi astăzi, însemnările meticuloase din 
Arhiva de Fond Documentar. Doar ca o notă informativă, voi da citării unui fragment de 
acest tip preluat volumul O istorie a Cenaclului de Luni al lui Daniel Puia-Dumitrescu:  

 
„La Editura Albatros a fost oprită cartea Marianei Marin, cu titlul ATELIERE, 

volum de versuri semnat de MARIANA MARIN, scriitoare şi funcţionară în cadrul 
Bibliotecii Centrale Universitare, în mod exagerat scoate în evidenţă lipsa perspectivei în 
societatea contemporană în special condiţia scriitorului în «vidul» creat. S-a acţionat prin 
informarea Direcţiei I, respectiv a CCES şi influenţarea autoarei prin sursele «Călin» şi 
«Suciu» de a efectua modificări în vederea evitării unor interpretări necorespunzătoare, cât 
şi de a înlocui unele poezii «nepublicabile» din motivele menţionate, cu altele apărute 
anterior.” [Puia-Dumitrescu, 2015: 68] 
 
Această atentă supraveghere a oricărui gest, „îndrumarea” continuă şi apostrofarea 

promptă, în cazul în care erai tentat să mergi pe „căi greşite”, altele decât cele clar stabilite 
de regim, transformă societatea comunistă într-una ce reiterează tiparul patriarhal 
centralizat. Lucrurile sunt evidente nu doar în privinţa cenzurii, care nu uita să te „educe” 
permanent, ci chiar în privinţa vieţii cotidiene, a tuturor aspectelor ei cele mai intime. 
Evenimente culturale erau toate „închinate” aceluiaşi conducător. Iată, spre exemplu, 
modul în care Eugen Negrici rememorează astfel de manifestaţii:  

 
„În calitate de Mare Preot şi Profet, Adrian Păunescu nu uita, însă, niciodată să 

amintească tuturor celor încântaţi de ce văd şi de ce simt că datorează Conducătorului 
suprem – care vorbeşte prin gura lui – supunere şi iubire, căci numai El, Atotputernicul, 
stăpânul oştilor, al dreptăţii şi al milei, le poate asigura, în vremurile acelea tulburi şi în 
colţul acesta de lume, liniştea şi stabilitatea.” [Negrici, 2003: 56] 
 
Modelul aceasta centralizat extinde patriarhatul nu doar la nivelul microsocial, ci la 

nivelul întregii societăţi. În mod paradoxal, deşi obţin ceea ce şi-au dorit, egalitate cu partea 
masculină, femeile s-au văzut în ipostaza de a descoperi noi forme de supunere, lucru ce le-a 
subminat identitatea. În această uniformizare socială, identitatea, cu alte cuvinte 
individualismul, devine un concept abstract, dacă nu chiar tabu. Redescoperirea identităţii, 
procesul de autocunoaştere iniţiat de poezia feminină, întoarcerea spre sine, sunt toate repere 
ale postmodernităţii. Antropocentrismul definit ca o recuperare a identităţii feminine oferă 
poeziei scrise de femei o latură discret feministă, sau mai bine zis, inconştient feministă. 
Poate că scopul în sine al literaturii feminine nu a fost niciodată feminismul, doar că, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ipostaze ale feminismului şi literatura feminină în spaţiul românesc 
 

143 

militând împotriva unui patriarhat generalizat, impus forţat, la nivelul întregii societăţi, 
indiferent de gen, şi dorind o recuperare a identităţii feminine, demersul scriitoricesc capătă 
conotaţii neaşteptate, chiar mai mult, capătă un filon feminist neintenţionat, şi astfel o 
apropiere de postmodernism. Autoarele Lexiconului feminist explicau fenomenul astfel:  

 
„Trecerea de la o identitate stabilă, rigidă, la o identitate în mişcare, aleasă şi nu 

impusă, construită în relaţie cu un moment şi un loc precis, identitate ce se deconstruieşte 
şi se reconstruieşte în funcţie de o multitudine de elemente imprevizibile […] devine 
emblema postmodernităţii, trăite ca nomadism. Nomadismul articulat de Julia Braidotti 
(1994) apare ca o formă de rezistenţă politică la viziunile hegemonice, ca inventare a unei 
noi priviri asupra lumii.” [Dragomir, Miroiu, 2002: 191] 
 
Feminismul, definit de Toril Moi drept o acţiune critică politică, prin care femeile 

luptă împotriva organizării patriarhale a societăţii se potriveşte, astfel, ca atitudine, ca 
tonalitate cu poezia optzecistă scrisă de femei:  

 
“The word ‘feminist’ or ‘feminism’ are political labels indicating support for the 

aims of the new women’s movement which emerged in the late 1960s. ‘Feminist criticism’, 
then, is a specific kind of political discourse: a critical and theoretical practice committed to 
the struggle against patriarchy and sexism, not simply a concern for gender in literature”1.  
 
Doar că, inclusiv conceptul de feminism a suferit modificări; el nu mai poate fi 

înţeles, la momentul anilor ‘80, din aceeaşi perspectivă a feminismului din primul val, care  
 

„denunţa nedreptatea existentă în subordonarea legală a unui sex faţă de altul, 
lucru care era o evidentă piedică pentru progresul fiinţei umane.” [Petroşel, 2015: 168]  
 
De ce îşi modifică feminismul faţa? Poate din cauză că atât femeile, prin urmare 

poetele, cât şi bărbaţi aveau acum un statut subordonat, uniformizat, şi prin urmare lupta 
cu dominaţia falocentrică s-a transformat în lupta cu dominaţia totalitaristă. 

În acest nou context, anii ‘80 iniţiază un al treilea val de feminism, denumit 
generic, postfeminism.  

 
„La sfârşitul anilor ’80, începutul anilor ‘90, mai ales odată cu proliferarea 

abordărilor post-moderne, îşi face apariţia feminismul valului al III-lea. Conştientizarea 
intrării într-o nouă etapă este determinată de faptul că vechile cadre conceptuale, bazate pe 
universalism, asemănare, dualisme (natură-cultură, public-privat) şi-au pierdut relevanţa în 
favoarea contextualizării şi întrupării. Modul standard de analiză condusese la întărirea 
separaţiilor caracteristice gândirii dihotomice, cel puţin din punct de vedere epistemic. 
Vechile cadre conceptuale devin nesatisfăcătoare […] Accentul nu mai cade asupra 
diferenţelor dintre bărbaţi şi femei, ci asupra diferenţelor între femei situate în contexte 
sociale şi politice particulare.” [Dragomir, Miroiu, 2002: 142] 
 

                                                           

1 „Cuvântul «feminist» sau «feminism» sunt etichete politice care indică scopurile mişcării generate de femei la 
sfârşitul anilor ‘60. «Criticismul feminist», prin urmare, este un tip precific de discurs politic: o practică critică şi 
teoretică devotată luptei împotriva patriarhatului şi sexismului, nu doar o preocupare pentru gen în literature” 
(t.n), Toril Moi, Feminist, Female, Feminine, în volumul The Feminist Reader. Essays in Gender and the Politics of Literary 
Criticism, editat de Catherine Belsey şi Jane Moore, Ed. Basil Blackwell, New York, 1989, p. 117. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Anca-Elena ALECSE (PUHA) 
 

144 

În contextul social şi politic al perioadei de creaţie specific optzecistelor, se pot 
delimita unele ipostaze ale liricii feminine, care provin, aşa cum aminteam anterior, din 
dorinţa de recuperare a unei identităţi furate, confiscate cu brutalitate de un regim 
absolutist, care anihila individul, care-l subordona „binelui general”. Despre feminismul 
românesc, aceeaşi autoare făcea următoarea precizare:  

 
„Contextul feminismului românesc determină o abordare «hibridă», la rândul său, 

respectiv o combinaţie între agenda caracteristică valului al II-lea, ratat ca integrare istorică din 
cauza comunismului, noile oferte localiste şi integrarea în generaţia politică a unei reţele situate 
în cyber-spaţiu. Feminismul «universalist», cel al diferenţelor şi cel al identităţilor multiple au 
fiecare rost şi relevanţă într-un context care nu a epuizat «discursul victimist», având însă 
deopotrivă o nevoie acută de politici ale «capacitării».” [Dragomir, Miroiu, 2002: 143] 
 
Nu doar la Mihaela Miroiu se regăseşte viziunea aceasta a hibridului în societatea 

românească. Elena Zaharia-Filipaş foloseşte acelaşi termen atunci când formulează concluziile 
lucrării sale:  

 
„Un model hibrid, întruchipând femeia eroică într-o societate care mutilează 

feminitatea, precum şi amestecul de patriarhalism şi emancipare într-o lume încă 
tradiţionalistă.” [Zaharia-Filipaş, 2004: 173] 
 
Dacă teoreticienele menţionate anterior recunoşteau un model hibrid al feminităţii, 

în contextul postbelic, Mircea Cărtărescu vorbeşte despre tendinţa postmodernismului de 
recuperare şi integrare a unor zone marginale ale societăţii în actul literar:  

 
„Pluralizarea perspectivelor în istoria, critica şi teoria literară nu priveşte numai 

includerea paraliteraturii (şi, implicit, valorificarea kitsch-ului ca sursă de expresivitate 
artistică), ci şi o atenţie sporită acordată unor domenii ale marginalităţii literare, extrem de 
active în culturile occidentale, dar abia incipiente în literatura română, unde trebuie să ne 
aşteptăm la o augmentare a fenomenului în anii următori. Este vorba despre literatura 
«minoritarilor» (naţionali, rasiali, de gender – femeile, homosexualii, lesbienele – etc.), a căror 
voce se aude cu tot mai multă putere în lumea democratică de pretutindeni.” [Cărtărescu, 
2010: 220] 
 
Scriitorul consideră feminismul drept una dintre „marile teme ale postmodernităţii”, 

validând astfel legătura dintre literatură şi societatea în modificare. Mircea Cărtărescu 
precizează că „Feminismul actual nu mai militează, în consecinţă, asemenea celui tradiţional, 
pentru egalitatea cu bărbatul (drept de vot, salarii egale etc.), ci descoperă ca sursă a demnităţii 
diferenţa” [Cărtărescu, 2010: 221].  

În concluzie, început timid în perioada interbelică, feminismul românesc este 
brusc modificat de fatalitatea istoriei, dar reuşeşte cumva să se metamorfozeze, să devină 
dintr-o luptă focalizată pe diferenţierile de gen, pe o luptă îndreptată spre oprimarea 
totalitaristă şi spre redescoperirea identităţii. Astfel încât şi studiul de faţă are drept scop 
identificarea şi trasarea unor linii generale care ar putea oferi poeziei scrise de femei 
imaginea unui ansamblu coerent, chiar şi în diversitatea formelor sale. Se pot, prin urmare, 
trasa nişte linii generale care să încadreze experienţa feminină, şi inclusiv scriitura feminină, 
într-o categorie cu propriile ei raţiuni de a fi? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Ipostaze ale feminismului şi literatura feminină în spaţiul românesc 
 

145 

BIBLIOGRAFIE 
 

Cărtărescu, 2010: Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Cârnec, 2002: Magda Cârnec, Poetrix. Texte despre poezie şi alte eseuri, Bucureşti, Editura Paralela 45. 
Cistelecan, 2015: Alexandru Cistelecan, „De la femeia feminină la femeia feministă”, în Vatra, 20 

februarie 2015, disponibil la adresa: https://vatraoficial.wordpress.com/2015/02/25/de-
la-femeia-feminina-la-femeia-feminista/, accesat la 6/15/2016. 

Diaconu, 2002: Mircea A. Diaconu, Poezia postmodernă, Braşov, Editura Aula. 
Diaconu 2014: Mircea A. Diaconu, “Truth and knowledge in postmodernism”, in Procedia-Social and 

Behavioral Sciences, vol. 137, p. 165-169, disponibil la adresa: 
https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1877042814037021. 

Dragomir, Miroiu, 2002: Otilia Dragomir şi Mihaela Miroiu, Lexicon feminist, Iaşi, Editura Polirom. 
Miller-Verghy, Săndulescu, 1935: Margareta Miller-Verghy şi Ecaterina Săndulescu, Evoluţia scrisului 

feminin în România, Bucureşti, Editura Bucovina. 
Miroiu, 2006: Mihaela Miroiu, Nepreţuitele femei, Iaşi, Editura Polirom.  
Moi, 1989: Toril Moi, “Feminist, Female, Feminine”, în The Feminist Reader. Essays in Gender and the 

Politics of Literary Criticism, editat de Catherine Belsey şi Jane Moore, New York, Ed. Basil 
Blackwell, p. 117. 

Negrici, 2003: Eugen Negrici, Literatura română sub comunism, Bucureşti, Editura Fundaţiei Pro. 
Petroşel, 2015: Daniela Petroşel, Ficţiunea metodelor critice, Iaşi, Editura PIM.  
Puia-Dumitrescu, 2015: Daniel Puia-Dumitrescu, O istorie a Cenaclului de Luni, Bucureşti, Editura Cartea 

Românească. 
Ursa, 2010: Mihaela Ursa, Divanul scriitoarei, Cluj-Napoca, Editura Limes. 
Zaharia-Filipaş, 2004: Elena Zaharia-Filipaş, Studii de literatură feminină, Bucureşti, Editura Paideia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:02 UTC)
BDD-A30172 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

