MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 31) 2018

Quand la chair devient technologique : vers une ontologie plate
de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

Maude RIVERIN
Université dn Québec

maude.riverin@gmail.com

Résumé: En 1995, Nicholas Negroponte écrivait que nous devenions tous digital et nous
pouvions certainement nous questionner quant aux répercussions de ce devenir digital sur le
corps humain. Vingt ans apres son affirmation, la question que nous devrions nous poser
aujourd’hui semble plutot étre « existe-t-il encore un corps humain? ». Les technologies ont
affecté les définitions qui avaient été données au corps; non seulement ce devenir-digital a-t-il
affecté le corps en lui- méme, mais il a également affecté I'existence méme du corps.

En utilisant les théories féministes postmodernes, le présent texte propose d’analyser la
maniére dont ce devenir-digital perturbe le corps féminin dans les films de science-fiction
contemporain. Plus précisément, en prenant comme objet d’étude le film Lucy (Luc
Besson, 2014), il s’agira de constater le pouvoir subversif au féminin de la figure du cyborg
et de son rapport au féminisme postmoderne. Toujours a la limite entre la chair biologique
et le corps technologique, le personnage de Lucy représente le lien pouvant étre construit
entre les conceptions du féminisme postmoderne et les facons dont le posthumanisme a
témoigné des impacts des technologies. Plus précisément, il s’agit de considérer ce corps
technologique comme moyen directionnel vers une ontologie plate de la sexualité.

PN

Le cinéaste David Cronenberg l'affirmait déja : « La seule preuve de notre existence,
C’est notre corps » [Andrieu, 2007 : 28]. Alors dans ce cas, ce n’est pas seulement I'existence
de quoi qu’il faudrait arriver a définir, mais il faudrait tout autant étre en mesure d’affirmer de
quel corps on patle. Dans le contexte actuel, ou les technologies font partie intégrante de la
vie quotidienne, définir les limites tant de I'existence que du corps releve presque de Iécriture
d’un film de science-fiction. Les fronticres se referment entre ce qui reléve aujourd’hui de
Iespace de la technologie et ce qui reste intégré a 'espace naturel. C’est existence méme
d’un corps qui est remise en question. La question pourtant, c’est de se demander sil existe
réellement une existence et un cotps qui soient, aujourd’hui, humains. En 1995, Nicholas
Negroponte soutenait que nous devenions tous digital [Negroponte, 1995 : 231]. Vingt ans
plus tard, I'influence des technologies joue définitivement sur la définition méme du corps et,
pour reprendre les mots de Cronenberg, il semblerait que, justement, le corps ne soit
désormais plus la seule preuve de notre existence. Autrement dit, comment est-ce que ce
devenir-digital affecte non seulement le corps, mais existence méme de ce corps tel que
nous l'avions compris jusqu’a présent — ceci dit, tout en délaissant les débats sur ce que nous
pouvions avoir comptis ?

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



64 Mande RIVERIN

En partant des théories élaborées par le féminisme postmoderne et le
posthumanisme, je tenterai ici de proposer une analyse de la maniére — ou plutot, d’'une
maniere — dont ce devenir-digital affecte justement le corps féminin dans les cinémas
contemporains; plus précisément, en prenant comme objet d’étude le film de science-fiction
Ly, réalisé en 2014 par le cinéaste francais Luc Besson et mettant en vedette, dans le role
titre, l’actrice américaine Scarlett Johansson. Toujours a la limite entre la chair biologique et le
corps technologique, le personnage de Lucy permet de représenter les rapports qui
sinscrivent entre les revendications du féminisme postmoderne a lendroit des corps
féminins et les facons dont le posthumanisme témoigne de I'impact des technologies sur la
compréhension de ’humain et du monde.

Plus précisément, il s’agira de définir ces deux courants théoriques en mobilisant
deux des auteures les plus connues — Judith Butler et Donna Haraway. D’une part, il s’agit de
comprendre comment les théories de Judith Butler visant une compréhension nouvelle de la
conception des genres ont pris part aux critiques des féministes postmodernes a 'endroit du
féminisme classique et moderne, ces féminismes supposant une vision monolithique de la
femme qui cloitrait le corps féminin dans un carcan unidimensionnel. Butler, bien quune
figure marquante et largement citée, demeure plus que pertinente dans sa maniere de
redéfinir les présupposés sur les identités genrées, nous permettant de comprendre les
théories récentes concernant les genres et les sexes. D’une autre part, comme il est question
de définir la facon dont les corps féminins sont affectés par les technologies, il serait
impossible de passer par dessus la notion du cyborg de Donna Hawaray. Individu a la fois
biologique et technologique, la figure du cyborg se concoit dans la littérature scientifique
comme modele contribuant a la culture féministe et aux théories postmodernes qui visent,
tout comme Butler, un monde sans genre [Haraway, 1991: 118]. Autrement dit, c’est
justement sur cette affectation d’'un monde sans genre, soutenue par Judith Butler et Donna
Haraway, que se tiendra mon analyse du corps féminin de Lucy.

Dans le film, Lucy est une jeune étudiante qui, lors d’'un voyage a Taiwan, se
retrouve, bien malgré elle, prise dans un réseau de traffic de drogues. Suite a une chirurgie
dont elle n’aura aucun souvenir, Lucy se rend compte qu’on lui a inséré, dans 'abdomen,
des sacs contenant une nouvelle drogue synthétique, le CPH4, que les membres de ce
réseau trafiquant tentent de faire rentrer aux Etats-Unis. Avant méme son embarquement
dans I'avion supposé la ramener en sol américain, Lucy sera kidnappée et battue. Les coups
de pieds qu’elle recoit au ventre lors de sa capture font éclater le sac de plastique et la
drogue qui s’y trouvait commence des lors a se propager partout dans son corps, faisant
ainsi augmenter les capacités cérébrales de la protagoniste.

En paralléle, nous retrouvons également le professeur Norman, joué par Iacteur
américain Morgan Freeman. Professeur-chercheur spécialisé en biologie cognitive, la
premiere rencontre du spectateur avec le professeur se déroule lorsque ce dernier présente
une conférence a propos de I'évolution du cerveau et développement des neurones
humaines, affirmant qu’au début de I’évolution, ancétre de '’humain comme on le connait
aujourd’hui n’utilisait qu’1% de son cerveau. Clest sur le mythe largement répandu selon
lequel ’humain ne se servirait que de 10% de son cerveau que la théorie du professeur
Norman — théorie sur laquelle repose lhistoire du film d’ailleurs — est basée. La prémisse du
film suit ainsi une question qui n’est pas nouvelle dans P'univers des films de science-fiction
sortis dans les derniéres années: que pourrait-il se passer si ’humain en venait a utiliser la
capacité de son cerveau? Avec la drogue dans son corps, cest dailleurs qui ce,
tranquillement, arrive a Lucy. Dans le cas de cette présente étude, il n’est pas question de
venir débattre de la prémisse du film: nous savons tous pertinemment que le cerveau humain

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 65
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

fonctionne dans la totalité de sa capacité, et ce, selon les besoins associés a ses différentes
activités cognitives. Plutot, il sera question de précisément mettre le doigt sut la transformation
de Lucy au fur et a mesure que la drogue permet a son cerveau d’atteindre le convoité 100%
dutilisation cérébrale. Si la théorie du professeur Norman considére que ’humain-moyen ne
devrait utiliser que 10% de son cerveau, alors a mesure que Lucy se met a utiliser son
cerveau, plus elle cesse d’étre humaine; se rapprochant par ailleurs davantage aux avancées
technologiques — 'ordinateur, comme nous le verrons — et délaissant tranquillement le corps
charnel qu’elle habitant pourtant depuis toujours. Ce justement dans ce rapport a la
technologie que j’analyserai le film Lucy ou, plus précisément, le corps de la protagoniste
principale du méme nom: peut-on voir, dans un film, un corps féminin en devenir-cyborg qui
permettrait la conception d’une ontologie plate de la sexualité ?

De Butler et la construction plate des mécanismes genrés

Frédéric Clément, dans son ouvrage portant sur I'analyse de la représentation de la
femme dans le film d’animation japonais Ghost in the Shell [Mamoru Oshii, 1995], exprime
I'importance de concevoir les théories féministes postmodernes dans pareilles études
concernant l'analyse des personnages féminins dans les films de science-fiction. Si le
téminisme classique (le féminisme de premiere vague) misait sur un mouvement collectif au
féminin et que le féminisme moderne (celui de deuxiéme vague) pronait une représentation
universelle de la femme, de pareils entendements « collectifs » ou « universels » ne faisaient
quiaccroitre la discrimination aux seins des groupes féminins de classes, genres, sexes ou
races minoritaires [Clément, 2011 : 22].

Quand méme bien que les auteurs écrivant sur le sujet aient encore de la difficulté a
réellement s’entendre sur les définitions que prennent les termes «modernes» et
« postmodernes » [Hekman, 1990], il ne demeure pas moins important d’avoir recours a un
féminisme qui serait dit « postmoderne »; le posz affirmant, et ce, peu importe la catégorisation
que 'on pourrait faire du féminisme moderne et postmoderne, le dépassement des concepts
féministes traditionnels et surpassant les projets collectifs des premicres et deuxiémes vagues.
Pour de nombreux auteurs [Clément, 2011; Hekman, 1990; Butler, 1991 et 1993], les années
90 deviennent I’époque d’un féminisme qui remet en question 'idée de 'oppression commune
— de surcroit, collective — des femmes par la société patriarcale. Autrement dit, le
postmodernisme permet désormais de contester le féminisme traditionnel. En considérant la
«femme » comme étant un construit social, le féminisme postmoderne se détache ainsi
completement de la réduction a une seule et méme catégorie [Clément, 2011 : 20]. Pour des
auteurs comme Donna Haraway, il n’y a absolument rien dans le fait « d’étre femme » qui lie
naturellement les femmes ensemble :

“There is not even such a state as ‘being female’, itself a highly complex category
constructed in contested sexual scientific discourses and other social practices. Gender, race, or
class-consciousness is an achievement forced on us by the terrible historical experience of the
contradictory social realities of patriarchy, colonialism, and capitalism.” [Haraway, 1991: 122].

Il s’agit par ailleurs de contester les « fondements épistémologiques » des idées
occidentales [Hekman, 1990 : 4], lesquelles considéraient que la situation collective de la
femme s’inscrivait dans un discours en dehors des notions de classes sociales, de races et de
genres. Principalement, donc, le féminisme postmoderne remet en question la « définition
[purement| anthropocentrique du savoir [au féminin] » [Hekman, 1990 : 4] et devient plutot

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



66 Mande RIVERIN

un processus discursif par lequel ’'humain obtient une compréhension du monde [Hekman,
1990 : 13]. A cet effet, si le féminisme postmoderne se détache du dualisme objet/sujet;
culture/nature [Balsamo, 1999 : 12] et que, par la méme occasion, il est possible de constater
qu’il se détache tout autant de la binarité homme/femme, il n’en demeure pas moins que le
féminisme postmoderne ne prétend pas remplacer le rejet d'un biais masculin par un biais
uniquement féminin [Hekman, 1990]. La position du féminisme postmoderne se congoit
plutot dans la considération quil n’existe désormais plus une seule vérité — un seul lieu
féminin commun — mais une possibilité de vérités multiples lesquelles ne sont désormais plus
définies par la binarité genrée. Clément élabore dailleurs cinq notions qui caractérisent les
réflexions et revendications du féminisme postmoderne: « 1) les concepts de sexe et de
genre ; 2) la catégorie femmes et I'universalisme ; 3) la notion de sujet et d’identité; 4)
Penchevétrement du genre et lirréductibilité du féminisme et 5) le concept politique
identitaire et les coalitions politiques » [Clément, 2011 : 23]. S’ n’est pas question, ici, de
rentrer dans les détails de chacune de ces caractéristiques, il reste qu’elles permettent de
comprendre le point de départ duquel découle les théories avancées par des auteurs comme
Judith Butler et comment, dans un méme ordre idée, il sera permis de considérer le
féminisme postmoderne au sein de la construction d’une ontologie plate de la sexualité.
Lorsqu’il s’agit de comprendre les théories concernant les sexes et la construction des genres,
Judith Butler apparait forcément comme étant une des auteures les plus connues; ses théories
sur la maniere dont il est possible de penser lidentité s’inscrivent dans le courant
postmoderne, dans la mesure ou elle force le questionnement par rapport a la facon de
penser une politique féministe qui ne soit plus uniquement fondée sur l'identité féminine
(1991). Pour Frédéric Clément d’ailleurs, les théories de Butler « élaborent » les mécanismes
de la construction des identités genrées [Clément, 2011 : 25]. Clest principalement dans son
ouvrage Gender Trouble (1991) — et plus tard, en 1993, dans Bodies that Matter — que Judith
Butler construira sa conception des sexes et des genres. Elle y commence d’ailleurs son
premier ouvrage de la sort :

“For the most part, feminist theory has assumed that there is some existing identity,
understood through the category of women, who do not only initiates feminist interests and
goals within discourse, but constitutes the subject for whom political representations is
pursued. But politics and representation are controversial terms. On the one hand, representation
serves as the operative term within a political process that secks to extend visibility and
legitimacy to women as political subjects; on the other hand, representation is the normative
function of a language which is said either to reveal or to distort what is assumed to be true
about the category of women. For feminist theory, the development of a language that fully
or adequately represents women has seemed necessary to foster the political visibility of
women. This has seemed obviously important considering the pervasive cultural condition in
which women’s lives were either misrepresented or not represented al all.”” [Butler, 1990: 2]

C’est d’abord sur la notion du langage que Butler critique le féminisme classique et
moderne. Dans le langage courant, pour ainsi dire, le sexe est associé au domaine du
biologique; pour faire simple: on nait avec un sexe définit par nos organes génitaux. Alors
que le genre est plutot socialement construit : identité genrée qu’un individu ressent et qui
peut — ou non — étre conséquente au sexe biologique. C’est exactement sur ce dualisme entre
biologique et social que Butler pose et établit les fondements de sa critique sa critique. Pour
elle, le postmodernisme a permis d’amener « une discontinuité radicale entre les corps sexués
et les genres culturellement construits » [Butler, 1990 : 10, traduction libre|. Ainsi, et ce n’est
pas seulement moi qui me permet d’affirmer pareil constat: pour Butler, le sexe est donc

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 67
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

toujours du genre. Autrement dit, elle attaque les présupposés qui détermine Iexistence d’une
seule identité a l'intérieur d’un seul sujet (genré), lequel aurait besoin d’étre représenté dans
Pespace social du langage. Ce qu’elle appelle structures de lintelligibilité [Salih, 2007 : 57] est, en
fait, la création d’un sujet par le langage (discours) [Salih, 2007; Butler, 1990]. Pour expliquer
cela, elle donne dailleurs 'exemple de enfant qui ne devient sujet social que lorsque le genre
lui est attribué. A la mére enceinte, on demande si I'enfant qu’elle porte est un garcon ou une
fille. Avant méme sa naissance, I'enfant se retrouve ainsi genré et face a une culture qui,
socialement, lui construit déja une identité. Si on accepte donc que le genre soit socialement
construit, c’est que cela suggere un déterminisme des genres [Butler, 1990 : 12], ou les corps
ne sont plus que compris comme étant des «récipients passifs d’une loi culturelle
irrévocable » [Butler, 1990 : 12, traduction libre]. A ce sujet, elle écrit :

“When the relevant ‘culture’ that ‘constructs’ gender is understood in terms of
such a law or set of laws, then it seems that gender is as determined and fixed as it was
under the biology-is-destiny formulation. In such a case, not biology, but culture, becomes
destiny.” [Butler, 1990: 12]

C’est de la que Butler construit 'idée que le sexe serait toujours du genre (et
I'inverse). $’1l existe un déterminisme des genres qui, socialement, pousse I'identité genrée
avant méme la naissance de l'individu et qui se détermine suivant les codes culturels, alors
il est possible de concevoir le sexe de la méme maniere. Le sexe deviendrait tout autant
culturellement construit que le genre et donc, il deviendrait possible d’affirmer que le sexe
aura toujours été dgja du genre. La distinction entre « sexe » et « genre » se retrouve donc,
ontologiquement, a ne plus étre une distinction [Butler, 1990 : 10-11].

Elle pousse d’ailleurs sa critique de la construction sociale du genre en affirmant que
le genre est donc performatif - que c’est la performance genrée qui constitue le sujet [Salih,
2007 : 60]. « Chez Butler, le genre se joue sur un mode performatif: il n’est pas question
d’étre d’'un genre ou d’en avoir un, mais bien de le faire. Ce sont les actions répétées,
effectuées dans un contexte de contrainte qui solidifient le sexe et le genre » [Clément, 2011 :
28]. Butler explique la performance en utilisant exemple du travesti [Butler, 1990 : 137] qui
se définit en trois temps: [Butler, 1990 : 1] le sexe biologique — le sexe anatomiquement
déterminé par les organes génitaux de I'individu, [Butler, 1990 : 2] I'identité de genre — soit la
facon dont un individu se voit attribué un genre déterminé et/ou la facon dont ce méme
individu ressent un genre qui peut, ou non, étre conséquent au sexe biologique et [Butler,
1990 : 3] la performance du genre — soit les actions posées par I'individu et qui correspondent
a un genre qui peut, ou non, étre conséquent au sexe biologique et/ou a 'identité de gentre.

Parenthese ici: la notion de la performance des gentes, telle que présenter par Judy
Wajcman dans ses écrits sur le rapport entre féminisme et technologies, peut faire écho a
celle de Butler. Sans pour autant émettre les mémes revendications qu’elle, Wajcman
défend tout de méme lexistence de définitions de la masculinité et de la féminité en dehors
des organes génitaux. Dans son article From Women and Technology to Gendered Technoscience,
elle soutient que les « technologies ont une image masculine. Non seulement parce qu’elles
sont dominées par les hommes, mais parce qu’elle incorpore des symboles, des métaphores
et des valeurs qui ont des connotations masculines » [Wajcman, 2007 : 289, traduction
libre]. Pour elle, dans une société technologique, la femme doit forcément performer un
genre masculin et devient, par le fait méme, un sujet nonperformé. Ce rapport, donc, a la
nonperformance pourrait étre percu de manicre négative, soit dans le rejet implicite que cela

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



68 Mande RIVERIN

suppose des genres qui ne seraient pas masculin. Ceci dit, je me permets plutét de la
concevoir comme possibilité: c’est possiblement, et justement, dans cette nonperformance
ciblée par la technologique que pourrait résider la possibilité d’une ontologie plate de la
sexualité. Que, de par la nonperformance des genres qui ne soient pas masculins, on force, a la
longue, a la nonperformance intégrée des genres masculins.

Qu’est-ce qui constitue identité alors ? Pour Butler, les limites qui constituent les
genres/sexes sont toujours, et encote, prises dans un discours culturel [Butler, 1990 : 13] ;
donc, dans une structure binaire. En s’inscrivant dans un féminisme postmoderne, elle
dénonce justement la binarité des genres et, par le fait méme, brouille I'hétérosexualité
ambiante. L’identité sexuelle n’étant pas binaire, elle offre ainsi une multiplicité de genres
possibles. Le genre n’est pas fixe, mais plutot en constante transformation [Butler, 1990 : 26].

Le devenir postgenre: quand la chair devient technologique

En considérant cette facon dont Judith Butler congoit le mécanisme de la
construction des genres et des sexes, a savoir que la multiplicité des possibilités fait en sorte
que P'on se retrouve désormais dans un monde sazus genre fixe, 1l revient de se questionner a
propos des corps qui forment ce méme monde. Elle écrivait :

“The mark of gender appears to qualify ‘bodies’ as human bodies; the moment in
which an infant becomes humanized is when the question ‘s it a boy or a girl?’ is answered.
Those bodily figures who do not fit into either gender fall outside the human, indeed,
constitute the domain of the dehumanized and the abject against which the human itself is
constituted. If gender is always there, delimiting in advance what qualifies as the human, how
can we speak of a human who becomes its gender, as if gender were a postscript of a cultural
afterthought?” [Butler, 1990: 142]

Il n’y aurait pu s’écrire meilleure facon d’introduire le posthumanisme dans la
compréhension postmoderne des genres. Butler renvoie indirectement a un post qui
sousentend une nouvelle conception de ’humain qui puisse vivre dans ce monde sans genre.
Comment se construit donc ce posthumanisme et comment permet-il ’élaboration du
monde sans genre tel que définit par Butler ?

Elaine L. Graham, dans son livte Representations of the Post/ Human. Monsters, Aliens and
Others in Popular Culture, posait la question a savoir ce que signifiait désormais étre humain et y
impliquait directement les technologies dans les conceptions qui peuvent aujourd’hui définir les
nouvelles frontiéres entre ’humain, la nature et les technologies méme [Graham, 2002 : 1]. Plus
précisément, C’est dans son ouvrage en entier qu’elle se penche sur les relations intimes dont
nous sommes témoins entre les innovations faites au sein de la sphére technologique et les
changements sociaux. L’humain n’étant plus seulement que nature humaine, mais aussi
technologique, c’est a ce moment que la conception du posthumain se dessine.

Pour Marina Moestrittu, trois définitions permettent de penser les posthumain :
[Graham, 2002 : 1] de voir I’étre humain comme un corps et donc, de voir le post comme
le dépassement par la technologie, [Graham, 2002: 2] de remettre en question
I'anthropocentrisme et [Graham, 2002 : 3] de considérer que « le posthumain représenterait
alors la possibilité de penser que PHomme est devenu inessentiel » [Moestrittu, 2011 : 53].
Autrement dit, il s’agit de rendre compte de I'impact des nouvelles technologies sur ce que
signifie d’étre humain: avec larrivée du digital et des technologies, les fronticres qui
séparaient ’humain, la nature et les technologies sont devenues flexibles [Lunceford, 2009 :
77] — on pourrait méme dire, malléables.

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 69
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

A cela, ce ne sont pas seulement les délimitations de ces frontiéres-ci qui deviennent
floues, mais cest également le corps humain méme qui devient malléable: il n’est plus soit
biologique soit technologique et il n’est plus soit masculin soit féminin [Toffoletti, 2004 : 1]. Pour
Judith Halberstam, c’est tout le monopole du cotps humain qui est alors remis en question :

“Posthuman bodies are the causes and effects of postmodern relations of power and
pleasure, virtuality and reality, sex and its consequences. The posthuman body is a technology, a
screen, a projected image; it is a [...] techno-body.” [Halberstam, 1995: 3].

Tout comme Judith Butler, le posthumanisme se congoit dans la facon de
considérer que le corps est lui-méme toujours une construction [voir Butler, Hayles et
Halberstam]. De surcroit, non seulement permet-il I'élaboration de figure servait a figurer
de cette construction constante, mais il permet également de jouer dans la représentation et
la compréhension d’un monde sans genre.

A ce sujet, parler de posthumanisme sans inclure Donna Haraway est pratiquement
impensable. Une premicre fois en 1984 et ensuite, en 1991, elle proposa la figure du cyborg
pour parler de féminisme dans un contexte d’émergence technologique: cette figure hybride
entre la machine et le biologique est définit plus précisément comme organisme cybernétique
et existe a mi-chemin entre 'univers social et I'univers fictif [Haraway, 1991 : 117].

En considérant les revendications du féminisme postmoderne, il devient la figure
dans le changement de I'expérience des femmes et offre désormais une intimité et un pouvoir
qui ne sont plus générés par Ihistoire de la sexualité [Haraway, 1991 : 117]. Avec la figure du
¢yborg, Haraway met donc en sceéne larrivée d’un troisiéme sexe — la machine [Andrieu, 2007 :
33-34] — lequel joue directement sur la performance des genres amenée par Judith Butler. Si,
pour Haraway, le projet de la femme a été ancré dans le biologique [Clément, 2011 : 32], alors
le cyborg devient cet individu détérritorialisé [Hayles, 2004 : 311] par lequel plus aucune
distinction de genre ou de sexe n’est possible : /s ¢yborgs qui peuplent aujourd’hui la science-
fiction rendent de surcroit problématique les statuts d’homme ou de femme, d’humain,
d’artefact, de membre d’une race, d’entité individuelle ou de corps [Hararway, 1991 : 144.

De la méme manicre dont Judith Butler a avancé le monde sans genre, le cyborg
s’inscrit désormais dans un monde postgenre [Haraway, 1991 : 118]. Tout comme Butler
qui critique la construction sociale des genres, il est possible d’emprunter le terme de David
Paquin qui congoit que le ¢yborg amene, avec lui, ’émergence d’un « corps-culture » : il
redéfinit les relations de pouvoir (culturel) qui définissent les limites du corps et présente
un corps qui n’est plus socialement ou culturellement construit [Paquin, 2016 : 76].

Cette construction du corps technologique nous ramene donc a la fagon dont Butler
concevait la dualité corps/esprit, en affirmant que les rdles genrés traditionnels sont
construits par I'aspect physique du corps de 'individu [Butler, 1990]. Pour Frédéric Clément,
ce rapport au corps s’inscrit directement dans la notion de la matérialité. L’identité d’un
individu s’inscrit dans le cadre de sa matérialité et le dit-il en reprenant les propos de Butler,
«le féminin serait donc associé de fagon ontologique au domaine du matériel » [Clément,
2011 : 31]. A ce sujet, Judith Halberstam fait un constat similaire:

“The female cyborg replaces Eve in this myth with a figure who severs once and for all
the assumed connection between women and nature upon which entre patriarcal structures rest.
The female cyborg, furthermore, exploits a traditionally masculine fear of the deceptiveness of

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



70 Mande RIVERIN

appearances and calls into question the boundaries of human, animal, and machine precisely
where they are most vulnerable - at the site of the female body.” [Halberstam, 1991: 440]

Par ailleurs, le cyborg représenterait « la libération du corps naturel, de ses limites
spatiales et de ses contraintes [qui] conduiraient a considérer le corps comme surnuméraire
dans le cyber-espace. Fictionnel, immatériel, sans frontieres et sans distances, [il] abolirait la
matérialité du corps, son injonction d’identité, et une simulation sensorielle » [Andrieu,
2007 : 29]. Dans ce sens, il permet donc une « dé-corporalité »'. Ce corps, ni humain, ni
machine — mais également toujours encore les deux a la fois — déstabilisent le statut méme
de I'image. « Il représente soit le soi, soit I’Autre et déplacent la binarité [humain/machine;
homme/femme; biologique/technologique] en faveur de "ambiguité d’un état transitionnel
qui défie Pordre naturel » [Toffoletti, 2004 : 1, traduction libre].

Postcorps et le devenir-cyborg dans Lucy: analyse du corps féminin dans
un contexte d’ontologie plate de la sexualité

Il va s’en dire, la figure du cyborg n’est certes pas nouvelle dans l'univers
cinématographiques et peut aujourd’hui se retrouver dans bon nombre de films de
sciencefiction. Ceci dit, Lucy pousse la figure plus loin et, plutdt que de s’en tenir a élaborer
une vision changeante de ’humain dans un contexte technologique, permet de développer
la figure du cyborg autour des principes du féminisme postmoderne dans lequel les corps
féminins s’organisent dans la formation de mondes sans genre.

Dans Ly, le personnage principal se retrouve, et jusqu’a la toute fin du film,
toujours 2 la frontiere entre le féminin, le non-humain et le technologique. Pour reprendre
les propos de Kim Toffoletti qui étudie le rapport entre corps féminin et technologie dans
la culture populaire, on peut se permettre ici de voir le personnage de Lucy comme
représentation d’un techno-hybride qui permettrait la formulation féministe d’un Autre
inorganique [Toffoletti, 2004 : 2].

Clest qu’il faut constater que Ly joue avec les limites flexibles entre corps biologiques
et technologiques. A mesure que le film avance et donc, que les capacités cognitives de Lucy
progressent, son corps se transforme: des les premiers moments effectifs de la drogue, elle
devient soudainement capable d’une force physique qu’elle n’avait auparavant pas, peut manier
I'arme a feu aussi bien que Lara Croft, ne ressent plus la douleur physique et peut méme
ressentir les terminaisons nerveuses et les réseaux de connexions de tout ce qui 'entoure (voir
annexe, figures 1, 2, 3 et 4). Il n’est pas question de ne pas considérer Lucy, dés le départ,
comme humaine; plutdt a mesure que son cerveau gagne en capacité cognitive, le récipient
organique qu’est son corps se retrouve transposé en réseau d’informations ou elle emmagasine
toutes les informations du monde extérieur qu’elle percoit. En elle, donc, Lucy combine le
rapport humain/machine et biologique/technologique.

Plus la drogue se libére et, comme je I'ai déja mentionné, plus son corps subira de
transformations physiques. A un point tel que la chair méme de son corps ne sera plus rigide
(voir annexe, figures 5, 6 et 7). Le devenir-¢yborg de Lucy se caractérise ainsi dans la

! Dans son texte, David Paquin utilise le terme « dé-corporalité » afin de parler de la fagon dont s’inscrit le corps
dans un contexte cybernétique. Il note : « cette idée de se libérer de sa propre chair, de transférer sa conscience sur
des supports mémoires numériques afin de mieux parcourir les contrées virtuelles du cyberespace prend racine
dans la littérature de science- fiction des dernieres décennies et dans la compréhension du phénomeéne de dé-
corporalité et de dépersonnalisation issu des technologies du virtuel avec lesquelles ’homme entretient un rapport
de plus en plus intime au quotidien » [Paquin, 2016: 79]. Méme si le contexte référe directement au cyberespace, le
terme qu’il emploie m’apparait tout de méme pertinent en pour faire le rapport entre le corps et la figure du gyborg.

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 71
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

malléabilité de la chair et du corps qui n’est ni tout a fait organique, ni tout a fait
technologique et ni donc tout a fait féminin, ni tout a fait masculin [Toffoletti, 2004: 1]. C’est
par ailleurs exactement dans cette malléabilité que réside les mécanismes de la construction
du et postorps et, par le fait méme, du posigenre. De par son cotps en devenir-¢yborg, le
personnage de Lucy présente une figure qui conteste Iidée que les marqueurs corporels
construisent et définissent le genre d’un individu. Ce corps ne se congoit désormais plus
comme objet naturel [Balsamo, 1999 : 3], mais plutét comme constante construction. Le
cotps en devenir-cyborg de Lucy, C’est la relation entre le corps reconstruit et Iidentité
genrée de cette construction, « ou [la] machine assume les fonctions organiques et le corps
est redessiné de manicre matérielle a travers de nouvelles technologies » [Balsamo, 1999 : 3,
traduction libre].

Lucy, au début de sa transformation, c’est donc pas encore tout a fait ¢yborg, de 1a
le choix pleinement conscient de plutét patler d’un corps en devenir-¢yborg: le processus a
travers lequel, tout au long du film, le corps de Lucy quitte le domaine du charnel pour
aller s’installer dans le domaine de la matérialité technologique complete. Avec la drogue
dans son corps, c’est la finalité qui attend notre personnage principale. En effet, Lucy se
rendant compte des pomvoirs, si on peut les appeler ainsi, qu’entrainent le CPH4 sur des
capacités mentales et cérébrales, décide d’aller consulter le professeur Norman qui,
rappelons-nous le, 10 travaille sur le pourcentage de capacité cérébrale utilisé par le cerveau
humain. Le film se cl6t lorsque Lucy arrive a atteindre le 100% de ses capacités cérébrales,
pourcentage comptris comme étant le niveau ou l’humain n’est plus humain, mais
information totale. Autrement dit, au moment ou elle peut désormais utiliser son cerveau a
sa capacité maximale, Lucy devient littéralement le savoir. Ayant, peu avant, fait la promesse
au professeur Norman se stocker tout le savoir qu’elle a accumulé durant le film pour qu’il
puisse utiliser dans ses recherches, Lucy se #ransforme donc en information. Durant toute la
derniére scéne, on voit la matiére quitter la domaine de sa chair pour aller se connecter a
Pordinateur du laboratoire qui entraine la création d’un ordinateur « nouvelle génération »
comment le dit lui-méme le professeur. Le film prend fin et Lucy n’est plus quune clé USB
que Pon remet au professeur (voir annexe, figures 8 et 9). En suivant la facon dont
Katherine Hayles définit le posthumain, il est possible de faire la connexion avec Lucy, ou
le cotps se dématérialise en un systeme d’informations et se rematérialise ensuite dans une
autre location [Hayles 1999, 2004]. Autrement dit, ici, c’est 'information qui perd sa chair.

Centraux a la création du corps cyborg sont d’ailleurs les systemes d’informations
qui créent des chemins entre le corps organique et Pappareil technologique, ce qui
« présuppose une conception de linformation comme étant une entité désincarnée »
pouvant se déplacer librement entre les composantes organiques et les composantes d’un
systeme mécanique [Hayles, 1999 : 2, traduction libre]. Dans la dématérialisation de son
corps biologique vers la rematérialisation dans un systeme technologique, Lucy devient la
représentation de « 'union entre ’humain et la machine intelligente » [Hayles, 1999 : 2.

Lors de son cours donné a ’'Université, le professeur Norman parle également de
reproduction. Si I'animal, tout comme I’humain, se retrouve dans un habitat favorable et
adéquat a lapprentissage, celui-ci choisira la reproduction afin de transmettre ses
connaissances. Sauf que si la situation inverse se produit, a savoir que I’habitat n’est pas
suffisamment favorable a Papprentissage, 'animal ou ’humain — et méme, dans ce cas-ci, la
cellule — choisira 'immortalité dans le but d’acquérir une indépendance totale. Lucy possede
un corps biologique qui est d’apparence féminine et les personnages qui gravitent autour
d’elle la considérant humaine lui attribut le genre féminin. Ainsi, quand méme bien que le

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



72 Mande RIVERIN

personnage soit biologiquement femme et donc, possede les organes génitaux permettant sa
reproduction, Lucy choisit 'immortalité dans le devenir-information. Il ne s’agit pas ici d’'une
forme de négation de la sexualité, mais plutot d’une ouverture au-dela des dualismes gentés et
sexuels [Toffoletti, 2004 : 6]. En utilisant les propos de Kim Toffoletti, il m’apparait comme
pertinent de voir qu’il est alors tout de méme possible de constater que, méme si elle fait une
étude comparative entre Marilyn Manson (le chanteur) et la figure du cyborg, la non-
reproduction dans le film Lucy peut étre lue, non pas comme I’état d’un statut sexuel refusé,
mais plutdt comme présentant désormais la multiplication des possibilités [du genre]
générées par la condition posthumaine [Toffoletti, 2004 : 7].

Au sujet de 'association automatique qui se fait entre la femme, le genre féminin et
la reproduction, Anne Balsamo affirme :

“Despite the technological possibilities of body reconstruction, in the discourses
of biotechnology the female body is persistently coded as the cultural sign of the ‘natural’,
the ‘sexual’, and the ‘reproductive’, so that the womb, for example, continues to signify
female gender in a way that reinforces an essentialist identity for the female body as the
maternal body.” [Balsamo, 1999: 9]

De patt son corps en devenir-cyborg, il devient alors possible pour Lucy d’échapper
a Iétiquette genrée apposée sur 'apparence féminine de son corps. Plutot, elle s’inclut, a la
fois dans le posteorps, lequel dépasse les fondements ontologiques de la biologie humaine, et
dans le postgenre, lequel résiste justement a la construction du genre par les marqueurs
corporels. Par ailleurs, Toffoletti ajoute :

“By blurring the corporeal signifiers of gender in a context of digital simulation
[comme c’est le cas pour Lucy], [it] not only problematizes gendered difference but the
very status of the body and embodied reality as the sites where identity resides. Gender,
like skin, is a sutface effect, rather than a marker of identity locatable in the body. By
confusing [the] status as man or woman, machine or organism, [it] defies categorization in
a regime of binary difference.” [Toffoletti, 2004: 7]

Le corps a mi-chemin entre 'organique et le technologique de Lucy déstabilisent
ainsi le statut genré de Iimage de la femme et défie lordre binaire des genres
culturellement défini. A défaut de me répéter, il s’agit plutot de renforcer la position
revendiquée par Judith Butler de la construction d'un monde sans genre, dans lequel le
genre n’est jamais fixe, mais toujours en constante transformation. Bien qu’elle ne devienne
entierement machine qu’a la toute fin du film, Lucy excede les limites du corps biologique
et de sa pratique signifiante [Toffoletti, 2004 : 5] et la technologie permet a son corps de
détruire les systemes de valeurs liés a 'apparence physique du corps féminin.

La figure du ¢yborg, pour Haraway, s’inscrit comme P'appropriation finale des corps
féminins face a une «orgie de guerres masculinistes » [Haraway, 1991 : 122, traduction
libre]. Pour Lucy, c’est a la domination masculine que le corps technologique permet
d’échapper. Lucy, en se rematérialisant en information sur disque dur, finit ainsi pat fuir les
trafiquants de CPH4 qui étaient a ses trousses depuis les tous débuts du film: le film se
finissait sur Mr. Jang, la téte dirigeante de ce réseaux de traffic de drogue, tentant d’abattre
Lucy qui n’est plus qu'une clé USB se trouvant au sol (voir annexe, figure 10). Pour
Toffoletti, la technoscience et les cybertechnologies sont des quétes masculines qui
contrélent le féminin, auxquelles le posthumanisme offre une porte de secours [Toffoletti,
2004 : 6]. Le posthumain supposant brouiller les limites entre le corps et la technologie,

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 73
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

Toffoletti affirme que la manicére d’échapper a ce contréle masculin résiderait justement
dans la confusion entre lendroit ou commence le corps biologique et celui ou la
technologie commence [Toffoletti, 2004 : 6]. C’est donc dans les mutations du corps de
Lucy que réside son pouvoir d’échapper dans ce que 'on pourrait concevoir comme une
hégémonie genrée. En quittant le domaine matérielle de sa chair biologique, Lucy quitte,
par la méme occasion, le domaine du charnel qui cloitre la compréhension des corps
d’appatence féminine dans une constante binarité homme/femme. Ainsi, de son passage
du corps charnel au technologique, Lucy délaisse le lieu de la binarité genrée et integre
plutot celui d’une possible ontologie plate de la sexualité.

Conclusion: la nouvelle chair

Nous devenons tous digital [Negroponte, 1995 : 231] et, quand méme bien que je me
répeterais, il reste que cette affirmation de Nicholas Negroponte est frappante. Non pas
parce qu’elle 12 résonne de manicre positive ou négative, mais plutot, et surtout, parce qu’elle
releve d’une réalité actuelle, dans lequel le role des technologies affectent, sans précédent, les
frontiéres qui existaient jadis avec ’humain. Plus encore, pour Haraway, les technologies
deviennent des outils cruciaux dans la construction (et la reconstruction) des corps [Haraway,
1991 : 130]. Comment ces mémes corps apparaissent-ils désormais dans un contexte ou les
technologies intégrent I'univers du culturel et comment nous est-il alors permis de concevoir
une nouvelle compréhension de ces corps qui habitent espace de la vie quotidienne ?

Le cinéma étant un dispositif énonciatif du social, il n’est pas surprenant de voir
Pinfluence des innovations techniques dans les récits fictifs et la science-fiction est apparu
comme un moyen efficace de représenter le bouleversement qui affecte les entendements
généraux face a la définition de ce qu’est un humain et la facon (ou les facons) dont les
nouvelles technologiques viennent brouiller ces mémes entendements. C’est d’ailleurs Elaine
Graham qui se questionnait, impliquant les technologies dans la conception de ’humain, a
savoir ce que signifiait d’étre humain [Graham, 2002 : 1]. Luy produit des images de ce
questionnement: le personnage féminin du film se révele étre a mi-chemin entre la chair
biologique et le corps technologique. Non seulement s’inscrit-il dans un posthumanisme qui
démontre l'impact des technologies, mais il s’inscrit également tout autant dans les
revendications faites par un féminisme postmoderne. Au centre des constatations du
posthumanisme et des critiques du féminisme postmoderne a l'endroit des théories
féministes classiques et modernes se retrouve la figure du ¢yborg d’Haraway, figure qui, pour
elle, apparait des lors comme une figure de pouvoir dans le mécanisme de la construction des
genres [Haraway, 1991 : 141]. Ce corps ¢yborg féminin devient donc, de par la compréhension
que P'on fait de la relation qui se construit entre le féminisme postmoderne de Judith Butler et
le portrait posthumanisme de Donna Haraway, la possibilité d'un monde sans genre et
permettent, de surcroit, la conception d’une ontologie plate de la sexualité.

REFERENCES

Andrieu, 2007 : Bernard Andrieu, « Contre la désincarnation technique: un corps hybridé ? » dans
Presses Universitaires de France, 1: 49, p. 28-39.

Balsamo, 1999: Anne Balsamo, Technologies of the Gendered Body, Durham et London, Duke University Press.

Besson, 2014: Luc Besson (dit.), Luey, Film, Universal. U.S.A.

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



74 Mande RIVERIN

Butler, 1988: Judith Butler, “Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in
Phenomenology and Feminist Theory” dans Theatre Journal, (Dec. 1988) 40: 4, p. 519-531.

Butler, 1991: Judith Butler, Gender Trouble, .ondon et New York, Routledge.

Butler, 1993: Judith Butler, Bodies that Matter. On the Discursive Limits of Sex’, London et New York, Routledge.

Clément, 2011 : Frédéric Clément, Machines désirées. La représentation du féminin dans les films d'animation
Ghost in the Shell’ de Manorn Oshii, Paris, I’Harmattan.

Graham, 1999: Elaine Graham, “Cyborgs or Goddesses ? Becoming Divine in a Cyberfeminist Age”
dans Information, Commmunication & Society, 2: 4, p. 419-438.

Graham, 2002: Elaine Graham, Representations of the Post/ Human. Monsters, Aliens and Others in Popular
Culture, New Brunswick, Rutgers University Press.

Graham, 2003: Elaine Graham, “Frankensteins and Cyborgs: Visions of the Global Future in an
Age of Technology” dans Studies of Christian Ethics, 16: 1, p. 29-43. 13

Graham, 2004 : Elaine Graham, “Post/Human Conditions” dans Theology & Sexcuality, 10: 2, p. 10-32.

Halbertam, Livingston, 1995: Judith Halbertam et Ira Livingston, Posthuman Bodies, Bloomington et
Indianapolis, Indiana University Press.

Halbertam, 1991: Judith Halbertam, “Automating Gender: Postmodern Feminism in the Age of the
Intelligent Machin” dans Feminist Studies, (Automne) 17: 3, p. 439-460.

Halbertam, 2012: Judith Halbertam, “Global Female Masculinities” dans Sexwalities, 15: 3/4, p. 336-354.

Haraway, 1991: Donna Haraway, “A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-
Feminism in the Late 20th Century” dans Siwians, Cyborgs and Women: The Reinvention of
Nature, New York, Routledge, p. 149-181.

Hayles, 1999: Katherine Hayles, How We Became Posthuman. Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, and
Informatics, Chicago, University of Chicago Press.

Hayles, 2004: Katherine Hayles, “Refiguring the Posthuman” dans Comparative Literature Studies, 41:
3, p. 311-316.

Hayles, 2010: Katherine Hayles, “What Does It Mean to be Posthuman?” dans The New Media
Cybercultures Anthology, Malden, Wiley-Blackwell, p. 19-29.

Hekman, 1990: Susan J. Hekman, Gender and Knowledge. Elements of a Postmodern Feminism, Cambridge,
Polity Press.

Lunceford, 2009: Brett Lunceford, “The Body and the Sacred in the Digital Age: Thoughts on
Posthuman Sexuality” dans Theology & Sexuality, 15: 1, p. 77-96.

Maestrittu, 2011 : Marina Maestrittu, “Chapitre 3. Humain, transhumain, posthumain. Représentations du
corps entre incomplétude et amélioration” dans Journal international de Bioéthique, 3: 22, p. 51-66.

Negropomte, 1995: Nicholas Negropomte, Being Digital, New York, Knopf.

Paquin, 2016 : David Paquin, « Le posthumain: enfant prodige de I'empire cybernétique » dans
Multimed. Revue du résean transméditerranéen de recherche en communication, 4, p. 71-92.

Salih, 2007: Sarah Salih, “On Judith Butler and Performativity” dans Sexwalities and Communication in
Everyday Life: A Reader, Thousand Oaks, Sage Publications. p. 55-68.

Toffoletti, 2004: Kim Toffoletti, “Catastrophic Subjects: Feminism, the Postman, and Difference”
in Thirdspace: a Journal of Feminist Theory & Culture. Special Issue on Representation and
Transgressive Sexualities, Mars) 3: 2, p. 1-13

Toffoletti, 2007: Kim Toffoletti, Cyborgs and Barbie Dolls. Feminisn, Popular Culture and the Posthuman
Body, London et New York, I.B. Tauris.

Wajeman, 1991: Judy Wajeman, Fewinism Confronts Technology, University Park, Pennsylvania State
University Press.

Wajeman, 2000: Judy Wajecman, “Reflections on Gender and Technology Studies: In What State is
the Art? ” dans Social Studies of Science, (Juin) 30: 3, p. 447-464.

Wajcman, 2004: Judy Wajcman, Techno Feminisnm, Cambridge, Polity Press.

Wajcman, 2007: Judy Wajeman, “From Women and Technology to Gendered Technoscience” dans
Information, Communication & Society, (Juin) 10: 3, p. 287-298.

Wajcman, 2010: Judy Wajcman, “Feminist Theories of Technology” dans Cambridge Journal of
Economics, 34, p.143-152.

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 75
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

ANNEXE

Figure 1: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD

Figure 2: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD 15

Figure 3: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



76

Maude RIVERIN

Figure 6: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



Quand la chair devient technologique : 77
vers une ontologie plate de la sexualité dans le devenir-cyborg de Lucy (2014)

Figure 7: Luc (Luc Besson, 2014) Soutce: DVD

Figure 8: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD

Figure 9: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)



78

Maude RIVERIN

Figure 10: Lucy (Luc Besson, 2014) Source: DVD

BDD-A30166 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)


http://www.tcpdf.org

