
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 31) 2018 
 

 
 
 

Feminism-ul Gaga şi Postumanismul “Made This Way” 
 
 
 

Viorella MANOLACHE 
Institutul de Ştiinţe Politice şi Relaţii Internaţionale „Ion I. C. Brătianu”, Academia Română, Bucureşti 

viorella.manolache@ispri.ro 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: The present text approaches, proposes and refers to a double act of post-becoming (in a 
manufacturing/spectacular sense), launching a perspective filtered by two inter-related terms/concepts: 
the formulae of making – made – as a way of fulfilling a new way of to be born. The investigation 
angle applied will be following J. Jack Halberstam & Rosi Braidotti’s theoretical frames, intersected 
with Lady Gaga & Slavoj Žižek’s (probable or negated) interferences. The result consists in 
affirming the Gaga Feminism, as part of the post-humanist turn, highlighting three post-founding 
directions: critical evaluation – political intervention – normative action. 
Keywords: Gaga Feminism, Feminist Posthumanities, the Posthuman, Rosi Braidotti, Slavoj Žižek. 

 
 
Spaţiul neprecizat al provocărilor feminist-postumaniste 
În seria provocărilor postumaniste – cadraj istoric pe care Rosi Braidotti [2016] îl 

acreditează cu valenţe de nod ermetic, de bornă a endismului rivalităţii umanism vs. 
antiumanism, dar şi de frame elasticizant al unui nov amplasament discursiv, activat prin 
afirmarea de noi/alte alternative – se înscriu braidotti-an, trei sensuri/ipostaze care reprezintă 
fie direcţia reactiv-postumană (filosofia morală), fie formula analitică, imprimată ştiinţifico-
tehnologic, fie modalitatea de livrare a unui postumanism critic, emanat de filosofiile 
antiumaniste ale subiectivităţii [Braidotti, 2016: 55]. De fapt, simultan cu (par)curgerea 
„itinerariului amprentat de multiple posibile genealogii ale postumanului”, excrescenţele 
apărute recent, numite – „noi formaţiuni” – sunt germinate tocmai de/pe solul dispariţiei 
Omului, ca etalon al tuturor lucrurilor. Armaghedonică [„există, de fapt, multe umanisme” – 
umanisme romantice şi pozitiviste, revoluţionare, antiumaniste, seculariste etc. –, „dar 
itinerariul meu se luptă (s.n.) în esenţă cu o singură linie genealogică din punct de vedere 
generaţional şi geopolitic”– Ibidem: 71], în sensul imposibilităţii reducerii la o singură/simplă 
frontalitate a naraţiunilor liniare cu solicitările/paradoxurile de depăşire ale umanismului, 
impunerea postumanului lansează trei reflexe/efecte esenţializante: necesitatea de aprobare a 
importanţei bilanţului turnurii postumane şi a recunoaşterii declinului umanismului, prin 
articularea unei noi teorii a subiectului; acceptarea declinului umanismului clasic şi receptarea 
sfârşitului acestuia, nu ca o criză, ci ca o resursă capabilă de consecinţe pozitive; acreditarea 
capitalismului avansat, cu valenţe ale sistemului re-fundamentat pe oportunităţile oferite de 
crepusculul umanismului vestic, germinând proiecte alternative pe solul hibridizant al 
globalizării culturale [Braidotti, 2016: 72].  

Clarificările braidotti-ene insistă pe un dublu set reprezentativ: contradicţiile 
postumanului invită la evaluare critică, la intervenţie politică şi la acţiune normativă; şi, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Viorella MANOLACHE 
 

38 

subiectul postuman (nici postmodern, nici anti-fundaţional) se cere a fi inventariat, în sens 
materialist şi vitalist, întrupat şi înrădăcinat, dar şi localizat ferm undeva, conform politicii feministe 
a locaţiei [Braidotti, 2016: 72]. Braidotti propune şi, în egală măsură, opune (în devenirea 
contextului istoric dat) interpretările lui Foucault şi ale lui Haraway, constatând că Haraway 
analizează revoluţia ştiinţifică contemporană în termeni mai radicali decât aceia ai lui 
Foucault. Responsabilizată cu misiunea imperativă de a aduce la zi diagrama puterii, pe baza 
opoziţiei stabilite între strategiile de bioputere foucault-iană şi o genealogie de deconstrucţie a 
subiectivităţilor feminine, în intimitatea unui climat psihopatologic, autoarea conchide că 
patriarhatul capitalist s-a constituit într-un areal contextual al prezentului, dominat de 
tehnologia informaţiei. Se lansează, astfel, o serie de chestionări cu privire la implicaţiile 
umanului într-o lume postumană, la regândirea unităţii subiectului uman, privat de referinţele 
unui sistem al credinţelor umane, lipsit de opoziţii duale, expus unei noi crize interioare, 
generate de o acută dinamică a sinelui, aptă a fundamenta politici funcţionând pe baza 
coaliţiilor şi a afinităţilor temporar-mobile [Braidotti, 1994: 104]. 

 
Feminism-ul Gaga, în seria postumanismelor feministe 
Parte componentă a elementelor lexicale din terminologia (viitoare) operabilă în sfera 

semantică indicată şi definitorie pentru relaţia/raportul conceptual al umanului cu inumanul şi 
postumanul, sub semnul unei posibile introvertiri teoretice, demersul cartografic, pe care Rosi 
Braidotti şi Maria Hlavajova îl particularizează-îndosariant, propune, decisiv, operativitatea unui 
glosar al postumanului, instrument apt a da măsura emergenţei teoriei critice, învestit cu rolul de a 
reflecta vitalitatea şi forţa inspiraţională a confruntărilor teoretice actuale [Braidotti, 2018: xiii]. 
Angrenat primului flux generaţional de studii critice (al anilor `70), feminismul se alătură, firesc, 
politicilor de gen, de rasă, queer, postcoloniale sau studiilor culturale, de film, televiziune sau ale 
celor media. Efectul agreat şi imprimat de Baridotti este acela al respectului (aplicării s.n.) 
deconstrucţiei, dar şi al eliberării din limitele cadrului impus, în favoarea elasticizării directivei 
substratului materialist al postumanului [Braidotti, 2016: 46]. Astfel, antiumanismul 
feminist/feminismul postmodern critică identităţile unitar-clasificate, apelând la grila normativ-
eurocentrică umanistă. Şi reuşeşte să nu se blocheze în cadrul menţionat prin prelungirea 
argumentaţiei în direcţia imposibilităţii de a vorbi cu/pe o singură voce despre clasa marginalilor 
(alterităţi dialectic-peiorative), putând să accentueze diversitatea, diferenţa şi fracturile interne ale 
fiecărei categorii studiate (femeia-indigenul-animalul, mediul ambiental, pământul). Despărţirea de 
Omul umanismului clasic justifică renunţarea la relaţia cu sinele-identic, perceput ca element 
pivotal. Acesta, prin statutul de mediu reflectant, îşi confirmă poziţia centrală, amortizând 
diferenţa negativă, repudiind etalonul lui „mai puţin decât”, în însăşi respingerea antiumanistă a 
schemei de valorizare constitutivă a celuilalt prin diferenţă [Braidotti, 2016: 42]. 

Mizând pe revenirea la (replantarea în) teorie, postumanismele feministe reclamă 
implicarea critic-creativă în abordarea detentei modificante (interdisciplinar şi postconvenţional) a 
relaţiilor/raporturilor care se instaurează între zoonpolitikon-ul-mai-mult decât-uman şi noile organisme, 
între tehnologii şi medii, livrându-se drept modalităţi de descriere a noilor alternative, în manieră 
postconvenţională şi din perspectiva convenţiilor operabile în zona de confort a teoriei.  

Agreând teoria haraway-iană, care se dovedeşte utilă pe/în fundalul persistenţei 
raportării corpului uman la ştiinţă-medicină-tehnologie-mediu înconjurător şi la alte 
organisme, Cecilia Åsberg [2018: 157-160] localizează momentul trecerii de la timpul 
antropocen la cel holocen. De asemenea, evidenţiază caracterul particular al cercetării 
feministe în problematica dosarului de critică a centralităţii Omului,  drept răspuns oferit 
provocărilor pe care le lansează postumanismul: de la alter-genele studiilor cyborg, la 
situarea lor într-un nou context al cunoaşterii (Haraway), de la studii de gen, culturale sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Feminism-ul Gaga şi Postumanismul “Made This Way” 
 

39 

de media (Franklin, Lury and Stacey), la eludarea fundaţiei heteronome a sexului biologic 
(Butler), de la teoretizări avansate ale raportului sex-gen, putere-cunoaştere, la teoria 
diferenţei sexuale (Braidotti), la eco-feminismul post-natural (Alaim) sau la transexualitatea 
celulară (Hird). Toate acestea nu ratează, avertizează Cecilia Åsberg, urmele ontologice, 
bio-afirmative sau inflexiunile turnurii re-naturalizante pe care marşau, teoretic, Elisabeth 
Grosz, Lynda Birke, Elisabeth Wilson, Vicki Kirby sau Karen Barad. De aici, evidenţa 
potrivit căreia, postumanismul feminist este răspunsul multiplu inter-, trans- şi post-
diciplinar dat umanismului, identificând, prin bio-creativitatea feminină, o abordare critică a 
analizei diferenţial-intersectoriale. 

Poziţionat în contextul feminismelor postumaniste, Gaga feminism-ul se cere a fi 
receptat drept o altă perspectivă conferită condiţiilor de existenţă ale identităţii umane, 
imaginate postuman şi, astfel, refundamentate radical. Dublul demers îi aparţine lui J. Jack 
Halberstam, fiind prezentat în cartea Gaga Feminism: Sex, Gender, and the End of Normal 
(Beacon Press, 2013), şi reluat în glosarul numit “Gaga Feminism” (in Posthuman Glossary, 
editat de Rosi Braidotti şi Maria Hlavajova, Bloomsbury Academic, 2018, pp. 170-172). 
Studiul lui Halberstam din 2013 re-afirmă două aserţiuni directoare, aparţinându-i lui Lady 
Gaga – „am fost antrenată (deprinsă s.n.) să-mi iubesc (cunosc şi expun s.n.) întunericul” şi „nu 
sunt reală. Sunt teatru”, ataşate momentului decernării premiilor MTV (septembrie 2011), 
moment oportun, esenţial pentru afişarea opţiunii privind suprapunerea până la anularea 
prin contopire şi substituirea identităţilor (Lady Gaga = Jo Calderone1), pentru actul de 
împrumut/joc/mimare/performare/divizare a sinelui, prin etalarea de gesturi despre sine, 
prin monologul despre ceea ce înseamnă/presupune a fi iubitul lui Gaga, interpretându-i o 
melodie, flirtând cu Britney Spears, act teatral receptat fie memorabil, fie monstruos, dar, 
mai mult decât atât, învestit cu filosofia lui a vorbi despre sine, ca despre un altul. Premisa 
clarificatoare de la care porneşte J. Jack Halberstam vizează nevoia de definire/definiţie şi 
de explicitare a semnificaţiei conceptului de Gaga feminism, corelat cu opţiunea de a recurge 
la imaginea-simbol a lui Jo Calderone care transmite referinţe despre identitate, politică şi 
alteritate celebră, înlăuntrul raportului dintre fals şi real şi prin lansarea unui alt tip de 
feminism, al noilor alternative şi aranjamente de gen şi sex, toate acestea arondate dorinţei 
de a epata, de a-şi etala calităţile, de a-şi spori vizibilitatea. Ce se pierde şi ce rămâne, ce se 
schimbă şi ce se consumă, ce este familiar şi ce este străin?, sunt întrebările fundamentale ale căror 
răspunsuri conceptualizante dau măsura feminismului postuman.  

Obiect warhol-iană, cu o imagine cultivată de fame monster, dar şi subiect al dinamicii de 
fiinţare şi de devenire marca Gaga, Lady Gaga reprezintă marca, vehiculul aranjamentelor şi al 
recompunerilor particulare ale corpurilor, al genurilor, dorinţelor, al comunicării, rasei şi afectului 
[Halberstam, 2013: XII]. Gaga feminism sau feminism-pheminism?, se întreabă J. Jack Halberstam, 
conturând prin Gaga feminsm un areal al speculativului, al non-realului şi insistând cu privire la 
monstruoasa instabilitate a conceptului generic de femeie din teoria feministă, dar şi la actul de 
celebrare a feminităţii artificiale, ghidate, prioritar, de refuzul definitiv al sentimentalismului de 
orice fel. Fără a fi absolut nou (a se vedea modelul Yoko Ono sau Grace Jones), tributar 
inflexiunilor decupate din cultura populară sau din politica de style feminin, Gaga feminism este un 
produs media, un act de manipulare, un megabrand, o nouă/altă faţă ataşată capitalismului 
consumerist, un manifest al politicii de gen al noii generaţii (MTV), o formulă de supralicitare a 

                                                           

1 Demersul festiv, de valorizare a actului de dublare, nu este unul singular, în context muzical – a se vedea 
prezenţa lui Annie Lennox la decernarea premiilor Grammy, 1984; dar şi aluzia directă a lui Jo Calderone, la 
datele unei generaţii iconic-masculine, a cărei detaşare o propagă [trimitere la Elivis, James Dean sau la John 
Travolta (cel din perioada anilor `78)]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Viorella MANOLACHE 
 

40 

excesului, a pierderii asumate a controlului şi o modalitate de co-implicare a sensului difuz al 
identităţii corporale, al politicii subsumate esteticii punk, al feminismului an-arhaic sau al 
practicilor feminismului sălbatic şi al celui de revoltă [Halberstam, 2013: XIII]. Structural, 
demersul lui J. Jack Halberstam se adresează începătorilor (în buna tradiţie a esenţializărilor 
accesibile şi a scurtelor introduceri), dar se oferă, prin aprofundare, şi avizaţilor, subliniind genurile 
şi relaţiile Gaga, aflate sub semnul a două endisme – sfârşitul normalului şi al mariajului tradiţional. 
Firul ghidant nu este acela al punctării şi al evaluării mecanismului/procesului de a deveni femeie, 
ci al tendinţei de a se despărţi de poziţia/rolul/identitatea precizată, prin improvizaţie, prin inovare 
şi prin comercializare, confirmând persistenţa sloganului „occupy gender”, ca nouă direcţie şi 
dinamică a momentului politic postuman [Halberstam, 2013: XIV]. 

J. Jack Halberstam denumeşte prin termenul pueril gaga, cuvântul cu structură 
onomatopeică care nu poate fi pronunţat coerent, echivalent al non-sensului, al nebuniei, al 
inflexiunilor suprarealiste şi avangardiste, corespondent semantic al unei doze de entuziasm 
naiv. Alăturat feminismului, atributul se reîncarcă cu formă/formulă de expresie politică, 
ghidată de perpetuarea unui nonsens voit naiv, dar care autoconţine sensurile extrapolate 
ale formelor/ formulelor critice [Halberstam, 2013: XXV]. 

Nietzsche-ean, ca modalitate de teoretizare, dispus a suprapune haosului şi crizei 
categoriale un import de regularitate identică celei care formează şi fundamentează cerinţele 
practice ale momentului, J. Jack Halberstam [2018: 170-172] defineşte Gaga feminism-ul, ca 
element constructor al unei teorii a anarhismului bizar – The Wild – stratagemei de conexiune a 
emergenţei formelor postumane cu obiectivele culturii pop şi cu solicitările producţiilor 
subculturale. Erodat de manifestările dezvoltării post-civilizaţionale, de producţia post-
industrială în exces şi de cerinţele post-identitate, termenul sălbatic (wild) devine cuvântul 
magic, apt de a indica anularea modurilor de viaţă, de a releva comportamentul dezordonat, 
lipsa de moralitate, excesul generalizat, contactul nealterat cu natura, barbaria, dar şi de a 
imprima, cu sens particular, iniţiativa/actul haotic şi anarhic, manifestările care se află în afara 
civilizaţiei şi a modernităţii, prin cultivarea anacronismelor şi a radicalismelor. The wild 
reprezintă mai mult decât un loc, o persoană sau o practică, exprimând o înclinaţie potenţială, 
o şansă concretă de a opta pentru o altă lume, dorinţa de eliberare dintr-un complex de 
constrângeri sau hotărârea determinată de cerinţele concretului, de ceea ce este potrivit, bun 
şi drept. Gaga feminism-ul se fundamentează tocmai pe sensurile generoase ale conceptului 
sălbatic, prin înseşi valenţele sale lexicale care denumesc un demers de confirmare şi de 
răspuns dat ambivalenţei locurilor radicale, ambiguităţii dorinţei şi cultivării androginităţii, 
apelând la reflexul de modificare a semnificaţiei iconicităţii feminine prin etalare fetişizantă. 
Perpetuarea ambiguităţii – pe plan sexual-muzical-estetic – irigă un imaginar al spectacularului 
feminin, similar, în opinia lui J. Jack Halberstam, „modalităţilor diverse de a locui în corp”, ca 
formule aplicabile postumanului, utilizând noi forme de glamour şi sintagme diversificate de 
spectaculozitate feminină. O anume valorizare spasmodică, incertă, de confundare a limitelor 
dintre interior şi exterior, de radicalitate a imaginii imprimă, cu un plus de sens, afirmaţia 
halberstam-iană, potrivit căreia, „actul de a deveni gaga nu poate fi simplificat la modalitatea 
de Gaga fiinţare” [Halberstam, 2018: 171]. 

Dacă versiunile gaga masculine2 supralicitează inflexiunile rock, performanţa extatic-
feminină întreţine o lectură sexualizantă, impregnată de excesivitate, voit-haotică. Pentru J. 
Jack Halberstam, Lady Gaga reprezintă un etalon reprezentativ (în sens non-autoritar), 
model pentru livrarea senzaţionalului, o îmbinare a lui hiper- cu hipofeminitatea, afect 

                                                           
2 J. Jack Halberstam evită recursul la impregnările critice ale refrenului Radio Gaga (1984) ale formaţiei Queen, 
melodie care se cere lecturată auditiv în cheia unui demers/manifest critic la adresa politicii de radio. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Feminism-ul Gaga şi Postumanismul “Made This Way” 
 

41 

încărcat în exces, de „stilizare şi de animare a noului, prin transmutarea limitelor identităţii 
şi ale întruchipării postumaniste” [Halberstam, 2018: 171].  

Lecturat printr-o atare grilă conceptual-analitică, postumanismul defineşte şi localizează o 
configuraţie de carne, o matrice a plăcerii, indică un demers farmacologico-pornografic (Paul 
Preciado), de clasare a sinelui, prin supralicitare sau anulare a identităţii pe fondul/fundalul 
dinamismului excesiv al noilor culturi, al erodării mediului şi al dezintegrării sociale. Filosofie de 
explicare sintetizator-dinamică a noilor modificări structurale (de la transcorporalitate, la 
deplasările medicalizării înspre mediatizare), Gaga Feminism-ul se recomandă ca manifest al 
intensificării confuziei şi al haosului, al inflexiunilor sociale şi politice actuale, oferind un nou 
model de post-„încarnare a ciudăţeniei, a ciudatului şi a frumosului” [Halberstam, 2018: 172]. 

 
Slavoj Žižek şi Lady Gaga3. Postumanismul “Made This Way” 
Dozat printr-o dispoziţie-constant-orientată spre evenimentele/întâlnirile/relaţionările 

şocante, isterizante sau, din contră, infirmate, negate, dar, cu siguranţă, oficializat (vezi întregul 
dosar deferit subiecţilor de Daily Star, New York Post, The Guardian, The Observer sau Die Welt), 
„cuplul” Lady Gaga – Slavoj Žižek pare a da măsura unui exces „surprinzător”, caracteristic 
interferenţei menţionate. Transparentizat (posibil!) de Žižek, pe blogul Deterritorial Support 
Grouppppp (21 martie 2011), prin sondarea „contribuţiei teoretice” şi a „proiectului teoretic”, 
afirmaţia sub semnul căreia „s-a iscat o discuţie” precizează, fără reţineri, natura specială a 
relaţiei, prin formula familiară de adresare “my good friend Lady Gaga”. 

Fără a chestiona sloganul „există sau nu există”, cuplul, deopotrivă, existent şi 
inexistent, veridic sau imaginat, Lady Gaga – Slavoj Žižek, confirmă ipoteza că se poate 
asambla o entitate compusă din două unităţi a căror prezenţă este identificată atât în proiect 
(Žižek), cât şi prin act (Lady Gaga). Recompensată la Globurile de Aur (în 2016), interpretarea 
corespunde indicaţiilor conceptuale (din 2011), cu priză directă în articularea unui mechanism 
pâlpâitor în timpi distincţi – aluzie la episodul 7, sezonul 5 al serialului American Horror Story 
[Hotel], Flicker. Žižek-ian, există un moment zero – corp feminin, carne, componentă exclusiv 
biologică, dominată de instinct – potenţat de cadre elocvente cu reflexe în deformare, construct 
corporal, monstruozitate, canibalism, devorare, eliberare de imaginarul opresiv, prin reafirmarea posibilităţilor 
inepuizabile de vestimentaţie, ca substitut al corpului, profanare înăuntru şi în afară, şi de un caput fixat 
prin actul cultural, conceput ca modalitate de rescriere artistic-individuală, pur personală. 

Funcţionează, în situaţia tipică creată, stilul în care Lady Gaga interpretează o atare 
schemă, o anticipare prin imaginea considerată un produs simbolic – suprastratul de carne 
artificială, asumat ca vestimentaţie, (ex)pus celui natural (vezi apariţia de la MTV Video 
Music Awards, din 2010) şi prin muzică/vers, a partiturii punctate de profilul unei Bloody Mary 
(care inversează actul religios într-o non-răstignire a lucrurilor, în contextul în care 
personajele lipsesc, prin urmare, Michelangelo nu le mai sculptează, iar semnele nu se mai 
scriu sau rescriu) interferând cu acela al unui Monster („nu-mi spune GaGa!”). 

Flicker confirmă tocmai eliberarea lui Lady Gaga de GaGa, pentru a se prezenta cu 
apelativul de Contesă, schimbare care lansează oportunitatea de recompunere a pieselor 
care alcătuiesc corpul feminin, nedisociat de statutul social (iniţial figurantă, parte a alaiului de 
sclavi şi concubină a şeicului, apoi oaspete, devenită pradă şi parte a trei-ului erotic, 
sinucigaşă pe jumătate, salvată tot pe jumătate, văduvă, soţie, mamă a bestiei sau 
conducătoare a tagmei nemuritorilor). Un torent erotizant/pasional, până la extrem, irigă 

                                                           

3 A se vedea, în acest sens, Viorella Manolache, “Did Somebody Say… Lady Gaga & Slavoj Žižek?”, in 
Artactmagazine, 29 ianuarie 2016, http://artactmagazine.ro/did-somebody-say-lady-gaga-slavoj-zizek/ şi Viorella 
Manolache, Political Philosophy in Motion .*mkv, Cambridge Scholars Publishing, 2017. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Viorella MANOLACHE 
 

42 

piesele astfel unite, cu semnificaţie aparte în ofranda carnală dată zeilor („zeii au pofte”) 
sau în încleştările aluziv-sexuale (de la dans-ul în trei, până la cina pe care doar prizonierii o 
servesc singuri). Dacă stereotipiile particularizează reţeta evidentă a episodului amintit, nu 
este deloc bizară apariţia femininului care intervine – nedisturbând – în ordinea sexuală a 
lui Rudolph Valentino („cel prea frumos”) şi a soţiei sale, Natacha Rambova/Winifred 
Hudnut (prea excentrică), chiar tensionând câteva clişee cu impact maxim în partitura 
scenariului: Hollywood 1925, pe platoruile de filmare a peliculei The Son of the Sheick: italieni 
în plină combustie caută imortalitatea care este asemănată, până la un punct, cu satisfacţia 
de a fi pe ecran, pentru că „filmele înseamnă viitorul”, dar nu orice filme, ci doar acelea 
create de „arta americană” (sic!). O farsă (oare acesta este şi cazul cuplului Lady Gaga – 
Slavoj Žižek?) direcţionează traseul (toate drumurile trebuie să ducă la Hotel Cortez!) de 
preschimbare a destinului marcat vestimentar de trecerea la antipozi – Doamna în negru, 
cu trandafir roşu – Mireasa prea albă – Creatoarea de Modă – utilizând scheme şi scene 
studiate în spiritul saeculum-ului (geamul deschis care centrează îmbrăţişarea şi se opreşte 
asupra batistei lui Mr. March; opţiunea pentru filmul mut, într-un film mut; atribuirea de 
origini, la limită, italo-germane – aluzie la F. W. Murnau; reveniri în spaţiul Munţilor 
Carpaţi – poate altfel ne-am fi simţit neglijaţi şi frustraţi tocmai de registrul aluziilor 
vampireşti!). Doar în interiorul Hotelului Cortez se deschide apetitul pentru meniul im- şi 
reprobabil, pentru sinonimia deformare = dejucare = dedublare, pentru revelaţia întunecimii şi 
simbolistica întunericului, care nu sugerează altceva decât deprinderea cu o monstruozitate 
“cool”, fetiş care răpeşte normalitatea şi conferă celebritate. 

Între virus-blestem-binecuvântare, la limita Nosferatu-Nietzsche, serialul meditează 
asupra unei monstruozităţi acceptabile, neeludând nici perechea monstru frumos vs. monstru grotesc, 
şi se integrează în permanentul scenariu ludic, înăuntru şi în afară (Valentino şi Rambova, cei 
zidiţi înăuntru, se eliberează în afară, cu toate consecinţele care decurg de aici!), reconfirmând, 
de fapt, marea prezenţă a genului serial/filmului american: se moare la singular, dar se învie la 
plural (niciun zombi nu este singur, ci, mai mereu, parte a unei masse amorfe). 

Se impun [aici] două precizări ghidant-conceptuale4.  
                                                           

4 Detenta devenirii postumane este subsumată de N. Katherine Hayles proiectului de cartografiere a condiţiei 
umane, care face apel la coordonatele unei tri-dialectici centrale – prezenţa, absenţa şi caracterul aleatoriu – bazate pe un 
procedeu în intimitatea şi prin reacţia căruia, chiar dacă informaţia îşi rezervă un rol central, prezenţa/absenţa 
conceptului deţine prerogativa de conectare a materialităţii şi a semnificaţiei. N. Katherine Hayles insistă, la   
rându-i, asupra lipsei consensului cu privire la ceea ce implică şi se acceptă drept postumanist(m) integrat 
formelor/formulelor construite şi astfel imaginate. În sine, actul topologic utilizat relevă nu atât modul în care 
umanul şi postumanul pot coexista, cât complexitatea contextelor şi a problematicilor care rezidă în această 
analogie riscantă. Hayles susţine că există constructe teoretice care acceptă postumanul nu ca pe o entitate 
abstractă, arondată regulilor teoretic-generale de analiză, ci drept câmp de forţe eterogen-vectoriale, creând 
impresia unui context mai unificat decât este în realitate. Metoda consistă în tendinţa de înscriere şi de încorporare, 
de trecere de la confirmarea finalizată a timpului trecut, la informaţiile deschise, într-o dinamică perpetuă, ale 
viitorului, prin marcarea unui areal proiectiv, în limitele căruia, atributele subiectului liberal umanist continuă să fie 
evaluate, rescrise sau substanţial revăzute prin raportare fie la actul de prezervare, fie la inflexiunile de rezistenţă, 
prin conservare: în locul unei reprezentări decontextualizate, noilor subiecţi le sunt atribuite nivele diferite de 
codificare şi de semnificaţie, cu rol în schimbarea datelor autocunoaşterii. Postumanul nu poate fi definit printr-un 
singur concept şi nu poate fi redus sau limitat la registrul endismelor, insistă N. Katherine Hayles; dacă există un 
influx anti-uman în conservarea sinelui imaginat, ca întemeiat în/prin prezenţă, acesta rezistă prin persistenţa 
identificării garanţiilor originare şi a traiectoriilor teleologice, cu fundaţiile solid-logice, capabile să creeze şi să 
susţină un subsistem particular cu elemente de auto-construcţie şi de auto-conservare, prin ignorarea dinamicii 
sistemelor complexe. Şi, dacă postumanul anunţă un sfârşit ipotetic, acesta vizează doar anumite teorii despre om 
(cu referire la cele care particularizau structura autonomă a bogăţiei, a puterii şi a timpului liber). Letală este, în 
schimb, susţine N. Katherine Hayles, altoirea postumanismului pe structura concepţiei liberal-umaniste a sinelui: 
sub presiunea prefixului anti -, postumanismul nu se cere nici a fi recuperat, nici a fi construit pe un astfel de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Feminism-ul Gaga şi Postumanismul “Made This Way” 
 

43 

Prima vizează trimiterea (din titlul articolului de faţă) la actul de devenire-fabricare – 
made – acceptat ca modalitate de complinire a lui a fi/a te naşte – born – printr-un unghi 
filtrant, ataşat perspectivei braidotti-ene de localizare fermă, înlăuntrul turnurii postumane şi de 
evidenţiere a celor trei direcţii post-întemeietoare anunţate: evaluare critică – intervenţie politică – 
acţiune normativă. Se are, astfel, în vedere turnura/abaterea pe care Lady Gaga o transmite prin 
albumul Born this way (lansat la data de 23 mai 2011), în sensul etalării unei politici afirmate, de 
depăşire a exteriorităţilor/recuzitelor artificiale („o perucă, un ruj sau o rochie de carne”), 
printr-o formulă aluzivă, creştin-sexualizantă, şi cu impregnări evident feministe, ca puncte 
nodale ale unui manifest al individualităţii, al egalităţii şi al libertăţii. Deloc întâmplător, parte 
a turneului The Monster Ball Tour, melodia, care conferă numele albumului, valorizează o 
frumuseţe monstruos-particulară, arondată perfecţiunii actului de creaţie atipic (în limitele 
unei religii incerte a felului propriu de a fi), cu atribute subsumate înţelepciunii, celebrării 
propriului adevăr, a marginilor şi a marginalilor (sărac sau bogat, negru, alb, bej, libanez sau 
oriental, proscris, bătut sau jignit) angajaţi curajos pe „traseul cel bun”, acela de confirmare a 
filosofiei – Nu fi o povară, fii o regină! Single-ul Marry the night reafirmă predispoziţia războinică a 
femininului, fără a-l detaşa de umbrele obscurului („mă voi căsători cu noaptea”), evidenţiind 
dorinţa persistentă de nerenunţare la angajarea într-o existenţă/experienţă proprie, conturând 
destinul învingătoarei pasionale, al soldatului propriei pustietăţi, angajat în luarea în posesie a 
acelui undeva pe care îl prefigura localizant Braidotti: afirmarea unei totalităţi de parcurgere 
(„nu voi lăsa nimic de explorat pe aceste străzi”), şi luarea spaţială în posesie („îmi voi lega 
cizmele/ Voi pune pe mine nişte piele şi o voi apuca/ De-a lungul străzilor pe care le 
iubesc”) devin acte declarative, de reafirmare a unui statut păcătos („în mănuşile mele din 
plasă/ Sunt o păcătoasă”), de recunoaştere a dorinţelor ratate şi aleatoare. Undeva-ul este [aici] 
New York-ul, oraş mai mult decât un „simplu bronz”, spaţiu postuman în care „armele 
scheletice/ Sunt clopote de biserică în pod” şi înlăuntrul căruia primează o cinetică-de-
devenire/împlinire accelerată (se porneşte maşina şi se aleargă nebuneşte). 

A doua precizare îl atrage/(co)implică pe Slavoj Žižek în teoretizarea 
postumanismului, fără a-l acredita cu merite teoretizante principale, stabilind că actul său este 
unul de apropiere, de (am)plasare lângă, apt a da măsură opţiunii pentru lui made în defavoarea 
lui born [this way]. Vom insista, în acest sens, asupra coordonatelor din cele trei texte/intervenţii 
žižek-iene care anunţă, etalant şi director, conceptul de postuman/postumanism.  

“No sex, please, we’re post-human!” (publicat pe platforma online http://www. 
lacan.com/nosex.htm) – potenţează tocmai sensul întâlnirii conceptuale Hayles-Braidotti, 
prin reîntoarcerea la actul devenirii postumane, dar şi prin acceptarea şi decretarea 
existenţei condiţiei postumane. Demarând de la comportamentul radical desublimator al lui 
Michel Houellebecq, testat prin grila foucault-iană a „morţii omului”, Žižek regăseşte ca 
punct intersectant al celor doi pivoţi dispariţia diferenţei sexuale, denominator care echivalează 
societatea populată de clonele postumane ale lui Houellebecq situaţiei ipotetice de realizare 
a Sinelui foucault-ian, ca proces de complinire al dispozitivului de utilizare a plăcerilor. 
Celebrarea sfârşitului sexualităţii, de către sinele clonat-postuman, valorizează înseşi 
atributele re-vrăjite definitorii ale Lumii Virtuale. Dar, avertizează Žižek, odată cu 
generalizarea actului de multiplicare prin clonare a trăsăturilor sexuale specifice, jocul astfel 
întreţinut riscă să se finalizeze. Paradoxul/antinomia etalate au în vedere interferenţa 
spaţiului cibernetic cu precizările referitoare la soarta corpului, prin neeludarea acestuia din 

                                                                                                                                                                       

model. Localizat în sfera dialecticii aleatorului şi fundamentat pe datele realităţii întrupate, postumanul poate oferi 
resursele necesare, compatibile a regândi racordarea umanului la modul de fiinţare al maşinilor inteligente. A se 
vedea, în acest sens, N. Katherine Hayles, How We Became Posthuman, University of Chicago Press, Chicago, 1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Viorella MANOLACHE 
 

44 

urmă, dar şi fără a renunţa la alternanta cufundare în spaţiul virtual – revenire la suprafaţa 
vieţii reale, printr-o experienţă corporal intensificată: „nu ne vom transforma niciodată în 
entităţi virtuale care plutesc liber de la un univers virtual la altul: corpul nostru de viaţă reală 
şi mortalitatea acestuia reprezintă orizontul final al existenţei, imposibilitate ultimă şi intimă 
care stă la baza imersiunii în toate universurile virtuale multiple” [Žižek, Ibidem]. 
Argumentele comentate se arondează, astfel, rezultatului prefabricant al devenirii Gaga, 
tocmai prin referirea la o teatralitate interpretată în termenii real-virtuali şi prin amplificarea 
atenţiei care se acordă corpului, ca modalitate de a renunţa la dar şi de a reveni la un sine 
amprentat de intensificarea corporalului. Dar, mai mult decât atât, nu se pierde din vedere 
posibilitatea de a reafirma o religiozitate postumană, pe care Žižek o ataşează ateismului 
religios, ca răspuns dat tehno-singularităţii [Žižek, 2017a].  

Politic, importă legătura relaţionantă a capitalismului cu solicitările postumanismului, 
interferenţă care nu poate rata nici sensul clasicizant, acela de a persista istoric în evaluarea 
capitalismului şi de a demonstra diferenţa sexuală printr-o grilă elementar-anistorică, dar nici 
ideea de a exagera simplificarea metodei de reducere a preschimbărilor survenite în procesul 
de trecere la capitalism şi de intersectare a postumanismului cu capitalismul, prin apariţia unei 
noi abordări ideatice – capitalismul postuman. Cu toate acestea, recursul la partitura filmică a 
lui Blade Runner. 2049 îi oferă lui Žižek suportul conceptual necesar pentru a stabili datele de 
supravieţuire ale unui nou tip replicant de sexualitate în epoca postumanului, imagine (a 
sexualităţii) care rămâne una standardizată, redată prin exacerbarea actului masculinizat, şi 
reducerea femininului la simplul suport material al fanteziilor holografice [Žižek, 2017b].  

 
 
 
REFERINŢE BIBLIOGRAFICE 
 

Åsberg, 2018: Cecilia Åsberg, “Feminist Posthumanities”, in Posthuman Glossary, Edited by Rosi 
Braidotti and Maria Hlavajova, Bloomsbury Academic, pp. 157-160. 

Braidotti, 2016: Rosi Braidotti, Postumanul, Bucureşti, Editura Hecate. 
Braidotti, 1994: Rosi Braidotti, Nomadic Subjects. Embodiment and Sexual. Difference in Contemporary 

Feminist Theory, New York, Columbia University Press. 
Hayles, 1999: N. Katherine Hayles, How We Became Posthuman, Chicago, University of Chicago Press. 
Halberstam, 2013: J. Jack Halberstam, Gaga Feminism: Sex, Gender, and the End of Normal, Beacon 

Press. 
Halberstam, 2018: J. Jack Halberstam, “Gaga Feminism”, in Posthuman Glossary, Edited by Rosi 

Braidotti and Maria Hlavajova, Bloomsbury Academic, pp. 170-172. 
Manolache, 2016: Viorella Manolache, “Did Somebody Say… Lady Gaga & Slavoj Žižek?”, in 

Artactmagazine, 29 ianuarie 2016, disponibil la adresa: http://artactmagazine.ro/did-
somebody-say-lady-gaga-slavoj-zizek/ 

Manolache, 2017: Viorella Manolache, Political Philosophy in Motion .*mkv, Cambridge Scholars 
Publishing. 

Žižek, 2017a: Slavoj Žižek, Is there a Post-Human God?, March 2017, disponibil la adresa: 
https://www.youtube.com/watch?v=REiqkK3ckiM 

Žižek, 2017b: Slavoj Žižek, “Blade Runner 2049: A View of Post-Human Capitalism”, in The 
Philosophical Salon, 30 October 2017, disponibil la adresa: 
http://thephilosophicalsalon.com/blade-runner-2049-a-view-of-post-human-capitalism/ 

Žižek: Slavoj Žižek, No sex, please, we’re post-human!, disponibil la adresa: http://www.lacan.com/nosex.htm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:07:25 UTC)
BDD-A30163 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

