MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 31) 2018

L'influence des monstres littéraires sur le corps post-humain

Jessica RAGAZZINI
Université Paris Nanterre et Université du Québec en Outaonais

jessica.ragazzinicastello@gmail.com

Résumé : Fictionnel ou réel, mental ou physique, le monstre a toujours inspiré et fasciné.
Hors-norme, Hors-limite, tant6t horreur, tantot super héros, il est cet étre qui révulse autant
qu'il fascine. Il est le garde-fou, le tabou et le fantasme de la société depuis ' Antiquité.
Aujourd'hui, le post-humanisme artistique réutilise- implicitement ou non- les codes de la
monstruosité littéraire des siecles précédents. Au prisme de l'histoire de l'art, de la
philosophie et de la littérature de l'imaginaire, cet article propose de questionner les
influences monstrueuses du corps post-humain dans l'art. Ainsi, la photographie donne au
corps le champ des possibles: il récupére du vampire l'immortalité, de la siréne la
séduction, a Frankenstein la recomposition morbide, au cyborg la mécanisation, aux Freaks
Pexhibition... La photographie du corps post-humain peut étre interprétée comme une
sorte de portrait de Dorian Gray. L'image capturée semble donner 'exemple d'immortalité,
si son tirage peut vieillir, le corps post-humain réel réve de la jeunesse éternelle.

Elle propose de voir le corps post-humain tant6t comme un prodige miraculeux, tantét comme
un hybride hors nature. Ainsi, cet atticle suggere de s'attarder plus spécifiquement sur les
ceuvres d'abord de Witkin et de Molinier, deux photographes qui, certes ne sont se sont pas
déclarés « post-humanistes » mais dont les représentations corporelles peuvent étre mises en lien
avec celles des trois autres artistes post-humanistes que ce corpus compte analyser Aziz et
Cucher ainsi quORLAN. Nous verrons comment ces créations réutilisent les codes du
monstre, présents dans la littérature passée. Notre objectif sera ainsi de comprendre le corps
artistique post-humain comme découlant d'une véritable tradition corporelle de I'hors-norme.
Mots-clefs: nonstre, hors-norme, hors-limite, cyborg, corps, post-humanisme.

Proposition

Si l'utilisation du mot monstre pour désigner un étre humain choque aujourd'hui, il
désigne cependant tout ce qui se rapporte a l'anomalie, au hors norme, au différent. Le terme
« monstre » n'a pas toujours connu cette connotation hortible que nous lui attribuons de nos
jours. En effet, nous trouvons dans les récits mythologiques des étres hybrides mais qui n’en
furent pas effrayants pour autant, des monstres stimulant l'imaginaire collectif qui prennent
une forme bien plus sensible lorsque I'on en qualifie I'étre humain différent de soi. Parfois
repoussant, patfois séduisant mais toujours fascinant, la monstruosité intrigue l'imaginaire,
Pintellect, 'éthique et la science depuis des siécle. Le différent répulse autant qu'il attire. 11 est
analysé, disséqué, compris tantdt comme prodige, tantot comme erreur. Voici 'ambivalence
de ce corps qui défie I'entendement. On cherche a le comprendre, a le maitriser, a le corriger.
Paradoxalement, depuis quelques dizaines d'années, le post-humanisme propose de le

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



26 Jessica RAGAZZINI

corriger en le créant, tout en le revendiquant. L'art, la littérature, le cinéma, la photographie,
la mode sont les témoignages de I'évolution de la tératologie. 11 faudra attendre la seconde
moitié du XXe siecle pour que des protestations contre ces monstrations soient considérées ;
et ce jusqu'a la redécouverte des théories sur l'eugénisme qui donnent au monstre une
perspective nouvelle : la monstruosité autant repoussée que recherchée. L.a photographie est
-avec la vidéo- le médium artistique le plus démocratisé aujourd’hui. Elle offre la possibilité
de créer et de revendiquer la monstruosité.

Le monstre serait un écart entre 'humain, 'animal et la chose. 11 est le hots limite, le
hors cadre, celui qui se trouve de l'autre coté, celui qu'il faut cacher ou a l'inverse exposer tant
il est étrange. Il est ce que l'on ne peut catégoriser vraiment ni méme identifier. Il est l'autre.

« Cette singularité du monstre est donnée a percevoir en termes de laideur, de
cruauté, de dénaturation. Le monstre choque car il se situe au-dela de ’acceptable et donc
il s’exclut. Cette articulation entre la laideur et la répulsion qu’elle provoque, lue comme la
preuve d’une dépravation est ancienne, puisque Platon la pose comme évidente
“Pinélégance de la forme, I'absence de rythme et d’harmonie sont sceurs du mauvais esprit
et du mauvais cceur... » [Platon, IIT : 401-a].

1l ajoute :
«Nécessairement la vertu est belle et le vice est laid » [Lois, X : 900c, in Bozzetto, 2001]

Le mot monstre sera ici choisi par rapport a son origine étymologique qui renvoie a
l'idée de montrer, signaler, présenter, exhiber. La courte définition donnée par Robert Bogdan
sera elle aussi le fil conducteur de cette étude : « Le terme monstre renvoie a ne maniére de
penser les étres, une facon de les mettre en scéne- c'est un état d'esprit et un ensemble de
pratique » [Bogdan, 1994 : 36]. Nous nous intéresserons a 'aspect physique du monstre dans la
littérature romantique et a son impact sur les photographies post-humanistes.

Les monstres photographiés : des immortels de ’obscurité
Le monstre est un étre de 'obscurité, il est insaisissable et diabolisé autant que
fantasmé. Son image a traversé les siécles. Ainsi commence l'article de Jean Céard :

« Les monstres faisaient-ils peur a nos ancétres ? Bien des théologiens et des
moralistes de leur temps leur reprochaient plut6t de courir les voir avec une superficielle
curiosité bien étrangere a lesprit de méditation et de retour sur soi que les monstres
auraient dd leur inspirer. On sait aussi que les naissances monstrueuses faisaient souvent
lobjet de publications occasionnelles répandues par les colporteurs, sirs de susciter
I'intérét de nombre de lecteurs. » [Céard, 2004 : 17-26 |

Comme aujourd'hui, les histoires sur le paranormal ou sur les monstres
psychologiques de type serial killer pimentent I'actualité. Si bien que de nombreux ouvrages
se mettent 2 compter des histoires extraordinaires de monstres qui connurent un franc
succes. Au XVII, le monstre est une énigme autant scientifique, que morale et sociale ; il
est un cas particulier qui brise I'harmonie de sa société. L’horreur et la peur qu’il suscite
semblent étre sublimées par I’art, selon Boileau :

« Il n’est point de serpent, ni de monstre odieux, qui, par P'art imité, ne puisse
plaire aux yeux ; D’un pinceau délicat I'artifice agréable du plus affreux objet fait un objet

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



L'influence des monstres littéraires sur le corps post-humain 27

aimable. Ainsi, pour nous charmer, la Tragédie en pleurs d’Oedipe tout sanglant fit parler
les douleurs, d’Oreste parricide exprima les alarmes, et, pour nous divertir, nous arracha
des larmes. » [Boileau, 1674 : chant III]

L'art permet de donner une place. Le XVIIle, marqué par les idées théologiques,
voyait dans le monstre la manifestation de la prouesse divine capable de créer des étres
vivants de toute forme.

En 1837, Isodore Geoffroy Saint Hilaire et son pere furent les plus célébres
scientifiques dans le domaine de la tératologie, avec Pouvrage Traité de tératologie qui fut le
résumé de leurs recherches sur les accidents embryonnaires C'est alors que le monstre
s'émancipe de Dieu pour devenir la preuve du pouvoir de la science capable de cetner la
monstruosité, et, de ce fait du vivant.

Une fascination pour la bizarrerie, pour l'étrange, pour la différence se manifeste
librement notamment dans la littérature romantique. En paralléle, les cabinets de curiosités
regorgent de ces monstres biologiques ou artificiels pour attirer les publics, se mettent en place
dans le méme temps les Freaks Shows, des expositions qui mettent en scene le monstre.

Depuis Antiquité, une grande industrie se développe autour de la monstruosité que
cela soit pour I'éviter, pour y remédier, ou encore pour, faute de devoir la garder, I'exploiter
financierement. Ce fut le cas notamment de Phineas T. Barnum qui créa les Dime museums,
restés a la postérité comme les lieux les plus célebres de 'exhibition de la monstruosité. Le
corps monstrueux est, dés lors, hyper médiatisé. Il est présenté non plus comme un corps
humain mais bel et bien comme un corps-chose, qui n'est méme pas un corps-objet. Il est un
phénomene exceptionnel que I'on souhaite voir et étudier. Si les philosophes comme Lucrece
ou Diderot ont affirmé que le monstre n’avait pas plus de but que le vivant quelconque
[Buissiere, 2008 : 340], les exploitants et visiteurs des représentations de monstres ne
semblerent pas de cet avis. Les exploitations de la monstruosité et du handicap développent
une telle industrie que les dirigeants de ces Freaks Shows n'hésitaient pas a créer de « faux
monstres » a l'aide de trucage ou encore on se servait des handicaps réels pour en faire les
héros de légendes biographiques abracadabrantes [Bogdan, 2008 : 53-62]. Robert Bodgan
compléte en expliquant que ces représentations n'étaient pas seulement vues comme des
exhibitions perverses mais comme des expositions scientifiques que l'on qualifiait parfois de
musée [Bogdan, 1994 : 41].

L'époque romantique revient sur la figure monstrueuse mais qui n'est plus l'objet
du dégott secret mais un étre de fantasme inavouable. Elle exploite notamment les figures
du vampire et du succube, pourtant connues depuis de nombreux siecle. Au début de
XVlIlle siecle, le mot « vampire » fait son apparition dans la littérature européenne, mais il
faudra attendre les romans The Vampyre de Polidori (1819) et Dracula de Stoker (1897) pour
que le vampire acquicre la réputation que nous lui connaissons. Ces ouvrages en établiront
la figure marquante qui continue d’influencer les esprits. Robert Bozzetto propose une
hypothese pour mieux comprendre ce nouvel engouement et ce changement de registre :

« Peut-étre est-ce en réaction contre I'impérialisme de la raison raisonnante qui se
prétendait philosophique, et contre Paffirmation hégélienne que tout ce qui est réel est
rationnel. C’est alors que le romantisme a privilégié les émotions relevant du refoulé de la
raison : a savoir les sentiments, les croyances, les superstitions, les réves. Rappelons-nous la
définition de 'amour donnée par Chamfort, qui renvoie au frottement de deux épidermes :
le X1X¢ si¢cle romantique, lui, se perdra dans les méandres de la passion tout en jouissant
de cette perte de soi. » [Bozzetto, 2001]

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



28 Jessica RAGAZZINI

Le monstre est donc interprété comme un étre irrationnel 4 travers lequel se perd
Ientendement, se délivre I'imaginaire et le sensible. Clest alors que le monstre fusionne
avec le démon pour ne former qu'un et hanter les consciences et les réves. Ces démons
matérialisent l'envie, le désir. Ils sont souvent des hybrides, entre 1'étre humain et I'animal,
on les connait aujourd'hui. L’image diabolique et noctutne du vampite se retrouve dans les
ceuvres post-humanistes tout comme celle du dandy et rebelle monstrueux Dorian Gray
(1890). Le Dorian Gray de Wilde est une forme vampirique dans le sens ou il est un étre
immortel, il doit sa jeunesse éternelle a I'art et au sacrifice humain (la mort de la jeune et
belle Sybil), il se noie perpétucllement dans les plaisirs de la nuit et du meurtre. Ce type de
personnage excite I'imaginaire, il symbolise Iérotisation de leffroi. Les artistes post-
humanistes peuvent s’en inspirer en puisant dans la personnalisation de ’extréme. Le post-
humanisme appréhende les limites de ’humanité jusqu’a leurs extrémes. Leurs productions
photographiques jouent sans cesse avec ’humain et le non humain jusqu’a 'explosion des
frontiéres qui les séparent. A Pinstar de ces monstres romantiques et séduisants, la
photographie immortalise le corps mortel, elle lui permet de traverser les décennies sans
que celui-ci ne vieillisse. La fiction photographique permet de créer une histoire imaginaire
dans lequel le corps peut devenir n’importe quelle monstruosité.

Déja au XIXe siecle, le monstre sentimental est l'un des sujets de prédilection pout
les artistes romantiques, préraphaélistes et symbolistes. Le monstre romantique et le
monstre post-humain se retrouvent au cceur de la production artistique face a 'inquiétude
sociale d’une société qui semble se précipiter vers la mort.

En effet, le XIXe siécle est 'époque de la floraison d’appareil technologique et
automatique. La fragilité de la vie humaine se retrouve confrontée a la vie durable de 'objet. En
paralléle, la photographie propose d’éterniser I'image du corps. Cette « capture » n’est alors pas
considérée comme une image fictionnelle mais comme une emprunte de la réalité. A priori avec
lequel les photographes n’ont cessé de jouer avec des mises en scéne spectaculaire qui ont
donné lieu a des photographies d’actes ou d’évenements « paranormaux». De la méme
maniere, ’lHomme aujourd’hui est face a I'écart entre la condition humaine et aux possibilités
technologiques. L’objet technique tel que l'ordinateur peut étre vécu comme un outil tout
comme un ennemi. La mort hante également les romans du XIXe siecle, a travers le terme flou
de « consomption » qui regroupe la propagation de certaines maladies mortelle telles que la
tuberculose. En paralléle, les philosophies post-humanistes apparaissent dans la vague du
SIDA. Le sang et la respiration permettent la vie, mais peuvent également entrainer la mort. Les
contaminations rappellent la matérialité du cotps et, a fortioti, sa mortalité. Pour reprendre les
termes d’Albain Le Garroy: «Le corps est une véritable prison de chair temporelle |...]
pourtissante » [Le Garroy, 2019]. Dans son intervention sur 'ceuvre de Serpieti Druuna, le
doctorant notait qu’« avec la peur de la douleur nait la conscience morale : esprit sait ce qu’est
le bien et le mal. Le plaisir est suivi d'une punition et il devient alors mauvais. Si toute
I’évolution de la sexualité et le plaisir qui lui y est lié se rapporte au retour a la mére, alors la
sexualité elle-méme devient maléfique. [...]Ici, la maladie est directement associée au plaisit, au
fait de faire I'amour. La répression du plaisir sexuel est aussi associée métaphoriquement a la
chasse au virus et a ceux qui 'ont contracté. ». Le vampire est celui qui ne respire plus, qui peut
se noutrir du sang sans en craindre les répercutions néfaste. Il est celui qui peut se donner a la
jouissance sans crainte. Les artistes post-humaniste opte pour la vision d’un corps qui lui aussi
refuse les dangers du plaisir sexuel et amoureux grice a la technologie. L artiste post-humaniste
est un Frankenstein, il est le créateur d’un étre qui ne née plus par I'union de ’'homme et de la
femme. Il propose donc une alternative en devenant lui-méme un Dieu capable de changer la
conception de la vie.

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



L'influence des monstres littéraires sur le corps post-humain 29

Ainsi, L’artiste post-humaniste peut donc trouver une filiation entre ces difficultés
contemporaines et celles vécues par les romantiques.

L’art du monstrueux, entre réalité et fantasme

La monstruosité est un écart entre le vivant et le non vivant, entre le corps
stéréotypé humain et celui indéfinissable et polyforme du monstre. Mis en perspective avec /a
Phénomeénologie de la perception de Metleau-Ponty, le monstre devient un étranger a travers lequel
il nous est impossible de nous projeter. Dans son ouvrage, Merleau-Ponty insiste sur la
relation entre le corps de lautre et le nétre. Comme avec les neurones miroirs, nous
parvenons a nous projeter et a étre empathique avec ce quil vit car nos corps sont
semblables, familiers. Or, avec le corps monstrueux, la familiarité devient inquiétante. Si la
projection « corporelle » est impossible, elle n'empéche pas la projection intelligible et
sensible d’un étre humain envers un autre étre humain ou simplement envers un autre étre
vivant. Ainsi, le monstre est a la fois inquiétant et séduisant. Malgré la répulsion qu’il nous
inspire, nous compatissons, nous le désirons, nous I'envions. Le monstre nous est familier
autant qu’il nous est étranger. Rebondissant sur les théories freudiennes de « I'inquiétante
étrangeté », le roboticien Masahiro Mot s’est penché sur la question de 'empathie face a des
objets anthropomorphes (protheses, robots, poupées, cadavres, statues divines etc.) que 'on
finit par appréhender comme un objet vivant. Cette confusion entre la matiére inerte et
Panimé a été étudiée par la psychanalyse, a pattir de le conte d'Hoffmann, I homme an sable
[Hoffmann, 1815]. Freud [Freud, 1971] et Jentsch [Jentsch, 1998 : 37-48] identifient ce qu'ils
désignent comme /inguictante étrangeté. 11 s'agirait d'une sensation qu'un individu ressent a la
vue d'un objet ou d'une situation qui lui semble a la fois familiere et étrangére. Ceci,
provoquerait un refoulement a l'origine d'une sensation d'angoisse. Ce sujet renfermerait en
son sein quelque chose de dissimulé, de secret. Freud propose de prendre l'exemple du
mannequin ou de l'automate qui donne l'impression d'étre face 2 un humain (identification
du connu), mais qui portant est bel et bien inerte. Alors, le sujet, face a cet objet, peut
ressentir un malaise entre ce qu'il a l'impression d'identifier la figure humaine- et la réalité-
l'objet statique et inversement. Suite aux études freudiennes sur l'inguiétante étrangeté, les
chercheurs ont développé une théorie plus poussée principalement appliquée a la robotique.
Celle-ci, intitulée La vallée de 'étrange [Masahiro, 2012] correspond aux recherches, non plus
psychanalytiques mais scientifiques réalisées sur la reconnaissance du robot comme objet ou
comme double de I'humain. Principalement étudié par Masahiro Moti [Dufréne, 2016 : 167-
195], le robot anthropomorphe dont le physique est semblable a celui du mannequin, doit
étre suffisamment ressemblant 2 'homme pour étre considéré avec empathie. Cependant, si
celui-ci est trop proche du vivant, il provoque l'effet inverse: la répulsion. Il s'agit d'un
processus de protection du cerveau qui fait la distinction entre le vivant et l'inerte. Ainsi, le
monstre doit avoir des traits proches de ’'homme — comme c’est le cas pour le vampire,
Pimmortelle, la siréne, le loup garou, etc. — mais également avec des traits monstrueux
parfaitement visibles pour ne pas totalement effrayer.

Matthieu Duperrex, Francois Dutrait [Duperrex et Dutrait, 2011 : 17-22] et Michel
Foucault dans /es Anormanx s’accordent sur ce point. « Chaque culture a besoin de ses
monstres » [Duperrex et Dutrait, 2011 : 22]. Le monstre est utile, il peut servir pour montrer
comment se tenir moralement, il est éducatif par leffroi qu’il suscite. Il est également
pratique : il est un alibi, il endosse les problemes d’une société et peut étre également un
indicatif de mauvais présages.

Certaines monstruosités peuvent étre interprétées comme des merveilles qui
plaisent, c’est le cas notamment de I’hermaphrodite, 'humain monstrueux qui suscite le

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



30 Jessica RAGAZZINI

dégout et lexcitation. Dans L’Hermaphrodite, Lautréamont lui réserve un bien triste destin,
mais cet « hors norme » intrigue 'imaginaire et les fantasmes depuis des siecles posant parfois
de réels contflits politiques et sociaux pour qualifier le sexe. L'intérét pour ’hermaphrodite n’a
jamais été aussi grandiloquent que dans les ceuvres de Pierre Molinier et de Joel Peter Witkin.

« A Pere du nucléaire, des nouvelles technologies de la communication, des
découvertes et innovations dans le domaine de la génétique, des ordinateurs, nous nous
trouvons sur une scene ou pullulent des cerveaux électroniques, des robots, des animaux
artificiels sous brevet, des répliquant, des étres transgéniques, greffés, des extraterrestres,
des hommes virtuels et, peut-étre, des esprits des montagnes et des foréts, lesquels
dissolvent les fronticres soigneusement érigées. La monstruosité revét un caractere
technocratique et scientifique. Le corps est en train de devenir I'objet d’un enjeu décisif : la
possibilité d'une métamorphose radicale qui le situerait dans le champ de tous les possibles
et donc du monstrueux. » [Foucart, 2010 : 45-61]

Les corps de Molinier sont des compositions aux membres surnuméraires. Plusieurs
sexes, jambes, visages sont collés ensemble. Witkin vient, lui aussi, disséquer le canon
stéréotypé du corps. Les artistes Aziz et Curcher se sont intéressés aux possibilités d’une société
qui ne soit, cette fois-ci, non plus hermaphrodite mais asexuel. En gommant les orifices et les
sexes de leurs modeles, c’est une naissance sans pere ni meére qui est proposé. Cet étre n’est ni
féminin, ni masculin ; il est I'extréme inverse de ’hermaphrodite romantique. Ainsi, le monstre
post-humaniste est celui que la technologie a modifié jusque dans sa naissance.

La chirurgie et la technologie viennent en aide aux « monstres » réels, aux personnes
souffrances de malformations, que la société questionne, laisse de cOté, juge, souhaite
« corriger ». Elles se présentent pour certains comme le dernier espoir d’une vie « normale ».
Les siamois sont ceux qui ont le plus marqués ’'Histoire de la médecine : ils ont connu le plus
de tentatives chirurgicales dont il nous reste des traces. Selon Anne Caroll [Caroll, in
Bertrand et Caroll, 2005 : 132] le plus ancien témoignage, que nous en ayons, remonterait au
XVII e siecle. Depuis les tentatives de séparations ont ponctuellement marqué Thistoire
médicale méme si les chances de survie d’'un ou des deux étres varierent généralement de
quelques secondes a quelques années et ceux jusqu’au début du XXe siecle. Aujourd’hui, ces
opérations sont de plus en plus ordinaires.

Les avortements thérapeutiques sont une maniére d’exclure le monstrueux avant
méme sa venue au monde. Avec 'eugénisme, les parents (et le corps médical) prennent
alors le pas sur le hasard ou sur la nature divine que 'on peut porter a la vie et semble
déterminant pour le conditionnement de la vie future de enfant en question. Dans son
mémoire sur le post-humanisme, Nicolas Crozatier souléve aussi une autre problématique
au sujet des « bébés a la carte » :

«[...] a l'instar de la société décrite dans Le Meilleur des mondes, les riches auront la
possibilité d'offtir un maximum d'options génétiques a leurs enfants tandis que les pauvres ne le
poutront pas, rendant ainsi un peu plus visible la séparation des classes. (...) En outre, cette
différence génétique conduisant a marquer ostensiblement la différence entre riches et pauvres,
porte également en elle la possibilité d'une dérive eugéniste. » [Crozater, 2014 : 18-19]

Ainsi, les personnes riches pourront avoir des enfants beaux avec des capacités
intellectuelles et biologiques, alors que les personnes pauvres devront laisser faire le hasard.
Dans son mémoire, Nicolas Crozatie retrace lhistoire de I'eugénisme de manicre
approfondie, pour éviter des redites avec ses recherches, nous nous reporterons simplement

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



L'influence des monstres littéraires sur le corps post-humain 31

a celle-ci. Néanmoins, il est important de souligner que sa chronologie historique met en
avant de type d’eugénisme, un quil qualifie de « positif » pour éviter les malformations, et
autre « négatif’ » qui a été utilité pour stériliser des populations entiéres car ne répondant pas
aux canons de I'idéologie d’une époque, d’un pays ou d’un dirigeant.

Sila chirurgie devait étre 4 origine outil qui permettrait de rectifier la monstruosité,
de la rendre pleinement normale, elle est pourtant rapidement interprétée comme créant elle-
méme des monstres. Le basculement est opéré. Est considéré alors comme monstre, celui
qui refuse son corps naturel comme en témoigne les photographies et les témoignages
recueillis par le photographe Christer Stromholm lors qu’il allait a la rencontre de « ses amies
de la Place Blanche ». Ses modeéles, qui pour certains se travestissaient stylistiquement, pour
d’autres, avaient changé de sexe, posaient pour lui en mettant en avant leurs particularités. De
la méme maniere que ces personnes étaient considérées comme monstrueuses — et désirées
sexuellement-, les gens ayant recours a la chirurgie pour modifier leur visage, leur corps ou
ralentir le passage du temps, sont eux aussi considérés comme des monstres puisque leur
apparence ne correspond plus a celle du stéréotype humain d’origine.

Comme P'a annoncé le biologiste Jean Rostand « Rien de plus relatif, pour le
biologiste, que la notion de monstrueux. Tous les vivants sont monstres les uns aux autres.
L’homme est monstre a comparaison du primate ancestral. [’amibe est monstre par
rapport a la matiere, laquelle est monstre elle-méme au regard du néant. » [Rostand, 1978].
Nous sommes tous le monstre de quelqu’un, de quelque chose. Moralement ou
physiquement, l'autre est le monstre. La modification corporelle pourrait-elle permettre
une homogénéisation de la figure humaine afin de bannir a jamais le monstre physique ?

Une nécessité du monstrueux artistiques dans ’'imaginaire social ?

Il est cependant primordial de noter la principale variation entre le monstre
romantique et le monstre post-humain : celui du XIXe siecle est, avant tout, subi. Il ne I'a
pas désiré méme §’il peut en tirer profit par la suite. Le post-humanisme propose une
monstruosité qui est voulue et revendiquée. David Le Breton note qu’

« Aujourd’hui, les réalisations de la médecine et de la biologie [...] ont ouvert la
voie a des pratiques nouvelles pour lesquelles s’annonce un avenir prospere. Elles ont
donné au corps une valeur d’objet dont le prix est inestimable au regard d’une demande
croissante. » [Le Breton, 1992 : 8§].

11 continue plus loin :

« Les avancées de la médecine notamment dans le domaine des greffes, soulevent
aujourd’hui des questions morales et éthiques d’une grande acuité. Les conséquences
humaines de ces procédures nouvelles font de 'homme un éventuel matériel. I’humain
[...] tend a devenir objet, comme les autres, que seule distingue la rareté de ses mises a
disposition (a la suite des résistances sociales) [...] L’unité humaine est fragmentée, la vie
prend les apparences d’une puissance mécanique » [Le Breton, 1992 : 89].

Nous revenons a la perception de Descartes selon laquelle le corps pourrait étre
comparé a une machine. Le Breton rajoute la nuance que cette “machine” peut avoir des
parties défectueuses ou que I'on souhaite simplement remplacer pour raison esthétique.
Néanmoins, il stipule que son prix est « inestimable » cela ne semble pas étre 'avis des
chirurgiens esthétiques qui demandent de grosses sommes d’argent, non remboursées par
la sécurité sociale, contrairement a la chirurgie, dite, réparatrice. Si certains artistes mettent

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



32 Jessica RAGAZZINI

en avant les fusions chirurgicales entre ’homme et I'objet technologique — tel que Stelarc
avec son troisiéme bras robotisé-, d’autres sont plutdt influencé par le monstre de
Frankenstein. En effet, les photographies des opérations chirurgicales ORLAN propose
un corps, et surtout, un visage polymorphe, composé de diverses visagéités.

Dans l'art contemporain, ’ajout de prothése peut étre physique (notamment dans
la performance) ou virtuel en photographie. En effet, il permet de se réapproprier le visage
dont la vue nous échappe en choisissant nous-méme de le modifier, en lui donnant un
aspect surréel, presque futuriste, post-humain. L’objet et le visage ne forment plus qu’un,
tel, un humanoide. Cette fusion est, dans ce cas-ci, considérée comme une plus-value pour
le visage. De nouveau, le modele présenté devient un étre inaccessible, un fantasme de
I'imaginaire entre ’humain et 'objet a la fois amusant et séduisant. En gommant nos traits,
nous devenons plus jeunes ; en nous hybridant avec des filtres de type « Snapchat » nous
pouvons nous associer a des animaux (comme le loup-garou par exemple) ; nous pouvons
nous amuser a nous déformer la boite cranienne ou de mélanger notre visage avec celui
d’un ami, a la maniére du monstre de Frankenstrein etc.

Le post-humanisme questionne le corps comme étant un produit que 'on peut améliorer.
IIs en notent les failles, les faiblesses, les défauts auxquels ils souhaitent trouver des solutions. Une
citation de larticle ’Hugo Clémot semble totalement approptiée a ce raisonnement :

«Mais reconnaitre que le foyer du monstrueux est ’humain lui-méme conduit a
déplacer le curseur conceptuel du monstrueux, de lextracatégorialité du surnaturel a
Iintrahumain, au sens du proprement « in-humain », en passant par le statut d’erreur de la
nature. Autrement dit, notre plus grande peur, au point de mériter plutét d’étre appelée
«horreur », serait celle qui nait lorsque nous comprenons qu’il est impossible de fonder
rationnellement la confiance que nous avons dans le fait de ne pas pouvoir perdre nos
caractéristiques essentielles en tant qu’étres humains, celles auxquelles nous tenons. De ce
point de vue, on pourrait dire que la possibilité de devenir monstre est essentielle a I'étre
humain. » [Clémot, 2014]

Le corps humain serait donc naturellement monstrueux. L’inhumain résiderait au
sein méme de son humanité. En passant par des possibilités technologiques indépendantes
qui séparent I’ame de la corporalité, nous nous appuyons matériellement sur des objets qui
ne nous rattachent plus a notre chair animale, mais a notre entendement humain, celui-ci
certain (raisonnement qui revient sur les théses dualistes ame/corps). Alors deux
raisonnements se heurtent: celui des post-humanistes qui voient dans la possibilité de
modifier ou de supprimer le corps 'avénement de 'Humanité intellectuelle, et celles des
opposants pour lesquels transformer ou refuser le corps est en soit une condamnation de
I’humanité au profit de la monstruosité technologique.

En 1982, lartiste et philosophe transhumaniste Natasha Vita More rédige
Transhumanist manifesto qui sera 'un des textes fondamentaux pour lart trans et post-
humaniste. Deux ans apres, la féministe Donna Haraway publie son essai A ¢yborg Manifesto
(traduit tardivement en 2002 en francais) qui rejoint a la fois les intéréts féministes et
certains du transhumanisme. L’ouvrage de Haraway se démarque du transhumanisme
quand Pauteure fait le constate que "’humanisme classique n’est plus d’actualité :

« Haraway (tout comme Sloterdjik) défend I'hypothese selon laquelle I'humanisme
classique a atteint ses limites [...]. L'idée d'un dépassement de I'humanité n'implique pas
ipso facto la croyance selon laquelle I'humanité doit étre dépassée. De leur coté, les
transhumanistes revendiquent régulierement leur filiation avec I'humanisme classique,

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



L'influence des monstres littéraires sur le corps post-humain 33

considérant que l'enhancement est une maniére de réaliser les espoirs de 'humanisme. »
[Crozatier, 2014 : 196]

Pour Haraway mieux vaut étre cyborg que déesse, elle reprend les arguments de
supériorité de I'objet sur la chair comme ce fut déja le cas de De Villier dans /’Eve future. En
1992, une dizaine années apres la publication du manifeste du cyborg et des écrits de Natasha
Vita More, se tient a Lausanne la premicre exposition sur la question intitulée Post-humain
dirigée par Jeffrey Deitch [Deitch, 1992]. A travers celle-ci, Deitch questionnait ’art face aux
revendications des contre-cultures post-1968. I’Humain — Le corps, lesprit, le genre et
I'image- furent étudiés, fouillés, disséqués, transformés, modifiés parfois absents mais bel est
bien présents par la trace laissée sur son passage. Au début des années 90, le corps semble
prendre une toute autre place dans I'imaginaire collectif. Sa dimension sacrée tombe alors
sous la possibilité de la modification esthétique qui se banalise de plus en plus. Une véritable
industtie nait autour de lui pour toujours plus et mieux le controler [Marazano, 2007 : 20]. En
parallele, le cyberespace né, grandit peu a peu proposant au corps de se dématérialiser de plus
en plus pour nexister que virtuellement au travers d’un avatar ou d’une interface. Bien
entendu, nous n’en sommes pas encore la, mais Putopie tant de plus en plus a se concrétiser.
Alors, le monstre sera-t-il celui qui posseéde un corps ou celui qui n’en posséde pas ?

Bertrand Nouailles a réalisé une these sur la tératologie en partant des recherches des
Geffroy Saint-Hillaire. Il est intéressant de constater qu’il commence la partie consacrée a la
production artistique autour de la monstruosité en disant que celle-ci n’existe pas -

« Le constat est le suivant : les artistes, pas plus que les discours descriptifs et les
photographies, ne nous montrent les monstres. Car si lartiste se veut sensible a
I’apparence du monstre, ce n’est que pour intégrer a ’économie d’une oeuvre qui cherche
a faire sens ; et si les monstres ont été montrés sur les places publiques et dans les foires,
s’ils ont toujours attiré le regard, c’est que joue dans leur déchiffrement une jouissance
masquée. Pour jouer sur les mots, leur statut de phénomeénes de foire ne garantit en rien —
C’est méme plutét un obstacle — 'acces au sens de leur phénoménalité. Maigre bilan en
conséquence : nous sommes surs de ne pas avoir saisi le monstre dans sa monstration,
autrement dit le phénomene du monstre. Probleme redoutable donc : comment faire pour
voir le monstre tel qu’il apparait ? » [Nouailles, 2012 : 20]

Cette question revient a se demander ce qu’est le monstre et comment révéler sa
nature monstrueuse. Le doctorant semble vouloir chercher une représentation (imagée ou
littéraire) objective de ce qu’est la monstruosité. Il omet, volontairement ou non, que le
regard porté sur la monstruosité varie d’un siecle a autre, d’un individu a I'autre, d’un lieu
géographique a l'autre et également d’une « monstruosité » a I'autre. Il compléete en disant
que le monstre ne peut étre saisi sans considérer 'impact qu’il a sur le spectateur et sur
Partiste, il ne peut étre jugé comme un phénomene a part entiére sans ces deux autres
protagonistes [Bredekamp, 2015]. Nous ne nierons pas le point de vue de Bertrand
Nouailles car, une ccuvre quelle que soit sa nature n’existe que parce qu’elle est le lieu de
rencontre entre le producteur, le sujet et le spectateur. Sans en étre pour autant conscient,
Pauteur semble référer aux écrits de Jean Baudrillard sur 'image photographique simulacre
qui vient remplacer le sujet de référence, toujours a propos de la monstruosité, il nous dit :

« Le monstre, a ce titre, apparait d’emblée comme imagé, n’apparait que pour
disparaitre derriere son image. C’est pourquoi il concerne moins la conscience percevant
que I'imagination comme faculté productrice d’images. » [Nouailles, 2012 : 22]

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



34 Jessica RAGAZZINI

Nous remarquons que, si lors des époques précédentes la monstruosité semblait
principalement relever du corps, elle semble aujourd’hui se concentrer sur le visage,
notamment a travers I'art contemporain. La photographie contemporaine permet d’imager et
d’imaginer toutes les monstruosités pensables. Le visage est le terrain actuel de l'avénement
de la monstruosité artistique et artificielle. Une monstruosité recherchée, admirée et
convoitée tant que cela reste dans le domaine de 'amateur. Le monstre contemporain semble
étre celui de la tentation. Les artistes interprétent les monstres littéraires du XIXe siecle
comme des fantasmes érotiques de I’hors-norme et de 'extréme qui fascine par sa singularité.
Il est celui-ci qui dépasse ’humain, dont les pouvoirs effraient car ils peuvent détruire
I’humanité telle que nous la connaissons, mais qui excitent également pour la méme raison.
Les comics ont repris cette tradition du monstrueux du XIXe siecle notamment a travers le
personnage de Wolverine. La photographie et ces possibilités de trucages, proposent une
llusion mensongére et fantasmée d’une humanité aux pouvoirs monstrueux. Les Comics ont
su transformer le regard que I'on a sur la monstruosité : celle-ci n'est plus vue comme une
tare, comme un défaut, mais comme une faculté, comme un don, comme un pouvoir. Le
monstre est le fantasme du surhomme qui prend vie. Un surhomme qui se réparti
différemment dans l'espace avec un cotps disproportionné par rapport a la norme, avec un
potentiel que l'étre ordinaire ne semble étre en mesure de connaitre. Avec le déploiement de
la saga Twilight, le vampire terrifiant incarné par Dracula est bien loin : celui-ci est d'un autre
genre. Il est jeune, beau, mystérieux, séduisant, inaccessible et dangereux. La laideur
repoussante est changée par une brillance lumineuse anormale a la lumiére du jour. Le
vampire est le monstre fantasmé de I'adolescent.

De la méme maniere que I'appareil photographique fait officiellement son apparition
et se véhicule au XIXe, le XXT e siecle permet de démocratiser I'appareil photo numérique, il
n'est plus un objet sacté résetvé aux artistes professionnels. Nous avons désormais 'impression
de s’approprier et de controler notre reflet, néanmoins, avec implicitement I'obligation sociale
de le diffuser notamment grice aux appareils connectés d’appareil connecté. Avec I’écran
orientable et le double objectif des smartphones, le développement et la démocratisation des
logiciels de retouche a petite ou grande échelle : on peut désormais se gommer la peau comme
on en a envie, on peut s'agrandir les yeux en quelques clics, se déformer la boite cranienne en
effleurant son écran, on peut s'amuser a shybrider de maniere surréaliste avec des animaux en
quelques secondes... En bref, le visage photographié devient le terrain de Iartificiel souvent
indépendant de la réalité. Un artificiel admit par la société tant que cela reste dans le domaine de
l'amateur et du second degré. Si ces retouches paraissent trop naturelles, alors elles sont
condamnées 2 afficher de maniere explicite la mention « photographie retouchée ». Pourtant,
comme le souligne André Gunther, toute personne vivante au XXle siécle est consciente que la
grande majeure partie des images diffusées, sont retravaillées. Mais que faire lorsque le
photographe choisit des visages déja été « retoucher » dans la vie réelle » Devons-nous rajouter
une mention « visages physiquement transformeés » ?

Ici, le corps retouché peut également se révéler comme un corps monstrueux. Il
s'agit d'un cotps fantasme qui n'a que peu -ou tien- avoir avec le corps naturel réel.

Cette création imaginaire de la monstruosité est incarnée de maniére terrifiante dans
le portrait imaginaire du Sknderman (2009), mythologie photographique numérique créée par
Victor Surge lors d’un concours photoshop qui consistait a introduire de maniére réaliste un
élément de paranormal. De la est née la légende virtuelle du Slenderman, ’homme sans
visage a la forme longue et mince. On reconnait une personne par son visage, en le lui
enlevant, en le dissimulant, un sentiment d’insécurité va en résulter. Le laid et Iétrange sont

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



L'influence des monstres littéraires sur le corps post-humain 35

considérés comme dangereux et mauvais comme en témoigne /)istoire de la laidenr ' Umberto
Ecco. Cette inquiétude est exploitée dans la science-fiction et d'horreur, la peur est créée face
un visage hybride, pas vraiment humain et pourtant treés réaliste. « La littérature, et surtout le
cinéma ne s’y sont pas trompés : le monstre est d’abord fascinant, quel qu’il soit. » [Bozzetto,
2001] Cette citation de Roger Bozzetto témoigne de l'excitation que provoque la monstration
du monstre. Pour rester dans le domaine des arts visuels, nous nous limiterons a une bréve
analyse de la tératologie que l'on peut voir aujourd’hui dans le cinéma grand public, car c'est
grice aux grands succes qui touchent tous les publics que I'on peut mieux se rendre compte
de la manic¢re dont le monstre, par le médium cinématographique, n'est plus considéré
comme une un danger, mais comme une curiosité fantasmagorique.

Conclusion

Les monstres de la littérature du XIXe siecle ont particulierement marqué les images du
corps post-humanistes. Entre fascination et répulsion, les corps de I'hors-norme viennent se
confronter a celui du stéréotype de 'Homme lambda, le faisant tantot réver, tantét shorrifier.
Dans cet article, nous avons proposé une réflexion sur le monstre post-humain comme une
créature de Iobscurité issue d’une longue tradition artistique, littéraire, scientifique et historique.
Dans un second temps nous nous sommes penchés sur 'ambivalence qu’il propose entre la
réalité et la fiction, principalement lorsqu’il est représenté par le médium photographique. Enfin,
nous nous sommes interrogés sur la nécessité du monstre artistique face a la société. Nous avons
donc vu a la fois les influences de ces étres sur ceux du XXle siecle. Nous avons également noté
les variations des créatures contemporaines par rapport a celles passées. Le monstre est toujours
ambivalent, ambigué. Il continue a revendiquer sa place de T'hors-norme tout en ayant été
apprivoisé par la société actuelle qui cherche a le chasser, tout en souhaitant le créer elle-méme.
Cette nouvelle monstruosité n’est plus celle subie par la biologie, mais est créée et maitrisée par
I’'Homme. De ce fait, elle peut en revendiquer la singularité par rapport aux normes biologiques.
La monstruosité contemporaine est voulue pour le défi de la mort et de ’humanité lambda qu’elle
représente. Comme au XIXe siecle, les artistes post-humanistes cherchent a exhiber la
monstruosité recherchée notamment a travers I'art qui est a la fois un moyen de créer la créature
et de le présenter. Elle est donc aujourd’hui séduisante par la puissance qu’elle représente
(notamment le fantasme de repousser la mort et la divinisation artistique qu’elle suggere) mais
également par son érotisme di a son caractere étrange. Le monstre post-humaniste est un hybride
de ’homme et la chose, puisé dans la littérature du XIXe.

BIBLIOGRAPHIE INDICATIVE

Amicel, 2016 : G. Amicel, La monstruosité : Réflexions sur la nature humaine, Patis, Editions Apogée.

Ancet, 2006 : P. Ancet, Phénomeénologie des corps monstruenx;, Patis, Presses Universitaires de France.

Andrieu, 2011 : B. Andrieu, Les avatars du corps : Une hybridation somatique, Montréal, Liber.

Bertrand, 2005 : R. Bertrand et A. Carol (dir), Le « monstre » humain : Imaginaire et société, Aix-en-
Provence, Publication de 1'Université de Provence.

Bogdan, 2013 : R. Bogdan, La fabrigue des monstres : Les Etats-Unis et le Freak Show 1840-1940, Patis,
Alma Editeur.

Boileau, 1674: N. Boileau, L'art  poétique,  chant 1III, disponible en ligne:
http://www.flotilege.free.fr/recueil /boileau-l art poetique.html

Bredekamp, 2015 : H. Bredekamp, Théorie de ['acte d'image, Paris, La Découverte.

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)



36 Jessica RAGAZZINI

Coulombe, 2009 : M. Coulombe, Imaginer le posthumain. Sociologie de l'art et archéologie d'un vestige, Laval,
Presse Universitaire Laval.

Deitch, 1992 : Jeffrey Deitch, Post Human, Pully | Lausanne, FAE Musée d'art contemporain.

Delassus, 1897 : J. Delassus, Les Incubes et des Succubes, Paris, Société du Mercure de France.

Foucault, 1999 : M. Foucault, Les Anormanx, Paris, Gallimard.

Freud, 1985 : S. Freud, L'inguiétante étrangeté et autres essais, Patis, Folio essais.

Le Breton, 1999 : D. Le Breton, Anthrapologie du corps et modernité, Paris, Presses Universitaires de France.

Le Breton, 1992 : D. Le Breton, La sociologie du corps, Paris, Presses Universitaires de France.

Martinez, 2011 : A. Mattinez, Images du corps monstrnenx, Paris, L'Harmattan.

Marzano, 2007 : M. Marzano, Philosgphie du corps, Patis, Presses Universitaires de France.

Roux, 2008 : O. Roux, Monsires : Une histoire générale de la tératologie des origines a nos jours, Paris, CNRS
Editions.

Revues :

Bogdan, 1994 : R. Bogdan, « Le commerce des monstres » en Actes de la recherche en sciences sociales,
Vol. 104, Le commerce des corps, pp. 34-46.

Bozzetto, 2001 : R. Bozzetto, « Monstres et monstruosités », en Le fantastique dans tous ses états, Aix-
en-Provence, Presses universitaites de Provence, généré le 16 novembre 2017:
http://books.openedition.org/pup/1530

Céard, 2004 : J. Céard, « L'énigme des monstres. Apercus sur l'histoire culturelle et scientifique de la
monstruosité », en Imaginaire & Inconscient, n° 13, p. 17-26. disponible en ligne:
https://www.cairn.info/revue-imaginaire-et-inconscient-2004-1-page-17.html

Clémot, 2014: H. Clémot, «Le monstre dans la philosophie contemporaine de Thorreur
cinématographique », en _Amerika, consulté le 18 novembre 2017, disponible en ligne :
http://ametika.revues.org/5192

Dupertex, Dutrait, 2011 : M. Dupetrex, F. Dutrait, « Qu'est-ce qu'un monstre ? », en Enfances & Psy,
n° 51, p. 17-24.

Foucart, 2010: Jean Foucart, « Monstruosité et transversalité. Figures contemporaines du
monstrueux », en  Pensée  plurielle, n° 24, p. 45-61, disponible en ligne:

Mori, 2012 : M Mori, « La vallée de I’étrange », Gradhiva, consulté le 20 novembre 2017, disponible
sur : http://gradhiva.revues.org/2311

Ohashi : Kantaro Ohashi, L bumain et le monstruenx: : L'idée de monstruosité chez Kant, disponible en ligne :
https://www.academia.edu/24537552/Lhumain et le monstrueux 1lid%C3%A% de mon
struosit%C3%A9 chez Diderot

Trottein, 2006 : S. Trottein, « Le post-humanisme de Nietzsche : réflexions sur un trait d’union »,
Noesis, 10, p. 289-300.

Mémoire et thése:

Crozatier, 2014 : N. Crozatier, Transhumanisme et héritage prométhéen : cartographie des mondes posthumains,
Université Grenoble-Alpes, Philosophie.

Nouailles, 2012 : B. Nouailles, e monstre, ou le sens de [écart essai sur une philosophie de la vie a partir des
legons de tératologie d’Etienne et d’Isodore Geoffroy Saint Hilaire, Université Blaise Pascal -
Clermont-Ferrand II, Philosophie.

Sitographie :
CNRTL, 2012: Défnition  Monstre, consulté le 10 octobre 2018, disponible en ligne:
http://www.cnrtl.fr/definition/monstre
The Barnum Museum, consulté le 15.11.2018, disponible en ligne : http://www.barnum-museum.org/
Vita More, 2003 : N. Vita More, Transhumanist manifesto, traduction en ligne consulté le 13 septembre

2018, disponible en ligne : https://docs.google.com/document/d/1S2uVu-
FSmalZdwQXT7F8QR-DxCpDS-pmZtd0jf Af65Lo/ edit

BDD-A30162 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:23 UTC)


http://www.tcpdf.org

