
 

ALIL, t. LVII, 2017, Bucureşti, p. 209–219 

LES  GESTES  DE  VÉNÉRATION  DES  RELIQUES  ET  LEURS 
SIGNIFICATIONS  DANS  L’ORTHODOXIE 

FELICIA  DUMAS∗ 

1. Liminaire 

Nous nous proposons d’étudier dans ce travail les gestes rituels de vénération 
des reliques faits par les fidèles orthodoxes et leurs significations. Nous 
comprenons par geste rituel tout mouvement du corps investi d’un sens 
conformément à un système codifié de pratiques, sous certaines conditions de 
temps et d’espace, pratiques ayant un sens vécu,  une valeur symbolique, et un 
rapport avec le sacré (Maisonneuve 1988 : 12). 

Le cadre contextuel anthropologique privilégié de cette recherche est 
représenté par l’un des plus grands mouvements pèlerins orthodoxes roumains 
contemporains, occasionné par la célébration de la fête de la sainte Parascève de 
Iasi, le 14 octobre. Nous travaillons sur un corpus d’observations enregistrées par 
nous-même, selon la méthode de l’observation participante (Maisonneuve 1988 : 
16), sur des fiches écrites, datées, et sur quelques documents vidéo. Depuis une 
vingtaine d’années déjà, nous nous insérons dans la foule de pèlerins1, afin 
d’observer naturellement et d’enregistrer aisément de l’intérieur, les gestes qu’ils 
font pour vénérer les reliques de la sainte Parascève, au niveau contextuel global de 
l’ensemble des coordonnées rituelles et spatio-temporelles de leur parcours pèlerin. 

La démarche méthodologique fondamentale est de nature anthropologique : 
nous étudions les significations rituelles des gestes de vénération des reliques 
(proprement dites, de piété et de foi, ainsi que d’efficacité, attribuées par l’imaginaire 
religieux des fidèles), le temps et l’endroit de leur manifestation. Elle est doublée 
d’une approche de réflexion comparative entre leur production dans le contexte du 
pèlerinage (dans un espace extérieur configuré exprès dans ce sens, dans la cour de la 
Métropole), lors de la fête de la sainte (qui rassemble beaucoup de monde et qui fait 

                                                            
∗ Université « Alexandru Ioan Cuza » de Iaşi, 11 Boulevard Carol I, Roumanie. 
1 Élevée dans la culture et la pratique orthodoxe, notre emplacement en tant que chercheur à 

l’intérieur du paradigme de la foi nous a beaucoup aidée pour le recueillement des données 
anthropologiques, pour la gestion des faits enregistrés et leur compréhension.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



 FELICIA  DUMAS 2 

 

210 

apparaître une file d’attente pour la vénération de son corps incorrompu), et la 
manifestation de ces gestes aux moments non-marqués du point de vue temporel 
festif, à l’endroit où les reliques sont conservées « habituellement » (en dehors de la 
période du pèlerinage), dans la cathédrale métropolitaine. Ceci nous a donné la 
possibilité d’étudier les différences de mise en scène corporelle et de gestion de 
l’espace et du temps qui apparaissent dans les deux types de situations. 

2. Vénérer les reliques des saints dans l’Orthodoxie 

Dans l’Église orthodoxe, les fidèles vénèrent les reliques des saints et des 
saintes, en les embrassant pieusement, animés par leur foi dans le pouvoir 
sanctificateur de Dieu, qui peut transfigurer, par l’intervention du Saint-Esprit, le 
corps de l’homme, le rendant incorrompu. Il s’agit des corps de certains êtres 
humains, « ayant mené une vie profondément spirituelle, remplie de bonnes actions 
et de piété, que l’Eglise considère dignes d’être vénérés » (Nica 2009 : 7) en tant 
que saints. L’un des plus grands théologiens orthodoxes français contemporains, le 
père archimandrite Placide Deseille, parle de la présence effective de la grâce 
divine dans les reliques des saints, en tant que forme de manifestation de l’amour 
de Dieu à leur égard, pour leur vie spirituelle remarquable, d’ascèse, de prière, et 
de charité. Les reliques sont donc de la matière sanctifiée et transfigurée par la 
grâce du Saint-Esprit. Ce que Dieu possède par sa nature, les saints arrivent à 
posséder, à la fin de leur vie de combat spirituel, au niveau de leur corps, par 
acquisition2. Cette conviction se trouve à la base de la foi des fidèles qui les 
vénèrent : en les embrassant, ils ont la conscience d’être en contact avec le sacré. 

Les reliques peuvent être entières ou fragmentaires ; il y a des reliquaires qui 
conservent des petits fragments ou diverses parties du corps de certains saints ou 
saintes, éparpillées un peu partout dans le monde, selon les aléas de l’histoire. Les 
Pères de l’Église et les théologiens orthodoxes insistent sur la présence 
« proportionnellement » identique du Saint-Esprit dans ces reliques, indifféremment 
de leur taille ; une présence efficace rituellement, qui témoigne, ecclésialement, de la 
présence concrète de la grâce divine dans la matière qu’elle transfigure.  

Le baiser des reliques est encadré et mis en scène par la manifestation 
d’autres gestes chrétiens de vénération dans le sens large, qui l’accompagnent : le 
signe de la croix, la petite ou la grande métanie3. Ce sont des gestes que les fidèles 
font aussi pour vénérer les icônes, ou certains objets liturgiques, chargés de 
sacralité (l’évangéliaire ou la croix, par exemple). Ces gestes sont porteurs d’une 
                                                            

2 Homélie sur le culte des reliques, prononcée le 6 août 2008, au Monastère orthodoxe de 
Solan, en France.  

3 La grande métanie est un geste liturgique, de vénération, qui consiste en une prosternation 
jusqu’à la terre, sur les genoux, accompagnée du signe de la croix. Le geste liturgique de la petite 
métanie consiste en une inclinaison profonde du buste, en touchant la terre de la main droite; 
accompagnée également du signe de la croix, la petite métanie est aussi un geste de vénération. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



3 LES  GESTES  DE  VÉNÉRATION  DES  RELIQUES  ET  LEURS  SIGNIFICATIONS 

 

211 

signification rituelle mentionnée par les théologiens liturgistes, dans le sillage des 
écrits patristiques : la vénération des personnes représentées dans les icônes, de la 
Parole divine contenue dans les évangiles et, respectivement, des saints auxquels 
appartiennent les reliques, dans notre cas très précis (Mitrofanovici 1929)4.  

Ces saints sont vénérés en tant qu’hommes ou femmes « entrés dans la gloire 
du ciel » (Le Tourneau 2005 : 560), qui figurent avec leurs noms dans le calendrier 
liturgique de l’Église, et surtout en tant que médiateurs et intercesseurs auprès de 
Dieu, pour les fidèles qui leur demandent, en embrassant leurs reliques, de les 
protéger, de leur venir en aide, d’exaucer leurs vœux. 

2.1. L’espace, l’endroit et le lieu 

Dans l’Orthodoxie, les reliques des saints (et des saintes) sont exposées dans 
des lieux spécialement aménagés dans les églises (de paroisse ou des monastères), 
sous des baldaquins en bois, richement ornés d’icônes et entourés de veilleuses, 
autrement dit dans des lieux assez marqués et visibles à l’intérieur de l’espace de 
l’église qui les abrite. Ces lieux engendrent, en le configurant, l’espace propre 
d’actualisation des gestes de vénération des reliques qui y sont exposées. Comme 
tous les gestes rituels, les gestes de vénération des reliques comportent donc leur 
propre espace, découpé à la fois dans l’espace corporel personnel de l’exécutant, et 
dans l’espace environnant immédiat. Ce dernier contient non seulement des 
dimensions spatiales, mais aussi des dimensions interpersonnelles, étant configuré 
par la présence d’autres personnes qui attendent à leur tour de vénérer ces reliques. 
Dans les églises qui abritent des reliques de saints très connus et très aimés par les 
fidèles, en général entières, il y a de véritables files d’attente qui se forment, qui 
compriment l’espace de manifestation des gestes de vénération (en excluant 
pratiquement la grande métanie, dont l’exécution suppose un espace assez large, qui 
permette la prosternation totale des fidèles les plus pieux) et diminue le temps investi 
par chaque fidèle pour la mise en place de son programme gestuel personnel de 
vénération. Nous comprenons ici la notion de programme gestuel dans la direction 
d’Albert Scheflen, en récupérant son concept de programme culturel (Scheflen 
1981 : 145) : un programme gestuel comprend l’ensemble des gestes de vénération 
des fidèles, qui impose des règles et des prescriptions et qui est sous-tendu par un 
système de valeurs, de normes et de tabous, intériorisé par chacun d’entre eux.   

Le geste d’embrasser les reliques, en tant que geste de vénération par excellence, 
normal et normatif, est fait à des endroits assez précis de celles-ci, notamment dans le cas 
des saints (et des saintes) dont l’Église a conservé le corps entier ; ces endroits 
correspondent à certaines parties du corps, considérées comme étant particulièrement 
chargées d’importance symbolique et d’efficacité rituelle : la tête, la main droite (ou les 
deux mains), qui dans la plupart des cas sont gardées découvertes, en dehors des 
                                                            

4 Voir aussi saint Basile le Grand, Epist. 340 ad Iulianum Apostatum, in Migne, Patr. Gr., 
T. XXXII, p. 1100. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



 FELICIA  DUMAS 4 

 

212 

ornements liturgiques qui revêtent le reste du corps et donc, exposées à la vue et au 
toucher des fidèles, ou bien à l’extérieur de la plaque de verre5 qui protège les saints 
corps, dans la plupart des châsses. Nous sommes là en présence d’une véritable mise en 
scène de l’orientation sémiotique de l’accomplissement du baiser de vénération, d’une 
prescription « canonique » visuelle de l’endroit à vénérer. Dans le cas très précis qui nous 
intéresse dans ce travail, les reliques de la sainte Parascève de Iasi sont conservées 
entières dans la cathédrale métropolitaine de la ville de Iasi, sous un baldaquin 
spécialement aménagé (pour remplir cette fonction) dans la partie droite de la nef ; son 
corps demeuré incorrompu le long des siècles est gardé dans une châsse, sous une plaque 
transparente de protection, intégralement recouvert d’un ornement liturgique conçu 
spécialement pour cet usage, à l’initiative des gens de l’Église ou de certains fidèles, en 
signe de reconnaissance pour des vœux que la sainte leur à exaucés. Ses mains sont 
réunies sur la poitrine, vers le milieu du corps, se laissant deviner ainsi sous le vêtement 
liturgique (la main droite étant superposée sur la gauche), en dehors de la plaque 
transparente et exposées ainsi au contact direct des fidèles. Ceux-ci vénèrent les reliques 
de la sainte en les embrassant à cet endroit précis,  ou bien en les touchant, à ce même 
endroit (avec la tête, le front, les deux mains, ou seulement la main droite). Dans la 
châsse, la tête de la sainte est coiffée d’une couronne dorée, qui symbolise son statut 
particulier, de sainte ayant reçu de Dieu, pour la qualité exemplaire de sa vie, la couronne 
de la sainteté. Même si recouvert de verre, cet endroit est choisi également par les fidèles 
pour être embrassé (en deuxième position, après les mains), leur piété étant alimentée par 
la vue de cet insigne particulier de sa sainteté, de son appartenance au sacré. À la 
différence de la foi, nourrie par la « certitude de l’Invisible »6, le sentiment religieux qui 
anime également la dévotion des fidèles et la vénération des reliques est stimulé et 
satisfait de manière visuelle, par le désir de voir des manifestations concrètes du sacré, 
que Mircea Eliade appelle dans son Traité d’histoire des religions, des hiérophanies. 
La vue est donc très importante pour le fidèle qui vénère les reliques, qui sont pour lui 
des hiérophanies, et stimule la manifestation de ses gestes de vénération. Nous reprenons 
ici la distinction faite entre la foi et le sentiment religieux, au niveau de la pratique 
religieuse et liturgique, par A. Schmemann: le sentiment religieux est différent de la foi 
parce qu’il se nourrit de lui-même, c’est-à-dire de la satisfaction qu’il produit et qui 
correspond aux « besoins spirituels » subjectifs et individuels. La foi représente un 
combat intérieur permanent. Au contraire, le sentiment religieux contente, satisfait, 
justement à cause du fait qu’il est passif. Il est très attaché à la forme, aux rites et à la 
tradition (Schmemann 1985 : 154). 

Quant au symbolisme des mains non-recouvertes par la plaque de protection, 
et que les fidèles embrassent, il est lié à la fois à la biographie de la sainte et aux 
bonnes actions accomplies par elle le long de sa vie (qui suppose un savoir rituel7 
encyclopédique de la part des fidèles), et à l’efficacité rituelle du geste de la 
                                                            

5 Ou de plastique transparent. 
6 Référence au titre d’un livre récent signé par le père archimandrite Placide Deseille (Deseille 2012). 
7 Pour A. de Souzenelle, le symbolisme de cette partie du corps est lié à la connaissance, une 

connaissance qui est à la fois amour, charité (Souzenelle 1991 : 304). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



5 LES  GESTES  DE  VÉNÉRATION  DES  RELIQUES  ET  LEURS  SIGNIFICATIONS 

 

213 

bénédiction, qui se fait avec la main droite dans le christianisme, et qui suggère en 
même temps la mise en place d’une relation de communion, de proximité affective 
entre la sainte qui exauce généreusement les vœux des fidèles qui la vénèrent 
justement dans ce but, pour lui demander d’intercéder pour eux, et ceux-ci.  

Pour les fidèles qui vénèrent ses reliques, la représentation de son corps 
déposé dans la châsse n’est point celle d’un corps sans vie qui repose dans un 
cercueil, mais celle d’une hiérophanie ; en même temps, grâce à la tradition de 
longue durée de la pratique rituelle de la vénération des reliques des saints (et des 
saintes) dans l’Orthodoxie, ce corps  est représenté comme une présence réelle et 
symboliquement vivante, la présence effective, familière et proche de la sainte 
Parascève, dont les fidèles s’approchent avec foi et amour.    

2.2. Le temps et la durée 

Les reliques des saints sont vénérées à des moments non-marqués du point de 
vue liturgique, en dehors des jours de leur fête et de toutes célébrations, ou bien 
pendant celles-ci. Il en est de même pour les reliques de la sainte Parascève de Iasi. 
Nous aimerions d’abord faire référence aux moments situés temporellement en 
dehors du pèlerinage engendré par sa fête (le 14 octobre), lorsque ses reliques se 
trouvent à leur place bien délimitée spatialement dans la cathédrale métropolitaine.  

Le temps non-marqué liturgiquement permet la mise en place de programmes 
gestuels de vénération des reliques assez élaborés de la part des fidèles, caractérisés 
par une durée évidente à ce niveau, de la manifestation des gestes. Ce type de 
temps attire moins de monde dans la cathédrale, ce qui fait que les fidèles qui 
veulent vénérer les reliques sont moins nombreux, ayant ainsi la possibilité de 
gérer une durée plutôt importante de l’exécution de leurs gestes : ils prennent leur 
temps pour faire des métanies ou des inclinaisons, et surtout pour rester en contact 
avec le corps de la sainte, en position de prière et de recueillement. Dans ce cadre 
contextuel configuré temporellement de cette façon, les programmes gestuels de 
vénération des reliques accomplis par certains fidèles comprennent donc, en plus 
du baiser des reliques, le toucher prolongé de celles-ci avec la tête ou le front, et 
parfois même avec le bras et la moitié de leur corps. Certains fidèles restent 
prosternés au-dessus de la châsse, pour prononcer leurs prières d’intercession, dans 
une sorte de geste de prise de possession du corps de la sainte, et à la fois 
d’abandon du leur dans « les bras » de celle-ci, pour y chercher refuge et 
protection. D’autres fidèles restent recueillis assez longtemps pour faire leur prière 
devant le corps de la sainte, debout ou agenouillés, tout en gardant le contact avec 
elle, par l’intermédiaire de leur main droite, posée le plus souvent sur les mains 
croisées de la sainte. Le programme gestuel qu’ils accomplissent ainsi en présence 
de son corps, engendré par leur foi et par la proximité des reliques, comprend en 
plus des gestes habituels de vénération, des positions de recueillement et de prière, 
dont la mise en place est sous-tendue par cette possibilité d’une gestion généreuse 
du temps, exprimée en paramètres de longue durée pour les manifestations 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



 FELICIA  DUMAS 6 

 

214 

gestuelles. Cette durée est comprimée aux moments des célébrations liturgiques, 
caractérisés par une affluence de personnes qui attendent leur tour pour vénérer les 
reliques. Dans ces conditions, les fidèles ont moins de temps à leur disposition pour 
mettre en place un programme gestuel de longue durée, se contentant seulement de 
l’exécution des gestes habituels de vénération, le signe de la croix, le baiser et le 
toucher rapide, en diminuant jusqu’à sa disparition totale le temps d’un éventuel 
recueillement devant la châsse.   

Le contact avec les reliques, par l’intermédiaire du toucher (en plus du geste 
de les embrasser) est extrêmement important pour les fidèles qui les vénèrent, 
représentant pour eux une expérience sensorielle concrète du sacré.  

En ce qui concerne la manifestation des programmes gestuels de vénération des 
reliques, on peut remarquer quelques différences de gestion du temps et de l’espace 
engendrées par l’opposition homme/femme et par l’âge des fidèles. En général, les 
femmes ont tendance à mettre en place des gestes beaucoup plus élaborés et à rester en 
position recueillie devant les reliques pendant plus de temps que les hommes. L’âge 
des fidèles influence également leurs manifestations gestuelles de vénération : les plus 
jeunes  ne bénéficient pas, en général (il y a toujours des exceptions, au niveau d’un 
corpus d’observations enregistrées de façon empirique, pendant plus de vingt ans), 
d’un savoir rituel8 qui sous-tende la mise en place d’un programme gestuel élaboré de 
vénération des reliques ; d’un autre côté, l’âge avancé des fidèles, hommes ou femmes, 
les empêchent d’accomplir certains gestes, comme celui de la grande prosternation 
(métanie), par exemple.  

Quant aux interdictions qui fonctionnent à l’égard de l’exécution des gestes 
de vénération des reliques, comme il s’agit d’un contact direct avec un corps saint, 
pendant la période de leurs règles mensuelles, les femmes (considérées impures) 
n’ont pas le droit de les toucher. En vertu de la manifestation dans l’Orthodoxie de 
la même tradition de longue date de la pratique rituelle de la vénération des 
reliques des saints (et des saintes), dont nous parlions plus haut, les femmes sont 
censées connaître cette interdiction et surtout, la respecter. On compte donc, sur 
leur savoir traditionnellement implicite, à ce sujet. 

3. Les pèlerins de sainte Parascève au contact de ses reliques :  
leur quête du sacré et l’aventure gestuelle de leur démarche pèlerine 

Le jour de la fête de la sainte Parascève, le 14 octobre, est particulièrement 
chargé d’importance rituelle, car il s’inscrit dans le temps liturgique officiel de 
l’Église, consigné dans le calendrier. Il attire donc, à cause de ceci, des foules 
considérables de pèlerins venus des différents coins du pays pour vénérer ses 
reliques, à cette occasion spéciale, la célébrant pour sa fête. D’un temps liturgique, 
il devient ainsi un temps de pèlerinage, qui englobe également le temps personnel 
                                                            

8 Fondé sur une éducation religieuse et une pratique rituelle de longue date de la vénération 
des reliques.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



7 LES  GESTES  DE  VÉNÉRATION  DES  RELIQUES  ET  LEURS  SIGNIFICATIONS 

 

215 

que chaque pèlerin investit dans sa démarche pèlerine. Les gestes de vénération 
que les fidèles accomplissent en proximité des reliques sont quasiment les mêmes 
qu’en temps ordinaire ; toutefois, l’ensemble de leur programme gestuel est 
influencé par la modification de la configuration spatiale de leur rencontre avec la 
sainte, engendrée à son tour par la dilatation du temps normal d’exécution, en 
temps pèlerin. Les spécialistes en anthropologie religieuse parlent d’un temps et 
d’un espace propres au pèlerinage, inscrits dans et engendrés par la dimension 
religieuse de la foi, de l’effort et de l’expérience de la théophanie des pèlerins 
(Dupront 1995). Dans le cas très précis du pèlerinage qui nous intéresse ici, son but 
est représenté justement par la vénération des reliques de la sainte Parascève de 
Iasi, le jour de sa fête. Celles-ci représentent pour l’homme religieux, le chrétien 
qui s’engage à accomplir ce pèlerinage, animé par une quête du sacré, des 
théophanies, ou bien, comme nous l’avons déjà dit plus haut, des hiérophanies, des 
preuves concrètes de la manifestation du divin, de son intervention sanctificatrice 
dans le monde matériel. Elles ont le rôle d’affermir la foi des pèlerins, de les 
encourager, en leur servant d’exemple, pour continuer leur combat spirituel sur la 
voie qui les mène au Royaume des cieux. 

3.1. L’espace, les endroits et les lieux 

Pour accueillir spatialement la foule de pèlerins qui arrivent à la cathédrale 
métropolitaine de Iasi pour vénérer les reliques de la sainte Parascève (on parle de 
plusieurs dizaines de milliers, chaque année), les autorités ecclésiastiques procèdent à 
un élargissement de l’espace environnant immédiat de la châsse, en l’ouvrant vers 
l’extérieur : le saint corps est déposé dans la cour de la cathédrale, sous un autre 
baldaquin, spécialement conçu pour cette occasion. Cette ouverture est assurée par 
une prise de possession des lieux avoisinants de la cathédrale, à l’intérieur de la cour, 
qui permet l’accès visuel de tous les côtés ; toutefois, l’accès rituel pour la vénération 
est soigneusement configuré par la mise en place de barrières métalliques, qui 
marquent le parcours ainsi normé du pèlerin, vers le contact avec les reliques de la 
sainte. À cause de leur nombre important, les fidèles doivent attendre un certain 
temps, à une file, leur tour pour arriver devant la châsse et pouvoir vénérer le corps 
incorrompu de la sainte Parascève. Dans ces conditions particulières, l’espace propre 
d’actualisation de leurs gestes de vénération est fortement comprimé par la 
dimension interpersonnelle très marquée de cette attente (socio)-rituelle, qui 
engendre une compression de la durée personnelle de vénération. Les programmes 
gestuels sont réduits au minimum, se résumant aux gestes essentiels de vénération : 
le signe de la croix, le baiser des reliques, leur toucher avec la main et avec des petits 
objets personnels appartenant à des personnes qui n’ont pas pu se déplacer et qui 
bénéficient, par procuration d’exécution, du contact avec les reliques, et par 
contagion métonymique avec le saint corps, de ses vertus sanctificatrices. Comme 
nous le disions plus haut, ces gestes de vénération des reliques représentent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



 FELICIA  DUMAS 8 

 

216 

également autant de signes rituels, pourvus de significations, dont la modalité de 
production est la reconnaissance (Eco 1992 : 72)9. Ils sont reconnus par l’ensemble 
des autres fidèles engagés à leur tour dans une démarche pèlerine en tant que gestes 
de vénération traditionnels et « canoniques », en vertu d’un savoir rituel sous-tendu 
par leur pratique religieuse et par une éducation de ce type. En même temps, les 
autres gestes, de toucher le corps de la sainte avec des objets personnels appartenant 
à des personnes absentes (en général des vêtements ou des accessoires 
vestimentaires, qui pourraient être interprétés comme des prolongements des corps 
de celles-ci), sont acceptésâ (et tolérés) dans le cadre contextuel large du pèlerinage, 
étant engendrés par la foi populaire et l’imaginaire pèlerin ; d’un point de vue 
sémiotique, leur mode de production est l’invention (Eco 1992 : 95)10. Nous avons 
étudié ailleurs le fonctionnement de ce mode de production sémiotique dans le cadre 
du même paradigme, religieux orthodoxe, dans un contexte rituel différent, 
représenté par la célébration de la liturgie eucharistique de saint Jean Chrysostome 
(« la messe » de l’Orthodoxie), où nous avons inventorié des gestes similaires, de 
substitution des personnes absentes par ces objets-substituts ou prolongements de 
leurs corps11, afin de les faire bénéficier, par procuration, de l’efficacité rituelle des 
séquences gestuelles liturgiques à l’actualisation desquelles participent ces objets 
(Dumas 2000 : 140). 

Dans les conditions spatiales et temporelles ainsi configurées du pèlerinage, 
les codifications plutôt implicites qui fonctionnent, en période neutre, au sujet des 
endroits des reliques « choisis » pour être embrassés par les fidèles, sont plus ou 
moins respectées et repérables, notamment à cause de la compression du temps 
personnel dont dispose chaque pèlerin pour accomplir ce geste. Le résultat gestuel 
rituel de cet état des choses est une multiplication du geste du baiser, accompli à 
plusieurs endroits, plus ou moins aléatoires, des reliques, au moment précis où les 
pèlerins arrivent à côté d’elles pour les vénérer, après leur temps d’attente à la file. 
Leur emplacement sous le baldaquin aménagé dans la cour de la métropole 
contribue également à la mise en place de ce type de réactions gestuelles : les 
pèlerins peuvent passer des deux côtés de la châsse (ce qui n’est pas le cas lorsque 
les reliques se trouvent à leur place habituelle, dans la cathédrale), en la longeant 
dans un sens précis, des pieds vers la tête de la sainte, pour la vénérer. 

                                                            
9 « Un processus de reconnaissance a lieu quand un objet ou un événement donné [...] est 

interprété par un destinataire comme l’expression d’un contenu donné, soit en fonction d’une 
corrélation déjà prévue par un code, soit en fonction d’une corrélation établie directement par le 
destinataire ». 

10 « Nous définissons comme invention un mode de production qui exige que le producteur de 
la fonction sémiotique choisisse un continuum matériel, non encore segmenté en fonction des 
intentions qu’il se propose, et suggère une nouvelle manière de les structurer pour y opérer les 
transformations des éléments pertinents  d’un type de contenu ». 

11 Des petits objets personnels, des vêtements, des mouchois en tissu, etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



9 LES  GESTES  DE  VÉNÉRATION  DES  RELIQUES  ET  LEURS  SIGNIFICATIONS 

 

217 

3.2. Le temps pèlerin et l’attente 

Cette multiplication du geste d’embrasser les reliques, à plusieurs endroits 
différents, apparaît aussi comme une manifestation gestuelle de la ferveur des 
pèlerins, alimentée et augmentée par leur temps d’attente à la file. Cette attente (qui 
compte en général plusieurs heures) prépare spirituellement le point culminant de 
leur effort, représenté par la rencontre avec la sainte, et déclenche une mise en 
scène beaucoup plus dramatique de leurs programmes gestuels de vénération. La 
dimension dramatique est suggérée par un désir assez évident de bénéficier le plus 
possible du contact avec les reliques, par des baisers et des touchers multipliés, au 
moment où les pèlerins parviennent au bout de leur attente, en proximité des 
reliques de la sainte, cette présence sacrée qui leur est si chère, qu’ils sont venus 
vénérer (parfois de très loin) pour sa fête. Leur attente fait partie du temps pèlerin, 
dont les dimensions dépendent de la configuration humaine d’ensemble du 
pèlerinage, du nombre des gens qui s’engagent à leur tour dans cette démarche 
pèlerine ; elle est comprise en termes de temps investi spirituellement pour se 
préparer, avec patience et dans le recueillement, pour une rencontre exceptionnelle, 
avec le sacré. En même temps, cette attente représente une offrande que les 
pèlerins offrent à la sainte, en échange des nombreux vœux exaucés, des bienfaits 
accordés, et avec l’espoir d’en obtenir d’autres, pour l’avenir.   

La temporalité qui sous-tend donc habituellement la manifestation des gestes 
de vénération des reliques de la sainte se voit modifier ainsi par sa transformation 
en temps pèlerin. Malgré une dilatation du temps de la démarche pèlerine dans son 
ensemble, la durée proprement dite de la manifestation des gestes de vénération est 
réduite par les dimensions interpersonnelles de la file d’attente, qui oblige les 
pèlerins à faire vite, pour laisser la place et le temps aux autres, à ceux de derrière... 
Les métanies sont exclues, le temps et les positions de recueillement aussi. Les 
inclinaisons se font rapidement et brièvement, les gestes du baiser se multiplient, 
ainsi que ceux de toucher le corps de la sainte avec la main droite, la tête et divers 
objets personnels, accomplis à leur tour assez rapidement. La charité chrétienne à 
l’égard des autres pèlerins engendre une sorte de partage avec eux du temps 
personnel de manifestation des gestes de vénération de la sainte. Ou bien, avec les 
mots d’E.T. Hall, il se produit une synchronisation interpersonnelle des différents 
rythmes temporels (Hall 1984 : 188) de vénération de reliques, de ces pèlerins.    

4. En guise de conclusion : les gestes de vénération des reliques  
et leur perception par l’homme contemporain 

Tous ces gestes de vénération des reliques sont porteurs de sens pour l’homme 
religieux, situé à l’intérieur du paradigme de la foi, qui s’inscrit ou non dans 
l’aventure pèlerine du 14 octobre. Il les reconnaît en tant que manifestations 
gestuelles normales de respect et d’amour-communion, accomplies par les fidèles en 
présence du corps incorrompu de la sainte, qui représente pour eux une hiérophanie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



 FELICIA  DUMAS 10 

 

218 

Pour lui, ces gestes, reconnus en tant que signes rituels, communiquent des 
significations religieuses proprement dites, à savoir la foi et la dévotion (Vicovan 
2012) des fidèles qui les accomplissent. Les fidèles-exécutants, se situent, quant à 
eux,  à l’intérieur d’une logique d’un autre type de communication, sensorielle certes, 
mais aussi spirituelle, une communication « mystérieuse » (Levalois 2012 : 116) 
avec la sainte, vue comme une présence réelle du divin. En même temps, pour la 
plupart d’entre eux, ces gestes de vénération actualisent aussi des significations 
d’efficacité rituelle, comme la sanctification personnelle, la guérison des maladies et 
l’obtention de plusieurs effets positifs.  

La gestion du temps d’attente des pèlerins à la file, afin de parvenir à cette 
rencontre avec le sacré, semble tout à fait normale à l’homme religieux, étant 
comprise comme une manifestation de leur foi profonde, parfois populaire et mêlée 
avec des superstitions. D’un point de vue anthropologique, ces dernières relèvent 
plutôt de la catégorie des interdictions et des tabous ; on y retrouve des 
codifications informelles portant sur la main qui doit toucher les reliques 
(« forcément » la droite), sur l’obligation (toujours informelle) d’avoir un peu de 
basilic sur soi, qui, après avoir été en contact avec les reliques, portera bonheur au 
possesseur, ou bien des interdictions plus traditionnelles : les femmes ne doivent 
pas s’approcher des reliques en période des règles, ou avec la tête découverte, sans 
foulard. À une époque où l’homme contemporain vit à une vitesse étourdissante et 
affirme sans arrêt manquer de temps, ces pèlerins attendent plusieurs heures 
d’affilée pour embrasser pendant quelques instants les reliques de la sainte, et 
l’homme religieux n’y trouve rien de surprenant. Tout simplement parce que leurs 
rythmes de vie (Hall 1984 : 206) sont différents, celui des pèlerins étant inscrit 
dans le temps ritualisé du pèlerinage.  

Cette manière très particulière de gestion du temps, de l’espace (à organisation 
notamment informelle : Hall 1971 : 130) et de l’effort personnel risque de sembler 
complétement dépourvue de sens, sinon carrément saugrenue, à l’homme non-
concerné par la pratique religieuse, situé dans un paradigme laïc et social. Pour ce type 
de « spectateur », les gestes des fidèles d’embrasser avec ferveur les reliques de la 
sainte ne peuvent communiquer autre chose qu’un sens strictement « littéral », qui, en 
dehors de son contexte sémiotique global de manifestation, devient une sorte de 
non-sens : faire la queue pour embrasser un corps dépourvu de vie, déposé dans un 
cercueil, dont on attend par la suite des effets miraculeux comme conséquences de ceci. 
Loin de représenter une catégorie homogène, cet homme non-concerné par le 
paradigme religieux, peut aussi en voir une réminiscence anachronique d’une piété 
populaire révolue, qui lui semble incompatible avec l’époque contemporaine. 

BIBLIOGRAPHIE 

Deseille 2012 = Archimandrite Placide Deseille, Certitude de l’invisible. Éléments de doctrine 
chrétienne selon la Tradition de l’Église Orthodoxe, Monastère Saint-Antoine-Le-Grand, 
Monastère de Solan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei



11 LES  GESTES  DE  VÉNÉRATION  DES  RELIQUES  ET  LEURS  SIGNIFICATIONS 

 

219 

Dumas 2000 = Felicia Dumas, Gest şi expresie în liturghia ortodoxă. Studiu semiologic,  Iaşi, 
Institutul European. 

Dumas 2010 = Felicia Dumas, « Despre pelerinaj, pelerini şi întâlnirea omului cu sfinţii în zi de 
sărbătoare », dans Tabor, no. 8, IV, novembre, p. 51 – 60. 

Dupront 1995 =  Alphonse Dupront, « Pèlerinages et lieux sacrés », dans Encyclopaedia Universalis, 
vol. 17. 

Eco 1992 =  Umberto Eco, La production des signes, Paris, Librairie Générale Française. 
Eliade 1949 = Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Paris, Payot. 
Hall 1971 = Edward T. Hall, La dimension cachée, traduit de l’anglais par Amélie Petita, Paris, Seuil.  
Hall 1984 = Edward T. Hall, La danse de la vie. Temps culturel, temps vécu, traduit de l’anglais par 

Anne-Lise Hacker, Paris, Seuil. 
Le Tourneau 2005 = Dominique Le Tourneau, Les mots du christianisme, catholicisme, orthodoxie, 

protestantisme, Paris, Fayard. 
Levalois 2012 = Christophe Levalois, Prendre soin de l’autre. Une vision chrétienne de la 

communication, Paris, Cerf. 
Maisonneuve 1988 = Jean Maisonneuve, Les Rituels, Paris, P.U.F. 
Mitrofanovici 1929 = Vasile Mitrofanovici, Liturgica Bisericei Ortodoxe, Cernăuţi. 
Nica 2009 = Arhimandrit Emilian Nica, Sfinţi ocrotitori ai Moldovei canonizaţi în perioada 1992–2009, 

Iaşi, Editura Doxologia. 
Scheflen 1981 = Albert Scheflen, « Systèmes de la communication humaine », dans Y. Winkin,  

La nouvelle communication, traduction de D. Bansard, A. Cardoen, M.-C. Chiarieri, 
J.-P. Simon et Y. Winkin, Paris, Seuil. 

Schmemann 1985 =  A. Schmemann, L’Eucharistie, Sacrement du Royaume, O.E.I.L./ YMCA Press. 
Souzenelle 1991 = A. de Souzenelle, Le symbolisme du corps humain, Paris, Albin Michel. 
Vicovan 2012 = Preot Prof. dr. Ion Vicovan, Cuvioasa Parascheva, sfânta populară a Ortodoxiei în 

istoria şi evlavia poporului român, Iaşi, Editura Doxologia. 

THE GESTURES OF RELICS VENERATION 
AND THEIR SIGNIFICANCE IN ORTHODOXY 

ABSTRACT 

The purpose of this paper is to study the ritual gestures made by the Orthodox believers when 
they venerate relics and their signification. The fundamental methodological approach is of an 
anthropological nature: we study the ritual signification of the gestures of relics veneration set against 
the time and the place where they are performed. Additionally, we compare the production of these 
gestures in the context of the pilgrimage during the Feast of Saint Paraskevi (the focus of this paper, 
which attracts many people and leads to the formation of a queue for the veneration of her incorrupted 
body) as opposed to the moments which are not temporally marked from a festive point of view, in 
their habitual place of display in the Metropolitan Cathedral. This approach gives us the opportunity 
to study the differences between these two types of situations in terms of the way in which the body 
movements are produced, and how space and time are managed. 

 
Keywords: ritual gestures, relics veneration, Orthodoxy, cultural signification, pilgrimage. 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)
BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

