LES GESTES DE VENERATION DES RELIQUES ET LEURS
SIGNIFICATIONS DANS L’ORTHODOXIE

FELICIA DUMAS"

1. Liminaire

Nous nous proposons d’étudier dans ce travail les gestes rituels de vénération
des reliques faits par les fidéles orthodoxes et leurs significations. Nous
comprenons par geste rituel tout mouvement du corps investi d’un sens
conformément a un systéme codifi¢ de pratiques, sous certaines conditions de
temps et d’espace, pratiques ayant un sens vécu, une valeur symbolique, et un
rapport avec le sacré (Maisonneuve 1988 : 12).

Le cadre contextuel anthropologique privilégié de cette recherche est
représenté par I'un des plus grands mouvements pélerins orthodoxes roumains
contemporains, occasionné par la célébration de la féte de la sainte Parascéve de
Iasi, le 14 octobre. Nous travaillons sur un corpus d’observations enregistrées par
nous-méme, selon la méthode de I’observation participante (Maisonneuve 1988 :
16), sur des fiches écrites, datées, et sur quelques documents vidéo. Depuis une
vingtaine d’années déja, nous nous insérons dans la foule de pélerins', afin
d’observer naturellement et d’enregistrer aisément de 1’intérieur, les gestes qu’ils
font pour vénérer les reliques de la sainte Parascéve, au niveau contextuel global de
I’ensemble des coordonnées rituelles et spatio-temporelles de leur parcours pélerin.

La démarche méthodologique fondamentale est de nature anthropologique :
nous étudions les significations rituelles des gestes de vénération des reliques
(proprement dites, de piété et de foi, ainsi que d’efficacité, attribuées par I’imaginaire
religieux des fidéles), le temps et ’endroit de leur manifestation. Elle est doublée
d’une approche de réflexion comparative entre leur production dans le contexte du
pelerinage (dans un espace extérieur configuré expres dans ce sens, dans la cour de la
Meétropole), lors de la féte de la sainte (qui rassemble beaucoup de monde et qui fait

* Université « Alexandru Ioan Cuza » de Iasi, 11 Boulevard Carol I, Roumanie.

! Elevée dans la culture et la pratique orthodoxe, notre emplacement en tant que chercheur a
I’intérieur du paradigme de la foi nous a beaucoup aidée pour le recueillement des données
anthropologiques, pour la gestion des faits enregistrés et leur compréhension.

ALIL, t. LVII, 2017, Bucuresti, p. 209-219

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



210 FELICIA DUMAS 2

apparaitre une file d’attente pour la vénération de son corps incorrompu), et la
manifestation de ces gestes aux moments non-marqués du point de vue temporel
festif, a ’endroit ou les reliques sont conservées « habituellement » (en dehors de la
période du pelerinage), dans la cathédrale métropolitaine. Ceci nous a donné la
possibilité d’étudier les différences de mise en scéne corporelle et de gestion de
I’espace et du temps qui apparaissent dans les deux types de situations.

2. Vénérer les reliques des saints dans I’Orthodoxie

Dans 1’Eglise orthodoxe, les fidéles vénérent les reliques des saints et des
saintes, en les embrassant pieusement, animés par leur foi dans le pouvoir
sanctificateur de Dieu, qui peut transfigurer, par I’intervention du Saint-Esprit, le
corps de ’homme, le rendant incorrompu. Il s’agit des corps de certains étres
humains, « ayant mené une vie profondément spirituelle, remplie de bonnes actions
et de piété, que I’Eglise considére dignes d’étre vénérés » (Nica 2009 : 7) en tant
que saints. L un des plus grands théologiens orthodoxes francais contemporains, le
pére archimandrite Placide Deseille, parle de la présence effective de la grace
divine dans les reliques des saints, en tant que forme de manifestation de 1’amour
de Dieu a leur égard, pour leur vie spirituelle remarquable, d’ascése, de priere, et
de charité. Les reliques sont donc de la matiére sanctifiée et transfigurée par la
grace du Saint-Esprit. Ce que Dieu possede par sa nature, les saints arrivent a
posséder, a la fin de leur vie de combat spirituel, au niveau de leur corps, par
acquisition®. Cette conviction se trouve a la base de la foi des fidéles qui les
vénérent : en les embrassant, ils ont la conscience d’étre en contact avec le sacré.

Les reliques peuvent étre entiéres ou fragmentaires ; il y a des reliquaires qui
conservent des petits fragments ou diverses parties du corps de certains saints ou
saintes, éparpillées un peu partout dans le monde, selon les aléas de I’histoire. Les
Péres de I’Eglise et les théologiens orthodoxes insistent sur la présence
« proportionnellement » identique du Saint-Esprit dans ces reliques, indifféremment
de leur taille ; une présence efficace rituellement, qui témoigne, ecclésialement, de la
présence concreéte de la grace divine dans la matiére qu’elle transfigure.

Le baiser des reliques est encadré et mis en scéne par la manifestation
d’autres gestes chrétiens de vénération dans le sens large, qui I’accompagnent : le
signe de la croix, la petite ou la grande métanie’. Ce sont des gestes que les fidéles
font aussi pour vénérer les icOnes, ou certains objets liturgiques, chargés de
sacralité (I’évangéliaire ou la croix, par exemple). Ces gestes sont porteurs d’une

2 Homélie sur le culte des reliques, prononcée le 6 aoit 2008, au Monastére orthodoxe de
Solan, en France.

3 La grande métanie est un geste liturgique, de vénération, qui consiste en une prosternation
jusqu’a la terre, sur les genoux, accompagnée du signe de la croix. Le geste liturgique de la petite
métanie consiste en une inclinaison profonde du buste, en touchant la terre de la main droite;
accompagnée également du signe de la croix, la petite métanie est aussi un geste de vénération.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



3 LES GESTES DE VENERATION DES RELIQUES ET LEURS SIGNIFICATIONS 211

signification rituelle mentionnée par les théologiens liturgistes, dans le sillage des
écrits patristiques : la vénération des personnes représentées dans les icones, de la
Parole divine contenue dans les évangiles et, respectivement, des saints auxquels
appartiennent les reliques, dans notre cas trés précis (Mitrofanovici 1929)*.

Ces saints sont vénérés en tant qu’hommes ou femmes « entrés dans la gloire
du ciel » (Le Tourneau 2005 : 560), qui figurent avec leurs noms dans le calendrier
liturgique de I’Eglise, et surtout en tant que médiateurs et intercesseurs auprés de
Dieu, pour les fidéles qui leur demandent, en embrassant leurs reliques, de les
protéger, de leur venir en aide, d’exaucer leurs veeux.

2.1. L’espace, I’endroit et le lieu

Dans I’Orthodoxie, les reliques des saints (et des saintes) sont exposées dans
des lieux spécialement aménagés dans les églises (de paroisse ou des monastéres),
sous des baldaquins en bois, richement ornés d’icones et entourés de veilleuses,
autrement dit dans des lieux assez marqués et visibles a I’intérieur de I’espace de
I’église qui les abrite. Ces lieux engendrent, en le configurant, I’espace propre
d’actualisation des gestes de vénération des reliques qui y sont exposées. Comme
tous les gestes rituels, les gestes de vénération des reliques comportent donc leur
propre espace, découpé a la fois dans I’espace corporel personnel de I’exécutant, et
dans 1’espace environnant immédiat. Ce dernier contient non seulement des
dimensions spatiales, mais aussi des dimensions interpersonnelles, étant configuré
par la présence d’autres personnes qui attendent a leur tour de vénérer ces reliques.
Dans les églises qui abritent des reliques de saints trés connus et trés aimés par les
fideles, en général entieres, il y a de véritables files d’attente qui se forment, qui
compriment [’espace de manifestation des gestes de vénération (en excluant
pratiquement la grande métanie, dont I’exécution suppose un espace assez large, qui
permette la prosternation totale des fideles les plus pieux) et diminue le temps investi
par chaque fideéle pour la mise en place de son programme gestuel personnel de
vénération. Nous comprenons ici la notion de programme gestuel dans la direction
d’Albert Scheflen, en récupérant son concept de programme culturel (Scheflen
1981 : 145) : un programme gestuel comprend 1’ensemble des gestes de vénération
des fideles, qui impose des régles et des prescriptions et qui est sous-tendu par un
systéme de valeurs, de normes et de tabous, intériorisé par chacun d’entre eux.

Le geste d’embrasser les reliques, en tant que geste de vénération par excellence,
normal et normatif, est fait a des endroits assez précis de celles-ci, notamment dans le cas
des saints (et des saintes) dont I’Eglise a conservé le corps entier; ces endroits
correspondent a certaines parties du corps, considérées comme étant particulierement
chargées d’importance symbolique et d’efficacité rituelle : la téte, la main droite (ou les
deux mains), qui dans la plupart des cas sont gardées découvertes, en dehors des

* Voir aussi saint Basile le Grand, Epist. 340 ad lulianum Apostatum, in Migne, Patr. Gr.,
T. XXXIIL, p. 1100.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



212 FELICIA DUMAS 4

ornements liturgiques qui revétent le reste du corps et donc, exposées a la vue et au
toucher des fidéles, ou bien & I’extérieur de la plaque de verre’ qui protége les saints
corps, dans la plupart des chasses. Nous sommes la en présence d’une véritable mise en
scene de I’orientation sémiotique de 1’accomplissement du baiser de vénération, d’une
prescription « canonique » visuelle de 1’endroit a vénérer. Dans le cas trés précis qui nous
intéresse dans ce travail, les reliques de la sainte Parascéve de lasi sont conservées
entires dans la cathédrale métropolitaine de la ville de Iasi, sous un baldaquin
spécialement aménagé (pour remplir cette fonction) dans la partie droite de la nef’; son
corps demeuré incorrompu le long des siécles est gardé dans une chésse, sous une plaque
transparente de protection, intégralement recouvert d’un ornement liturgique congu
spécialement pour cet usage, a I'initiative des gens de 1’Eglise ou de certains fidéles, en
signe de reconnaissance pour des voeux que la sainte leur a exaucés. Ses mains sont
réunies sur la poitrine, vers le milieu du corps, se laissant deviner ainsi sous le vétement
liturgique (la main droite étant superposée sur la gauche), en dehors de la plaque
transparente et exposées ainsi au contact direct des fidéles. Ceux-ci vénérent les reliques
de la sainte en les embrassant a cet endroit précis, ou bien en les touchant, a ce méme
endroit (avec la téte, le front, les deux mains, ou seulement la main droite). Dans la
chésse, la téte de la sainte est coiffée d’une couronne dorée, qui symbolise son statut
particulier, de sainte ayant recu de Dieu, pour la qualité exemplaire de sa vie, la couronne
de la sainteté. Méme si recouvert de verre, cet endroit est choisi également par les fideles
pour étre embrassé (en deuxiéme position, apres les mains), leur piété étant alimentée par
la vue de cet insigne particulier de sa sainteté, de son appartenance au sacré. A la
différence de la foi, nourrie par la « certitude de I’Invisible »°, le sentiment religieux qui
anime également la dévotion des fideles et la vénération des reliques est stimulé et
satisfait de maniére visuelle, par le désir de voir des manifestations concrétes du sacré,
que Mircea Eliade appelle dans son Traité d’histoire des religions, des hiérophanies.
La vue est donc tres importante pour le fidéle qui vénére les reliques, qui sont pour lui
des hiérophanies, et stimule la manifestation de ses gestes de vénération. Nous reprenons
ici la distinction faite entre la foi et le sentiment religieux, au niveau de la pratique
religieuse et liturgique, par A. Schmemann: le sentiment religieux est différent de la foi
parce qu’il se nourrit de lui-méme, c’est-a-dire de la satisfaction qu’il produit et qui
correspond aux « besoins spirituels » subjectifs et individuels. La foi représente un
combat intérieur permanent. Au contraire, le sentiment religieux contente, satisfait,
justement a cause du fait qu’il est passif. Il est trés attaché a la forme, aux rites et a la
tradition (Schmemann 1985 : 154).

Quant au symbolisme des mains non-recouvertes par la plaque de protection,
et que les fideles embrassent, il est lié a la fois a la biographie de la sainte et aux
bonnes actions accomplies par elle le long de sa vie (qui suppose un savoir rituel’
encyclopédique de la part des fidéles), et a I’efficacité rituelle du geste de la

3 Ou de plastique transparent.

8 Référence au titre d’un livre récent signé par le pére archimandrite Placide Deseille (Deseille 2012).

" Pour A. de Souzenelle, le symbolisme de cette partie du corps est li¢ a la connaissance, une
connaissance qui est a la fois amour, charité (Souzenelle 1991 : 304).

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



5 LES GESTES DE VENERATION DES RELIQUES ET LEURS SIGNIFICATIONS 213

bénédiction, qui se fait avec la main droite dans le christianisme, et qui suggere en
méme temps la mise en place d’une relation de communion, de proximité affective
entre la sainte qui exauce généreusement les veeux des fideles qui la vénérent
justement dans ce but, pour lui demander d’intercéder pour eux, et ceux-ci.

Pour les fideles qui vénerent ses reliques, la représentation de son corps
déposé dans la chisse n’est point celle d’un corps sans vie qui repose dans un
cercueil, mais celle d’une hiérophanie ; en méme temps, grace a la tradition de
longue durée de la pratique rituelle de la vénération des reliques des saints (et des
saintes) dans 1’Orthodoxie, ce corps est représenté comme une présence réelle et
symboliquement vivante, la présence effective, familiére et proche de la sainte
Parascéve, dont les fidéles s’approchent avec foi et amour.

2.2. Le temps et la durée

Les reliques des saints sont vénérées a des moments non-marqués du point de
vue liturgique, en dehors des jours de leur féte et de toutes célébrations, ou bien
pendant celles-ci. Il en est de méme pour les reliques de la sainte Parascéve de lasi.
Nous aimerions d’abord faire référence aux moments situés temporellement en
dehors du pelerinage engendré par sa féte (le 14 octobre), lorsque ses reliques se
trouvent a leur place bien délimitée spatialement dans la cathédrale métropolitaine.

Le temps non-marqué liturgiquement permet la mise en place de programmes
gestuels de vénération des reliques assez ¢élaborés de la part des fidéeles, caractérisés
par une durée évidente a ce niveau, de la manifestation des gestes. Ce type de
temps attire moins de monde dans la cathédrale, ce qui fait que les fidéles qui
veulent vénérer les reliques sont moins nombreux, ayant ainsi la possibilité de
gérer une durée plutét importante de 1’exécution de leurs gestes : ils prennent leur
temps pour faire des métanies ou des inclinaisons, et surtout pour rester en contact
avec le corps de la sainte, en position de priére et de recueillement. Dans ce cadre
contextuel configuré temporellement de cette facon, les programmes gestuels de
vénération des reliques accomplis par certains fidéles comprennent donc, en plus
du baiser des reliques, le toucher prolongé de celles-ci avec la téte ou le front, et
parfois méme avec le bras et la moitié de leur corps. Certains fideles restent
prosternés au-dessus de la chasse, pour prononcer leurs prieres d’intercession, dans
une sorte de geste de prise de possession du corps de la sainte, et a la fois
d’abandon du leur dans «les bras» de celle-ci, pour y chercher refuge et
protection. D’autres fidéles restent recueillis assez longtemps pour faire leur priere
devant le corps de la sainte, debout ou agenouillés, tout en gardant le contact avec
elle, par I'intermédiaire de leur main droite, posée le plus souvent sur les mains
croisées de la sainte. Le programme gestuel qu’ils accomplissent ainsi en présence
de son corps, engendré par leur foi et par la proximité des reliques, comprend en
plus des gestes habituels de vénération, des positions de recueillement et de pricre,
dont la mise en place est sous-tendue par cette possibilité d’une gestion généreuse
du temps, exprimée en paramétres de longue durée pour les manifestations

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



214 FELICIA DUMAS 6

gestuelles. Cette durée est comprimée aux moments des célébrations liturgiques,
caractérisé€s par une affluence de personnes qui attendent leur tour pour vénérer les
reliques. Dans ces conditions, les fidéles ont moins de temps a leur disposition pour
mettre en place un programme gestuel de longue durée, se contentant seulement de
I’exécution des gestes habituels de vénération, le signe de la croix, le baiser et le
toucher rapide, en diminuant jusqu’a sa disparition totale le temps d’un éventuel
recueillement devant la chasse.

Le contact avec les reliques, par I’intermédiaire du toucher (en plus du geste
de les embrasser) est extrémement important pour les fidéles qui les vénérent,
représentant pour eux une expérience sensorielle concrete du sacreé.

En ce qui concerne la manifestation des programmes gestuels de vénération des
reliques, on peut remarquer quelques différences de gestion du temps et de 1’espace
engendrées par 1’opposition homme/femme et par ’dge des fideles. En général, les
femmes ont tendance a mettre en place des gestes beaucoup plus €élaborés et a rester en
position recueillie devant les reliques pendant plus de temps que les hommes. L’age
des fideles influence également leurs manifestations gestuelles de vénération : les plus
jeunes ne bénéficient pas, en général (il y a toujours des exceptions, au niveau d’un
corpus d’observations enregistrées de facon empirique, pendant plus de vingt ans),
d’un savoir rituel® qui sous-tende la mise en place d’un programme gestuel élaboré de
vénération des reliques ; d’un autre coté, 1’age avancé des fidéles, hommes ou femmes,
les empéchent d’accomplir certains gestes, comme celui de la grande prosternation
(métanie), par exemple.

Quant aux interdictions qui fonctionnent a I’égard de I’exécution des gestes
de vénération des reliques, comme il s’agit d’un contact direct avec un corps saint,
pendant la période de leurs régles mensuelles, les femmes (considérées impures)
n’ont pas le droit de les toucher. En vertu de la manifestation dans 1’Orthodoxie de
la méme tradition de longue date de la pratique rituelle de la vénération des
reliques des saints (et des saintes), dont nous parlions plus haut, les femmes sont
censées connaitre cette interdiction et surtout, la respecter. On compte donc, sur
leur savoir traditionnellement implicite, a ce sujet.

3. Les pélerins de sainte Parasceve au contact de ses reliques :
leur quéte du sacré et ’aventure gestuelle de leur démarche pélerine

Le jour de la féte de la sainte Parascéve, le 14 octobre, est particulierement
chargé d’importance rituelle, car il s’inscrit dans le temps liturgique officiel de
I’Eglise, consigné dans le calendrier. Il attire donc, a cause de ceci, des foules
considérables de pelerins venus des différents coins du pays pour vénérer ses
reliques, a cette occasion spéciale, la célébrant pour sa féte. D’un temps liturgique,
il devient ainsi un temps de pelerinage, qui englobe également le temps personnel

8 Fondé sur une éducation religieuse et une pratique rituelle de longue date de la vénération
des reliques.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



7 LES GESTES DE VENERATION DES RELIQUES ET LEURS SIGNIFICATIONS 215

que chaque pelerin investit dans sa démarche péelerine. Les gestes de vénération
que les fideles accomplissent en proximité des reliques sont quasiment les mémes
qu’en temps ordinaire; toutefois, 1’ensemble de leur programme gestuel est
influencé par la modification de la configuration spatiale de leur rencontre avec la
sainte, engendrée a son tour par la dilatation du temps normal d’exécution, en
temps pelerin. Les spécialistes en anthropologie religieuse parlent d’un temps et
d’un espace propres au pélerinage, inscrits dans et engendrés par la dimension
religieuse de la foi, de I’effort et de ’expérience de la théophanie des pelerins
(Dupront 1995). Dans le cas trés précis du pelerinage qui nous intéresse ici, son but
est représenté justement par la vénération des reliques de la sainte Parasceéve de
lasi, le jour de sa féte. Celles-ci représentent pour ’homme religieux, le chrétien
qui s’engage a accomplir ce pélerinage, animé par une quéte du sacré, des
théophanies, ou bien, comme nous 1’avons déja dit plus haut, des hiérophanies, des
preuves concretes de la manifestation du divin, de son intervention sanctificatrice
dans le monde matériel. Elles ont le role d’affermir la foi des pélerins, de les
encourager, en leur servant d’exemple, pour continuer leur combat spirituel sur la
voie qui les méne au Royaume des cieux.

3.1. L’espace, les endroits et les lieux

Pour accueillir spatialement la foule de pelerins qui arrivent & la cathédrale
métropolitaine de lasi pour vénérer les reliques de la sainte Parascéve (on parle de
plusieurs dizaines de milliers, chaque année), les autorités ecclésiastiques procedent a
un élargissement de 1’espace environnant immédiat de la chasse, en I’ouvrant vers
I’extérieur : le saint corps est déposé dans la cour de la cathédrale, sous un autre
baldaquin, spécialement congu pour cette occasion. Cette ouverture est assurée par
une prise de possession des lieux avoisinants de la cathédrale, a I’intérieur de la cour,
qui permet I’acces visuel de tous les cotés ; toutefois, 1’acces rituel pour la vénération
est soigneusement configuré par la mise en place de barriéres métalliques, qui
marquent le parcours ainsi normé du pelerin, vers le contact avec les reliques de la
sainte. A cause de leur nombre important, les fidéles doivent attendre un certain
temps, a une file, leur tour pour arriver devant la chésse et pouvoir vénérer le corps
incorrompu de la sainte Parascéve. Dans ces conditions particuliéres, 1’espace propre
d’actualisation de leurs gestes de vénération est fortement comprimé par la
dimension interpersonnelle trés marquée de cette attente (socio)-rituelle, qui
engendre une compression de la durée personnelle de vénération. Les programmes
gestuels sont réduits au minimum, se résumant aux gestes essentiels de vénération :
le signe de la croix, le baiser des reliques, leur toucher avec la main et avec des petits
objets personnels appartenant a des personnes qui n’ont pas pu se déplacer et qui
bénéficient, par procuration d’exécution, du contact avec les reliques, et par
contagion métonymique avec le saint corps, de ses vertus sanctificatrices. Comme
nous le disions plus haut, ces gestes de vénération des reliques représentent

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



216 FELICIA DUMAS 8

également autant de signes rituels, pourvus de significations, dont la modalité de
production est la reconnaissance (Eco 1992 : 72)°. Ils sont reconnus par I’ensemble
des autres fideles engagés a leur tour dans une démarche pélerine en tant que gestes
de vénération traditionnels et « canoniques », en vertu d’un savoir rituel sous-tendu
par leur pratique religieuse et par une éducation de ce type. En méme temps, les
autres gestes, de toucher le corps de la sainte avec des objets personnels appartenant
a des personnes absentes (en général des vétements ou des accessoires
vestimentaires, qui pourraient étre interprétés comme des prolongements des corps
de celles-ci), sont acceptésa (et tolérés) dans le cadre contextuel large du pélerinage,
étant engendrés par la foi populaire et ’imaginaire pelerin; d’un point de vue
sémiotique, leur mode de production est Iinvention (Eco 1992 : 95)"°. Nous avons
étudié ailleurs le fonctionnement de ce mode de production sémiotique dans le cadre
du méme paradigme, religieux orthodoxe, dans un contexte rituel différent,
représenté par la célébration de la liturgie eucharistique de saint Jean Chrysostome
(«la messe » de 1’Orthodoxie), ou nous avons inventorié des gestes similaires, de
substitution des personnes absentes par ces objets-substituts ou prolongements de
leurs corps'', afin de les faire bénéficier, par procuration, de I’efficacité rituelle des
séquences gestuelles liturgiques a 1’actualisation desquelles participent ces objets
(Dumas 2000 : 140).

Dans les conditions spatiales et temporelles ainsi configurées du pélerinage,
les codifications plutot implicites qui fonctionnent, en période neutre, au sujet des
endroits des reliques « choisis » pour étre embrassés par les fidéles, sont plus ou
moins respectées et repérables, notamment a cause de la compression du temps
personnel dont dispose chaque pélerin pour accomplir ce geste. Le résultat gestuel
rituel de cet état des choses est une multiplication du geste du baiser, accompli a
plusieurs endroits, plus ou moins aléatoires, des reliques, au moment précis ou les
pelerins arrivent a c6té d’elles pour les vénérer, apres leur temps d’attente a la file.
Leur emplacement sous le baldaquin aménagé dans la cour de la métropole
contribue également a la mise en place de ce type de réactions gestuelles : les
pelerins peuvent passer des deux cotés de la chasse (ce qui n’est pas le cas lorsque
les reliques se trouvent a leur place habituelle, dans la cathédrale), en la longeant
dans un sens précis, des pieds vers la téte de la sainte, pour la vénérer.

? « Un processus de reconnaissance a lieu quand un objet ou un événement donné [...] est
interprété par un destinataire comme [’expression d’un contenu donné, soit en fonction d’une
corrélation déja prévue par un code, soit en fonction d’une corrélation établie directement par le
destinataire ».

19 « Nous définissons comme invention un mode de production qui exige que le producteur de
la fonction sémiotique choisisse un continuum matériel, non encore segmenté en fonction des
intentions qu’il se propose, et suggere une nouvelle maniére de les structurer pour y opérer les
transformations des éléments pertinents d’un type de contenu ».

' Des petits objets personnels, des vétements, des mouchois en tissu, etc.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



9 LES GESTES DE VENERATION DES RELIQUES ET LEURS SIGNIFICATIONS 217

3.2. Le temps pelerin et I’attente

Cette multiplication du geste d’embrasser les reliques, a plusieurs endroits
différents, apparait aussi comme une manifestation gestuelle de la ferveur des
pélerins, alimentée et augmentée par leur temps d’attente a la file. Cette attente (qui
compte en général plusieurs heures) prépare spirituellement le point culminant de
leur effort, représenté par la rencontre avec la sainte, et déclenche une mise en
scéne beaucoup plus dramatique de leurs programmes gestuels de vénération. La
dimension dramatique est suggérée par un désir assez évident de bénéficier le plus
possible du contact avec les reliques, par des baisers et des touchers multipliés, au
moment ou les pelerins parviennent au bout de leur attente, en proximité des
reliques de la sainte, cette présence sacrée qui leur est si chere, qu’ils sont venus
vénérer (parfois de trés loin) pour sa féte. Leur attente fait partie du temps pélerin,
dont les dimensions dépendent de la configuration humaine d’ensemble du
pelerinage, du nombre des gens qui s’engagent a leur tour dans cette démarche
pelerine ; elle est comprise en termes de temps investi spirituellement pour se
préparer, avec patience et dans le recueillement, pour une rencontre exceptionnelle,
avec le sacré. En méme temps, cette attente représente une offrande que les
pélerins offrent a la sainte, en échange des nombreux veeux exaucés, des bienfaits
accordés, et avec 1’espoir d’en obtenir d’autres, pour 1’avenir.

La temporalité qui sous-tend donc habituellement la manifestation des gestes
de vénération des reliques de la sainte se voit modifier ainsi par sa transformation
en temps pelerin. Malgré une dilatation du temps de la démarche pélerine dans son
ensemble, la durée proprement dite de la manifestation des gestes de vénération est
réduite par les dimensions interpersonnelles de la file d’attente, qui oblige les
pelerins a faire vite, pour laisser la place et le temps aux autres, a ceux de derriére...
Les métanies sont exclues, le temps et les positions de recueillement aussi. Les
inclinaisons se font rapidement et brie¢vement, les gestes du baiser se multiplient,
ainsi que ceux de toucher le corps de la sainte avec la main droite, la téte et divers
objets personnels, accomplis a leur tour assez rapidement. La charité chrétienne a
I’égard des autres pelerins engendre une sorte de partage avec eux du temps
personnel de manifestation des gestes de vénération de la sainte. Ou bien, avec les
mots d’E.T. Hall, il se produit une synchronisation interpersonnelle des différents
rythmes temporels (Hall 1984 : 188) de vénération de reliques, de ces pélerins.

4. En guise de conclusion : les gestes de vénération des reliques
et leur perception par ’homme contemporain

Tous ces gestes de vénération des reliques sont porteurs de sens pour ’homme
religieux, situé a l’'intérieur du paradigme de la foi, qui s’inscrit ou non dans
I’aventure pelerine du 14 octobre. Il les reconnait en tant que manifestations
gestuelles normales de respect et d’amour-communion, accomplies par les fideles en
présence du corps incorrompu de la sainte, qui représente pour eux une hiérophanie.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



218 FELICIA DUMAS 10

Pour lui, ces gestes, reconnus en tant que signes rituels, communiquent des
significations religieuses proprement dites, a savoir la foi et la dévotion (Vicovan
2012) des fideles qui les accomplissent. Les fidéles-exécutants, se situent, quant a
eux, al’intérieur d’une logique d’un autre type de communication, sensorielle certes,
mais aussi spirituelle, une communication « mystérieuse » (Levalois 2012 : 116)
avec la sainte, vue comme une présence réelle du divin. En méme temps, pour la
plupart d’entre eux, ces gestes de vénération actualisent aussi des significations
d’efficacité rituelle, comme la sanctification personnelle, la guérison des maladies et
I’obtention de plusieurs effets positifs.

La gestion du temps d’attente des pelerins a la file, afin de parvenir a cette
rencontre avec le sacré, semble tout a fait normale & ’homme religieux, étant
comprise comme une manifestation de leur foi profonde, parfois populaire et mélée
avec des superstitions. D’un point de vue anthropologique, ces derniéres relévent
plutot de la catégorie des interdictions et des tabous; on y retrouve des
codifications informelles portant sur la main qui doit toucher les reliques
(« forcément » la droite), sur 1’obligation (toujours informelle) d’avoir un peu de
basilic sur soi, qui, apres avoir été en contact avec les reliques, portera bonheur au
possesseur, ou bien des interdictions plus traditionnelles : les femmes ne doivent
pas s’approcher des reliques en période des régles, ou avec la téte découverte, sans
foulard. A une époque ot I’homme contemporain vit & une vitesse étourdissante et
affirme sans arrét manquer de temps, ces pelerins attendent plusieurs heures
d’affilée pour embrasser pendant quelques instants les reliques de la sainte, et
I’homme religieux n’y trouve rien de surprenant. Tout simplement parce que leurs
rythmes de vie (Hall 1984 : 206) sont différents, celui des pélerins étant inscrit
dans le temps ritualisé du pélerinage.

Cette maniére trés particuliere de gestion du temps, de 1’espace (a organisation
notamment informelle : Hall 1971 : 130) et de ’effort personnel risque de sembler
complétement dépourvue de sens, sinon carrément saugrenue, a [’homme non-
concerné par la pratique religieuse, situé dans un paradigme laic et social. Pour ce type
de « spectateur », les gestes des fideles d’embrasser avec ferveur les reliques de la
sainte ne peuvent communiquer autre chose qu’un sens strictement « littéral », qui, en
dehors de son contexte sémiotique global de manifestation, devient une sorte de
non-sens : faire la queue pour embrasser un corps dépourvu de vie, déposé dans un
cercueil, dont on attend par la suite des effets miraculeux comme conséquences de ceci.
Loin de représenter une catégorie homogene, cet homme non-concerné par le
paradigme religieux, peut aussi en voir une réminiscence anachronique d’une piété
populaire révolue, qui lui semble incompatible avec I’époque contemporaine.

BIBLIOGRAPHIE
Deseille 2012 = Archimandrite Placide Deseille, Certitude de I'invisible. Eléments de doctrine

chrétienne selon la Tradition de [ ’Eglise Orthodoxe, Monastére Saint-Antoine-Le-Grand,
Monastére de Solan.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)



11 LES GESTES DE VENERATION DES RELIQUES ET LEURS SIGNIFICATIONS 219

Dumas 2000 = Felicia Dumas, Gest si expresie in liturghia ortodoxd. Studiu semiologic, lasi,
Institutul European.

Dumas 2010 = Felicia Dumas, « Despre pelerinaj, pelerini si intalnirea omului cu sfintii in zi de
sarbatoare », dans Tabor, no. 8, IV, novembre, p. 51 — 60.

Dupront 1995 = Alphonse Dupront, « P¢lerinages et lieux sacrés », dans Encyclopaedia Universalis,
vol. 17.

Eco 1992 = Umberto Eco, La production des signes, Paris, Librairie Générale Francaise.

Eliade 1949 = Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Paris, Payot.

Hall 1971 = Edward T. Hall, La dimension cachée, traduit de ’anglais par Amélie Petita, Paris, Seuil.

Hall 1984 = Edward T. Hall, La danse de la vie. Temps culturel, temps vécu, traduit de I’anglais par
Anne-Lise Hacker, Paris, Seuil.

Le Tourneau 2005 = Dominique Le Tourneau, Les mots du christianisme, catholicisme, orthodoxie,
protestantisme, Paris, Fayard.

Levalois 2012 = Christophe Levalois, Prendre soin de [’autre. Une vision chrétienne de la
communication, Paris, Cerf.

Maisonneuve 1988 = Jean Maisonneuve, Les Rituels, Paris, P.U.F.

Mitrofanovici 1929 = Vasile Mitrofanovici, Liturgica Bisericei Ortodoxe, Cernauti.

Nica 2009 = Arhimandrit Emilian Nica, Sfinti ocrotitori ai Moldovei canonizati in perioada 1992-2009,
Tasi, Editura Doxologia.

Scheflen 1981 = Albert Scheflen, « Systémes de la communication humaine », dans Y. Winkin,
La nouvelle communication, traduction de D. Bansard, A. Cardoen, M.-C. Chiarieri,
J.-P. Simon et Y. Winkin, Paris, Seuil.

Schmemann 1985 = A. Schmemann, L Eucharistie, Sacrement du Royaume, O.E.I.L./ YMCA Press.

Souzenelle 1991 = A. de Souzenelle, Le symbolisme du corps humain, Paris, Albin Michel.

Vicovan 2012 = Preot Prof. dr. Ion Vicovan, Cuvioasa Parascheva, sfinta populard a Ortodoxiei in
istoria §i evlavia poporului roman, lasi, Editura Doxologia.

THE GESTURES OF RELICS VENERATION
AND THEIR SIGNIFICANCE IN ORTHODOXY

ABSTRACT

The purpose of this paper is to study the ritual gestures made by the Orthodox believers when
they venerate relics and their signification. The fundamental methodological approach is of an
anthropological nature: we study the ritual signification of the gestures of relics veneration set against
the time and the place where they are performed. Additionally, we compare the production of these
gestures in the context of the pilgrimage during the Feast of Saint Paraskevi (the focus of this paper,
which attracts many people and leads to the formation of a queue for the veneration of her incorrupted
body) as opposed to the moments which are not temporally marked from a festive point of view, in
their habitual place of display in the Metropolitan Cathedral. This approach gives us the opportunity
to study the differences between these two types of situations in terms of the way in which the body
movements are produced, and how space and time are managed.

Keywords: ritual gestures, relics veneration, Orthodoxy, cultural signification, pilgrimage.

BDD-A30144 © 2017 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:57 UTC)


http://www.tcpdf.org

