
 329 

„TRECEREA/LE PASSAGE” –  
TRADUCERE ŞI POIETICĂ ÎN OPERA IRINEI MAVRODIN / 

 „TRECEREA/LE PASSAGE”  -  
TRADUCTION ET POÏÉTIQUE DANS L’ŒUVRE D’IRINA 

MAVRODIN  
 

Dumitra BARON1 
 
 
Rezumat : Pornind de la reflecţiile asupra a două noţiuni cheie ale teoriei şi practicii 
poetice şi traductologice elaborate de Irina Mavrodin, traducerea şi poietica, ne 
propunem să identificăm nu numai punctele comune ale acestor două domenii, ci şi 
pragurile care le delimitează. Ceea ce ne interesează în special este modul în care 
traducătorul le permite cititorilor intrarea în laboratorul său de creaţie, dezvăluindu-le 
„secretele şi viciile de fabricare”, prezentându-le într-un mod onest şi transparent 
pericolele şi provocările cu care se confruntă. Această „devoalare” a muncii 
traducătorului literar (văzut, desigur, şi în ipostaza de autotraducător) ne va permite o 
analiză foarte exactă a gesturilor, chiar a posturilor, a dilemelor, reuşitelor sau 
eşecurilor sale. Este importantă identificarea în metadiscursul traducătorului-poietician 
o nevoie constantă de a vorbi despre „cum se face” traducerea şi poezia, ceea ce 
presupune o traversare constantă a limbilor şi culturilor. O problemă aparte va fi 
reprezentată de statutul ontologic al traducătorului-poet, supus întotdeauna unei 
identităţi scindate (Eu sunt un altul), care se (de)construieşte mereu la intersecţia facerii 
traducerii şi a facerii poetice. 
 
Cuvinte-cheie: traducere, poietică, Irina Mavrodin, identitate, autotraducere 
 
Résumé : En partant des réflexions sur deux notions clés de la théorie et de la 
pratique poétique et traductologique d’Irina Mavrodin, la traduction et la poïétique, 
nous nous proposons d’identifier non seulement les points de rencontre entre ces 
deux domaines, mais aussi les seuils qui les délimitent. Ce qui nous intéresse plus 
précisément est la manière dont le traducteur-poète permet aux lecteurs une entrée 
dans son laboratoire de création, en leur dévoilant les « secrets et les vices de 
fabrication », en leur présentant honnêtement et manifestement  les écueils et les défis 
à relever. Cette « mise à nu » du travail du traducteur littéraire (dans son hypostase 
d’autotraducteur, également) nous permettra une analyse très fidèle des gestes, voire 
des postures du traducteur, de ses dilemmes, de ses réussites ou de ses échecs. Il est 
important d’identifier dans le métadiscours du traducteur-poïéticien un besoin 
constant de parler du « comment » de la traduction et de la poésie, ce qui suppose une 
traversée constante des langues et des cultures. Un problème à part sera représenté par 
le statut du traducteur-poète, voué toujours à une identité scindée (Je est un autre), qui se 
(dé)construit toujours entre le faire traducteur et le faire poétique.  

                                                           
1 Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu, dumitra.baron@ulbsibiu.ro. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 330 

 
Mots-clés : traduction, poïétique, Irina Mavrodin, identité, autotraduction. 

 
Inspirându-ne pentru titlul acestei comunicări din modul în care Irina 

Mavrodin îşi numeşte unul dintre poemele care compun volumul bilingv 
începutul/le commencement, dorim să plasăm încă de la început intervenţia noastră 
sub semnul poieticii. Astfel, conceptul, respectiv poemul trecerea/le passage, ne vor 
permite, pe de o parte, să reflectăm asupra a două noţiuni cheie ale teoriei şi 
practicii poetice şi traductologice elaborate de Irina Mavrodin, traducerea şi 
poietica, iar pe de altă parte, vor constitui exemplul care ne va servi drept 
suport în partea finală a acestui articol. Aşa cum observa şi Henri Meschonnic 
în discursul de primire a premiului pentru literatură francofonă Jean Arp, trecerea 
(le passage) devine un fel de Graal, în căutarea căruia atât scriitorii, poeţii, 
cititorii, criticii cât şi traducătorii pornesc atunci când parcurg vastul spaţiu al 
literaturii: „Qui ne cherche pas un passage ? Le traducteur cherche un passage, 
le poète cherche un passage, le lecteur cherche un passage, le langage lui-même 
est tout entier passage.”2 Termenul de „trecere” (inclusiv variantele sinonimice) 
ne va facilita identificarea punctelor comune domeniilor poieticii şi 
traductologiei, respectiv stabilirea de pasarelele între acestea, precum şi 
observarea pragurilor care le delimitează. Ceea ce ne interesează în special este 
modul în care traducătorul le permite cititorilor intrarea în laboratorul său de 
creaţie, dezvăluindu-le „secretele şi viciile de fabricare”, prezentându-le într-un 
mod onest şi transparent pericolele şi provocările cu care se confruntă. Această 
„devoalare” a muncii traducătorului literar (văzut, desigur, şi în ipostaza de 
autotraducător) implică o analiză foarte exactă a gesturilor, chiar a posturilor, a 
dilemelor, reuşitelor sau eşecurilor sale. Este important să vedem în 
metadiscursul traducătorului şi poieticianului Irina Mavrodin o nevoie 
constantă de a vorbi despre „cum se face” traducerea sau poezia, ceea ce 
presupune o traversare constantă a limbilor şi culturilor.  

Mai există o raţiune în alegerea titlului comunicării noastre, raţiune dictată 
de un hazard fericit, de afilierea la universitatea care poartă numele importantului 
poet, filosof dar şi traducător, Lucian Blaga, figură extrem de apreciată de Irina 
Mavrodin, care îi consacră un studiu intitulat „Metaforă şi concept – reflecţii în 
marginea operei lui Blaga”. Admiratoare a autorului volumului În marea trecere, 
Irina Mavrodin reţine, printre altele, pionieratul poetului de a vorbi despre 
„facerea poemului”: „ [...] nimeni ca el, până la el, dintre poeţii noştri, nu a ştiut 
să discursivizeze cu asemenea convingătoare coerenţă în inima acelor fulguraţii 

                                                           
2 „Discours de réception du Prix de littérature francophone Jean Arp, prononcé par 
Henri Meschonnic, le 4 mars 2006 à Strasbourg”, accesat la 5 septembrie 2018, 
disponibil la http://meschonnic.blogspot.com/2010/01/pour-le-poeme-et-par-le-
poeme.html. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 331 

ce i le dezvăluiau, tainele naşterii şi facerii poemului. Mai preţioase ca orice 
altceva mi s-au părut a fi atunci numeroasele şi scăpărătoarele aserţiuni din 
‘metatextele’ sale.” (Mavrodin, 2009e: 257) Într-un fel, a scrie despre Irina 
Mavrodin înseamnă şi a activa din memoria afectivă o serie de întâlniri şi 
momente marcante presărate în trecerea Dumneaei la o parte din universităţile 
din România (care alcătuiesc un triptic poetic/poietic: Craiova, Sibiu şi 
Suceava). Dacă la Universitatea din Craiova, Irina Mavrodin şi-a pus amprenta 
în special prin contribuţia la crearea şcolii de poietică, concretizată în programul 
de studii aprofundate şi în coordonarea a numeroase teze de doctorat axate pe 
abordarea poietică/poetică, Universitatea din Sibiu îi datorează Irinei 
Mavrodin, pe lângă susţinerea cursurilor de critică literară sau de traductologie, 
participarea consecventă la lucrările Colocviului Internaţional „Emil Cioran” şi 
la atelierele de traducere pentru studenţi dedicate operei filosofului şi 
scriitorului român de expresie franceză3. Moştenirea vie a personalităţii şi 
activităţii traducătorului şi traductologului Irina Mavrodin lăsată cadrelor 
didactice şi studenţilor de la Universitatea din Suceava se regăseşte în colocviile 
şi proiectele de cercetare în domeniul traductologiei, precum şi în revista Atelier 
de traduction pe care a fondat-o în anul 2004.   

 Autoare a peste 70 de volume de traduceri cuprinzând genuri literare şi 
epoci culturale extrem de diverse, Irina Mavrodin este inţiatoarea unui amplu 
proiect traductiv bazat pe o solidă practico-teorie care operează cu concepte 
preluate din poietica/poetica literară şi adaptate traducerii: „lectură plurală, 
ambiguitate, literalitate/literaritate, ritm, serie deschisă” (Constantinescu, 
Brăescu, 2014a: 217). Trebuie menţionat faptul că această activitate de 
traducător (căreia i s-au asociat în mod firesc cele de poet, profesor, organizator 
de ateliere de traduceri sau coordonator de doctorate) a avut ecouri nu numai 
în spaţiul românesc4, ci şi la nivel internaţional, „viziunea profundă şi complexă 
a Irinei Mavrodin” fiind adesea asociată cu cea a lui Henri Meschonnic 
(Constantinescu, Brăescu, 2014a: 220). De altfel, această heterogeneitate a 

                                                           
3 O parte din aceste aspecte au făcut obiectul studiilor publicate în volumul „Mélanges 
offerts à Irina Mavrodin” (coord. Mircea Ardeleanu) din Journées Scientifiques 
Internationales, nr. 1, Editura Universităţii „Lucian Blaga”, Sibiu, 2010, 435 p. 
4 Menţionăm în acest sens, organizarea mai multor colocvii care au condus la realizarea 
unor volume care i-au fost dedicate (Universitatea din Craiova, Sibiu) precum şi 
redactarea unor teze de doctorat consacrate operei Irinei Mavrodin din perspectiva 
reflecţiei traductologice şi a practicii de traducere (ne referim la Anca Brăescu care, sub 
conducerea doamnei profesoare Muguraş Constantinescu, a realizat prima teză de 
doctorat despre Irina Mavrodin, publicată cu titlul La pratico-théorie de la traduction chez 
Irina Mavrodin,  la Editura Universităţii „Ştefan cel Mare” din Suceava, în anul 2015). La 
rândul său, Muguraş Constantinescu consideră că Irina Mavrodin s-a impus „drept o 
adevărată conştiinţă traductivă şi traductologică în cultura românească” 
(Constantinescu, 2017b: 63). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 332 

parcursului intelectual al Irinei Mavrodin corespunde uşurinţei cu care era 
capabilă să treacă de la un domeniu la altul, trecerea devenind un veritabil modus 
vivendi, în acest sens Elena-Brânduşa Steiciuc afirmând că Irina Mavrodin 
reprezintă „una dintre figurile de prim rang din domeniul umanist, care şi-a 
transformat vocaţia în destin, dăruind un model intelectual şi uman (...) care 
merită şi trebuie să fie perpetuat” (Steiciuc, 2014: 256). 

Observăm că bogata activitate a Irinei Mavrodin se circumscrie atât 
descrierii cât mai obiective a comportamentelor auctoriale (relaţia autorului cu 
opera pe cale de a se face) cât şi unei treceri care corespunde demersului 
intertextual, aşa cum reiese din studiile Spaţiul continuu (1972) şi Modernii, 
precursori ai clasicilor (1981). Putem observa preocuparea pentru o inovare 
permanentă a câmpului critic şi teoretic, pentru o trecere de la un domeniu la 
altul, într-un dialog, de multe ori, considerat, imposibil: „Eu nu fac un efort 
spre a ‘împăca’ activitatea scriitorului cu cea a profesorului, şi, în cadrul celei 
dintâi, creaţia poetului cu cea a eseistului şi a traducătorului. Există un ‘punct 
central’5 în care toate acestea îşi au comuna origine, o indistinctă energie 
auctorială care, fiind una şi aceeaşi, se manifestă în multiple feluri. [...] Fiecare 
carte – poezie, eseu, traducere – a crescut din cealaltă, îi este consubstanţială. 
[…] Acesta este modul meu – sinestezic aproape – de a mă raporta la ceea ce 
fac.” (Mavrodin, 2001a: 126) Această afirmaţie trebuie pusă în oglindă cu o alta, 
tot din aceeaşi carte: „Mi se pare că totul – poezie, eseu, traducere – izvorăşte 
din acelaşi punct central şi mă duce către acelaşi punct central. [...] Poezie, eseu 
critic, traducere se hrănesc reciproc, întreţinându-mă, prin sincronismul facerii 
lor, într-o stare de fecundă tensiune, stimulându-mi creativitatea, necesara 
consecvenţă şi răbdare şi, de asemenea, plăcerea şi chinul de a face.” 
(Mavrodin, 2001a: 132) Ceea ce observăm, încă de la început, în cele două 
fragmente, este atenţia specifică acordată fenomenului de  creaţie: termeni 
precum „facere”, „fecundă tensiune”, „creativitate”, „a face”, prezenţi în 
aceeaşi frază, orientează aproape involuntar lectura spre un domeniu 
fundamental al sferei artistice, şi anume cel al creaţiei. Acestor cuvinte le sunt 
asociate concepte care se constituie în adevărate caracteristici ale oricărui 
proces creator: „tensiune”, „consecvenţă”, „răbdare”, „plăcere” şi „chin”, care 
surprind şi nuanţează actul de facere în substanţialitatea sa specifică. 

Procesul de „trecere” este specific actului de a traduce, aşa cum susţine 
şi Marie Dollé: „Transposer  d’une langue  à  l’autre,  chercher  dans  un  
matériau  qui  résiste  l’équivalent possible  d’une  œuvre  déjà  constituée,  ce  
n’est  pas  à  proprement parler écrire, mais c’est chercher un passage, comme 
celui qui, dans sa propre langue, cherche à en inventer une autre. » (Dollé, 
2001: 9) Pe de altă parte, de multe ori traducătorul a fost definit sau analizat în 
ipostaza sa de passeur, perspectivă susţinută parţial de etimologia verbului 

                                                           
5 A se vedea Punctul central (Mavrodin, 1986a), Cvadratura cercului (Mavrodin, 2001c). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 333 

traducere6 (latinescul trans-ducere înseamnă faire passer à travers). Însă, pentru 
moment, ne va interesa mai degrabă procesul în sine, activitatea de a face, şi 
mai puţin autorul facerii.  

Privirea dinlăuntrul fenomenului de creaţie devine un reper în 
constructul intelectual mavrodinian, indiferent de creaţia în care autorul se 
angajează: „Pe măsură ce-l conştientizez, lăsându-mă tot mai mult invadată de 
valuri succesive de autoscopii şi autoficţiuni obsedante, întregul meu proiect – 
poezia, eseul, traducerea, proiect diversificat care ia naştere din profunzimile 
conştiinţei mele obscure, iraţionale, suscitat şi hrănit de acelaşi ‘punct central’ – 
ar putea fi structurat prin conceptul de poietică.” (Mavrodin, 2013g: 10)  

Astfel, se impune o scurtă trecere în revistă a domeniului de poietică, 
termen recurent în mai multe cărţi ale autoarei: Poietică şi poetică (1982), Mâna 
care scrie (Spre o poietică a hazardului) (1994), Uimire şi poiesis (1999), termen care nu 
este niciodată disociat de cel de „poetică”, cele două domenii fiind văzute în 
diferenţa lor specifică, dinamică întrucât se referă la o epistemologie a scriiturii ca 
praxis. Poietica pare să fie văzut ca un supraconcept sau un supradomeniu 
căruie i se subsumează toate celelalte abordări sau fenomene. Poietica s-ar 
defini ca ştiinţa despre activitatea specifică prin care este instaurată opera, 
despre „raportul care-l uneşte pe artist cu opera sa pe cale de a se face” 
(Mavrodin, 1998b: 14). Constatăm faptul că practica prin care este instituită 
opera este abordată ca o teorie, iar teoria despre operă (poietica ei) ca o 
practică. Numeroasele traduceri din opera celor mai importanţi critici literari şi 
scriitori din Franţa, traduceri însoţite cel mai adesea de un comentariu critic, au 
determinat-o pe Irina Mavrodin să constate o caracteristică fundamentală a 
fenomenului literar şi critic din a doua jumătate a secolului XX: abolirea 
frontierelor dintre actul creator de „literatură” (având drept rezultat textul 
„literar”) şi actul prin care se reflectează asupra „literaturii” (textul „critic”), 
„noua literatură” devenind „noua critică” (Roland Barthes, Jean-Pierre Richard, 
Gaston Bachelard, Maurice Blanchot, reprezentanţii Noului Roman etc.).  

Irina Mavrodin explorează cu acribie culisele atelierului în care lucrează 
un adevărat faber sapiens, formulă împrumutată de la René Passeron, al cărui 
discipol se consideră, autor considerat drept unul dintre fondatorii poieticii 
moderne în Franţa7: „Subiectul care priveşte este aici scriitorul care este şi ştie 
că este (că se situează) ‘într-un înăuntru-înafară’: în procesul prin care se 
instaurează opera, discursivizat (conştientizat, teoretizat) de însuşi cel care 

                                                           
6 La rândul său, Antoine Berman distinge între translation şi traduction: « Alors que la 
translation met l’accent sur le mouvement de transfert ou de transport, la traduction, 
elle, souligne plutôt l’énergie active qui préside à ce transport, justement parce qu’elle 
renvoie à ductio et ducere. La traduction est une activité qui a un agent, alors que la 
translation est un mouvement de passage plus anonyme » (Berman, 1998: 31). 
7 A se vedea Passeron: 1962a, 1975b, 1989c, 1996d.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 334 

participă la el printr-o practică efectivă, adică scriitorul însuşi.” (Mavrodin, 
1998b: 8) 

Poietica permite astfel intrarea în laboratorul8 de creaţie al scriitorului, 
respectiv al traducătorului9, şi participarea la diferitele stări prin care trece 
acesta: dificultatea în faţa foii dinaintea căreia acesta se aşează, materializată 
prin suferinţă, chin, trudă, dar şi prin bucurie, fericire, jubilaţie, toate acestea 
fiind etapele necesare unei „nesfârşite urcări a muntelui”. La o privire atentă, se 
constată existenţa unor izomorfisme de structură între domenii diferite, poietica 
putând fi concepută drept „ştiinţa oricărui tip de activitate umană, adică ştiinţa 
al cărei obiect este omul în ipostaza sa de homo faber, indiferent de domeniul 
în care s-ar săvârşi construcţia” (Passeron, 1975b: 18).  

Procesul de creaţie poetică, de critică sau de traducere se îmbină cu o 
reflecţie constantă, creaţia devenind critică, traducerea mod de creaţie şi de 
lectură, implicând o „critică”, ce constituie un ansamblu coerent, după modelul 
practicat de Virginia Woolf în Jurnalul  său: gândirea creatoare căreia i se 
asociază o altă gândire, critică, un fel de punere în abis. Şi ce sunt textele 
poetice, critice sau de traducere ale doamnei Mavrodin dacă nu o perpetuă 
punere în abis care permite o circularitate a ideilor şi conceptelor, aplicabile şi 
transferabile de la un domeniu la altul.  

Irina Mavrodin construieşte mai degrabă ceea ce Henri Meschonnic 
numeşte „poétique du traduire” şi nu „poétique de la traduction”, tocmai 
pentru a pune accentul pe acţiune, activitate şi nu pe produs (rezultat)10. În 
aceste sens, Meschonnic propune un raport ineluctabil între poetică şi 
traducere11: „Pour la poétique, la traduction n’est ni une science,  ni un art, mais 
une activité qui met en oeuvre une pensée de la littérature, une pensée du 
langage.” (Meschonnic, 1999: 18) 

Demersul reflexiv al Irinei Mavrodin asupra actului de traducere s-a 
materializat, de exemplu, în lucrarea Despre traducere – literal şi în toate sensurile, 
care are drept obiectiv explicit examinarea unui sector inedit: „Ar fi aceasta ceea 
ce noi am numi o poietică/poetică a traducerii, domeniu (încă aproape 
neexplorat) în care însemnările ce urmează, ieşite atât din propria noastră 

                                                           
8 „Traduire n’est traduire que quand traduire est un laboratoire d’écrire.” (Meschonnic, 
1999: 459).  
9 „[...] mecanismele traducerii mi se impun mie ca fiind izomorfe cu cele ale creaţiei, şi 
efortul pe care încerc că-l fac este de a discursiva această evidenţă.” (Mavrodin, 2009e: 
193). 
10 „[...] pour marquer qu’il s’agit de l’activité, à travers ses produits.” (Meschonnic, 
1999: 11). 
11 Aspect observat şi de Anca Brăescu. Totuşi autoarea constată că între abordările 
celor doi ar exista şi diferenţe majore, abordarea lui Henri Meschonnic având un 
puternic scop critic (Brăescu, 2015: 104). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 335 

practică de traducere (a unor texte din literatura franceză) cât şi din 
confruntarea ei cu produsele unor altor practici de traducere din şi în limba 
română, încearcă să propună câteva prime repere“ (Mavrodin, 2006d: 131). 
Muguraş Constantinescu constată, la rândul său, că „Irina Mavrodin nu vizează 
scrierea doctă, de tip tratat, sau pe cea didactică, de tip manual. În ansamblu 
este vorba despre o reflecţie voit fragmentară, care se sprijină pe o poetică a 
fragmentului asumată, care permite libertate şi flexibilitate şi o anumită 
ciclicitate a ideilor. Şi cum traducerea nu este niciodată încheiată şi se constituie 
în serie deschisă, tot astfel reflecţia traductologică mavrodiniană are o dinamică 
şi o deschidere, care o fac modelabilă şi adaptabilă la diversitatea şi noutatea 
practicii.” (Constantinescu, 2017b: 57) Această practico-teorie nu răspunde 
vreunei exigenţe de sistematizare, nedorindu-se a fi neapărat o carte de teorie a 
traducerii, autoarea propunând mai degrabă o operă deschisă formată din 
numeroase fragmente traductologice:  

 
„Cred – întemeindu-mă pe o îndelungată practică făcută pe texte dintre 
cele mai dificile şi mai variate – că o bună traducere literară nu poate fi 
rezultatul aplicării mecanice a unei teorii, oricât de coerentă ar fi 
aceasta. Teoria, prin caracterul ei general, se aplică doar cu discutabile 
rezultate traducerii, pentru că aceasta, asemenea creaţiei artistice, se 
construieşte ca rezultat al unei suite de acţiuni, de soluţii particulare. 
Traducerea este înainte de orice o practică a cărei reuşită depinde de 
orizontul cultural al traducătorului, de competenţa şi de performanţa 
lingvistică a acestuia, dar şi de o corectă intuire a soluţiilor concrete. În 
cazurile cele mai fericite, ea este de fapt o practico-teorie, în sensul că, 
printr-un demers inductiv, de natură practică, rezultat a ceea ce numim 
în mod curent vocaţie, talent, ea îşi construieşte propria teorie, din care 
îşi deduce propria practică etc.” (Mavrodin, 2006d: 93).  

 
Concepte fundamentale precum retraducerea, autotraducerea, traducerea 

ca lectură plurală sau literalitatea în procesul traducerii literare, dedublarea 
creatoare, ambiguitatea, devin astfel instrumente ale mâinii care scrie şi ale mâinii 
care traduce. 

Condiţia sine qua non a procesului de facere a traducerii se regăseşte în 
reflecţia continuă asupra acestei activităţi: „Constat, pe măsură ce – cu greu, e 
drept – înaintez în această cunoaştere: dimensiunea creatoare a actului 
traducerii, cu toate conceptele importante ale teoriei actuale (pe care o voi 
numi, din perspectivă valéryană, o poietică/poetică) îmi sunt de mare utilitate 
în această încercare de discursivizare. Tot ceea ce numim ‘document poietic’, 
adică orice ‘descriere’ făcută de ‘marii’ sau mai puţin ‘marii’ scriitori, artişti în 
general, procesului lor de creaţie la care, printr-o dedublare specifică 
(‘impersonalizarea creatoare’) asistă, poate sluji drept o foarte bună ‘grilă de 
lectură’ a procesului auctorial care este traducerea” (Mavrodin, 2009e: 194). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 336 

Oferim în acest sens un exemplu pe care îl putem integra în categoria 
documentelor poietice ale traducerii şi care care ne dezvăluie postura 
paradoxală a traducătorului de a se „[găsi] prin însuşi statutul acţiunii de a 
traduce, într-un în afară-înăuntru de un gen cu totul particular”, ceea ce îi 
permite o „intimitate cvasimaterială cu textul” (Mavrodin, 2006d: 114-115) sau 
ceea ce Umberto Eco descrie prin experienţe12 in corpore vili (Eco, 2006: 13):  

 
„Traduc acum piesa Fin de partie (Sfârşit de partidă) de Beckett. 
Economia de mijloace este absolută: un text descărnat cu desăvârşire, 
un schelet de care s-a jupuit totul, carenea, venele, nervii. O sintaxă 
simplificată la maximum, propoziţii de un cuvânt sau de câteva cuvinte. 
Repetare de sintagme până la crearea unei senzaţii de vertij. Bunul 
traducător trebuie să simtă toate astea, să simtă puţinătatea acestor 
cuvinte în mâna lui [...]. Mai mult decât oricând poate, traducându-l pe 
Beckett am acest sentiment că merg pe urmele lui, că îmi pun paşii în 
urmele pe care le-a lăsat într-o imaginară zăpadă.” (Mavrodin, 
2009e : 195)  

 
Traducătoarea identifică specificul scriiturii beckettiene pe care îl 

analizează şi pe care pare să dorească să-l adopte. Dacă analizăm o altă 
declaraţie a autoarei, de data aceasta în postura de autotraducător, remarcăm 
preluarea aproape ad literam a sintagmei cu care caracteriza textul lui Samuel 
Beckett, aplicând-o propriei activităţi, concretizând astfel sentimentul de a călca 
pe urmele acestuia: „Lucrul care, după părerea mea, trebuie în primul rând 
respectat în traducerea poemelor mele este economia extremă de mijloace. Ar 
mai fi, de asemenea, structura adeseori oximoronică.” (Mavrodin, 2009e: 190) 
Irina Mavrodin ne oferă astfel o cheie de lectură a poemelor sale, 
împrumutându-ne această privire din interior a unei forma mentis creatoare.  

Pornind de la modul în care conceptele de autotraducere, traducere şi 
rescriere funcţionează în opera mavrodiniană, Valentina Rădulescu propune o 
aplicare riguroasă a funcţionării acestora la nivelul volumului bilingv începutul/le 
commencement (Mavrodin, 2010f), insistând asupra procedeelor privilegiate de 
autoare în procesul de autotraducere a poemelor sale precum şi asupra 
dimensiunii poietice a acestei activităţi. Este identificată preferinţa pentru 
literalitate „ca modalitate de suprindere a esenţei poetice şi de redefinire a 

                                                           
12 „Je me demande si, pour élaborer une théorie de la traduction, il ne serait pas 
nécessaire, de la même manière, d’examiner de nombreux exemples de traduction, 
mais aussi d’avoir fait ces trois expériences : avoir vérifié les traductions d’autrui, avoir 
traduit et été traduit – ou, mieux encore, avoir été traduit en collaboration avec son 
traducteur.” (Eco, 2006 : 11-12). 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 337 

identităţii poemelor în/printr-o altă limbă”, dublată în acelaşi timp de „tentaţia 
unei îndepărtări de text” (Rădulescu, 2014: 208).  

În exemplul pe care îl vom analiza în continuare, şi anume poemul care 
stă la originea titlului acestui articol, trecerea/le passage, şi care face parte 
integrantă din volumul începutul/le commencement, nu ne vom propune o 
identificare a acestei tentaţii de îndepărtare de text, înţeleasă ca o îndepărtare de 
literalitate şi o deschidere mai mare către literaritate, ci o îndepărtare de text 
înţeleasă ca o trecere spre procedeul intertextual de creaţie care caracterizează 
poemele Irinei Mavrodin. De altfel, raportul între traducere şi intertextualitate a 
fost deja teoretizat în lucrări precum cele ale lui Gérard Genette care încă din 
1982 plasează traducerea sub semnul palimpsestului. La rândul său, Henri 
Meschonnic propune o perspectivă a traducerii ca „entre-les-
langues”(Meschonnic, 1999: 196), iar Irina Kristeva consideră, preluând ideea 
lui Roland Barthes conform căreia orice text este intertext, că, în mod implicit, 
întrucât operează cu texte, traducerea ar presupune „un passage linguistique et 
une médiation culturelle. » (Kristeva, 2009: 12) 

Ceea ce captează din start atenţia în poemul trecerea/le passage (Mavrodin, 
2010f: 118) este ideea de trecere care dobândeşte statutul de credo artistic, 
trecerea, asociată unui construct, unei case, la rândul ei legată de o corporalitate 
(„această casă / lungă şi lată / cât trupul meu), semn al unei impersonalizări 
creatoare, devine singurul mijloc al poetului de a se cufunda „în centrul 
pământului”. Ce reprezintă acest centru al pământului, dacă nu acel punct central, 
metafora obsedantă din scrierile autoarei? Regăsim, de asemenea, imaginea 
artistului, indiferent de domeniul de activitate, asociată unui „explorator”, 
termen care surprinde esenţa oricărei persoane angajate pe tărâmul creaţiei. 
Explorarea, descoperirea, confruntarea cu necunoscutul, cu imposibilul chiar, 
sunt etape inerente punerii în abis, plonjării, „în adâncimi de ocean”. Lipsa 
punctuaţiei creează senzaţia unui flux continuu, a unei treceri fireşti de la o 
dimensiune la alta (practic toate cele trei nivele – celest, terestru şi 
marin/subacvatic fiind parcurse simultan). În mod evident, casa perfect 
adaptată/croită pe măsura corpului poetului mai are o semnificaţie (aceea de 
sicriu), care completează o izotopie a marii „trecerii” (văzută ca moarte) şi care 
mai cuprinde termeni şi sintagme precum „a se cufunda în centrul pământului”, 
„adâncimi”, „taină”. În ciuda acestei proximităţi a morţii, nu este transmis 
niciun sentiment de disperare sau de teamă, procesul de trecere fiind tradus într-
un mod firesc, cu ajutorul unor cuvinte care, deşi simple în aparenţă, capătă o 
forţă de semnificaţie nebănuită. Această casă devine „cel mai performant 
aparat” prin care se poate „ajunge la / taina numită / soarele verde”. Această 
iubită trecere poate fi asociată sacrificiului unui artist pentru opera sa, dar şi 
descrierii poetice a fenomenului de impersonalizare creatoare. În plus, 
constatăm o serie de referinţe intertextuale la poemele altor creatori, trecerea/le 
passage propunând o lectură plurală şi deschisă unui dialog intertextual. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 338 

Sintagma „soare verde” apare în poemul Marea (La mer) de Alain Bosquet, în 
care regăsim nu numai prezenţa cadrului marin, dar şi trimiteri la 
impersonalizare şi la procesul de creaţie: „[la mer] s’installe au fond de moi : la 
mer écrit un soleil vert,/efface un soleil mauve”. Aceeaşi sintagmă, separată 
grafic de un semn de punctuaţie: „şi sticlind// soarele, verde, prin frunze, 
mereu, dincolo, dincoace, izbucnind” se întâlneşte în poemul lui Mircea 
Ivănescu „Pădurea de mesteceni astfel văzută” din volumul Versuri (2014). 
Pentru a rămâne în acelaşi cadru intertextual, putem asocia ideea trecerii ca 
moarte celei evocate de poetul simbolist belgian Émile Verhaeren în poezia Le 
Passeur d’Eau13. 

În mod evident, în spaţiul literar şi prin intermediul procesului de creaţie, 
asistăm la o alterare identitară, creaţia poetică şi traducerea implicând „o 
mobilizare totală şi poetică a sinelui”: „Le  regard  sur  les  autres  (traduire)  
complète ici  le  regard  des  autres  (être  traduit) ;  ce  jeu  de  l’ altérité  et  de 
l’ identité  œuvre  vers  l’ universel  sans  perdre  l’ individualité  de départ. 
Toute traduction est en ce sens une école de l’ humanisme ; elle est la 
découverte de l’ autre homme en chacun et du semblable dans  l’ autre  [...]. »  
(Coutel,  1998: 401-402)  

Din această perspectivă, asistăm la constituirea unui model intertextual 
care devine o posibilă grilă de lectură deschisă, plurală, a operei Irinei 
Mavrodin, o prismă care reflectă constant o altă faţetă a aceleiaşi personalităţi 
proteiforme: poet, eseist, critic literar, teoretician al literaturii, profesor, 
traducător. Astfel, putem concluziona că preocupările Irinei Mavrodin în 
domeniul literar, critic, poetic şi traductologic stau sub semnul sintagmei 
enunţate de Paul Valéry (cel care a propus, de altfel, pentru prima oară 
conceptul de poietică): „Opera spiritului nu există decât în act.” Aceasta 
presupune rigoare, luciditate, exerciţiu, disciplină cotidiană, reflecţie, seriozitate 
şi răbdare, calităţi indispensabile oricărui creator şi implicit, oricărui traducător. 
Conştientă de responsabilitatea conferită de fiecare dintre aceste ipostaze, Irina 
Mavrodin a fost, până în marea trecere, fidelă crezului său existenţial şi scriptural: 
„Mă simt ca un instrument al culturii române, ca unul dintre multele sale 
instrumente, prin care ea se împlineşte.”14 

                                                           
13 şi în acest poem, regăsim cadrul marin, imaginea trecătorului făcând referire în mod 
evident la mitul lui Caron; de altfel, Henri Meschonnic atrăgea atenţia asupra riscului 
asocierii figurii traducătorului cu cea a unui „passeur”: „Passeur est une métaphore 
complaisante. Ce qui importe n’est pas de faire passer. Mais dans quel état arrive ce 
qu’on a transporté de l’autre côté. Dans l’autre langue. Charon aussi est un passeur. 
Mais il passe des morts. Qui ont perdu la mémoire. C’est ce qui arrive à bien des 
traducteurs.” (Meschonnic, 1999: 17) 
14 Miora Izverna, Pan Izverna, O viaţă înaltă ca un un dar divin, Editura Timpul, Iaşi, 
2013, p. 66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 339 

 
Bibliografie: 
Ardeleanu, Mircea (sous la dir. de) (2010): Journées Scientifiques Internationales, nr. 1 

„Mélanges offerts à Irina Mavrodin”. Sibiu, Editura Universităţii „Lucian 
Blaga”, 435 p. 

Berman, Antoine (1998):  « De la translation à la traduction », în Traduction et culture(s), 
TTR, Études sur le texte et ses transformations, vol. I, nr. 1, pp. 23-40. 

Brăescu, Anca (2015): La pratico-théorie de la traduction chez Irina Mavrodin. Suceava, 
Editura Universităţii „Ştefan cel Mare” din Suceava, 338 p. 

Constantinescu, Muguraş, Brăescu, Anca (2014a): „Irina Mavrodin, Despre traducere – 
literal şi în toate sensurile – o poietică/poetică a traducerii, în Popescu, Gabriel 
(coord.): Opera ca proiect – Studii oferite în amintirea Irinei Mavrodin. Craiova, Editura 
Universitaria, pp. 211-222.  

Constantinescu, Muguraş (2017b): Reflecţia traductologică mavrodiniană: între practico-teoria 
traducerii şi poetica / poietica traducerii, în Georgiana Lungu-Badea, Nadia Obrocea 
(ed.), Studii de traductologie românească, vol. I. Discurs traductiv, discurs 
metatraductiv. In honorem professoris Ileana Oancea, Timişoara, Editura 
Universităţii de Vest, pp. 52-66. 

Coutel, Charles (1998): „L’ Europe  comme  traduction”, în Europe et  traduction,  textes  
réunis  par  M.  Ballard,  Arras, Presses  de l’ Université d’ Artois, pp. 393-402.  

Dollé, Marie (2001): L’ imaginaire des langues. Paris, L’ Harmattan, 190 p. 
Eco, Umberto (2006): Dire presque la même chose – Expériences de traduction, traduit de 

l’italien par Myriem Bouzaher, Paris, Grasset, 460 p. 
Kristeva, Irina (2009):  Pour comprendre la traduction. Paris, L’Harmattan, 229 p. 
Mavrodin, Irina (1986a): Punctul central. Bucureşti, Editura Eminescu, 191 p. 
Mavrodin, Irina (1998b): Poietică şi Poetică. Craiova, Editura Scrisul Românesc, 247 p. 
Mavrodin, Irina (2001c): Cvadratura cercului. Bucureşti, Editura Eminescu, 164 p. 
Mavrodin, Irina (2006d): Despre traducere – literal şi în toate sensurile. Craiova, Editura 

Scrisul Românesc, 180 p. 
Mavrodin, Irina (2009e): Partea şi întregul - Eseuri sau Obsesii fragmentare. Craiova, Editura 

Scrisul Românesc, 261 p. 
Mavrodin, Irina (2010f): începutul / le commencement. Craiova, Editura Scrisul Românesc, 

208 p. 
Mavrodin, Irina (2013g): Autoscopii, autoficţiuni sau Câmpul cu maci. Eseuri (Noi elemente 

pentru o poietică a imaginilor obsedante generate în şi prin discurs). Craiova, 
Editura Scrisul Românesc, 216 p. 

Meschonnic, Henri (1999): Poétique du traduire. Paris, Verdier, 468 p. 
Passeron, René (1962a): L’Œuvre picturale et les fonctions de l’apparence. Paris, Librairie 

Philosophique J. Vrin, 372 p. 
Passeron, René (1975b): « La poïétique », în Recherches poïétiques, t. 1, Paris, Klincksieck, 

223 p. 
Passeron, René (1989c): Pour une philosophie de la création. Paris, Klincksieck, 264 p. 
Passeron, René (1996d): La Naissance d’Icare : Éléments de poïétique générale. Paris, ae2cg, 

240 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava



 340 

Rădulescu, Valentina (2014): „Irina Mavrodin: autotraduction, traduction, réécriture”, 
în Popescu, Gabriel (coord.): Opera ca proiect – Studii oferite în amintirea Irinei 
Mavrodin. Craiova, Editura Universitaria, pp. 195-210. 

Steiciuc, Elena-Brânduşa (2014): „Modelul intelectual iradiant al Irinei Mavrodin”, în 
Popescu, Gabriel (coord.): Opera ca proiect – Studii oferite în amintirea Irinei 
Mavrodin. Craiova, Editura Universitaria, pp. 255-266. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:06 UTC)
BDD-A30076 © 2019 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

