ORDRES ET NIVEAUX DE L’IMAGINAIRE

Pompiliu ALEXANDRU"
Heliana DRAGUSIN™

Abstract: Is there a point of reference in imagination? We begin our analysis of a Pascalian
conception of the imagination and its productions, which are organized in the form of a world or
imaginary universe. Our goal is to see in what sense we speak of a double architecture of the
imaginary, starting from the imagination as faculty or the imagination as power of the creative action
which is exerted within the framework of an order or between different ontological orders. We present
in our topics two models of construction of the imaginary world. Our methodology is focused on a
Hegelian interpretation applied on a semiotic content.

Keywords: imaginary, ontological order, music

Introduction

Apparemment, d’apres les derniéres études dans les neurosciences, nous sommes
conscients pendant une journée seulement 0.26%. Tout le reste se partage entre mouvements
automatisés, déterminations mentales dues aux désirs qui sont a leur tour influencées par
d’autres systémes complexes mentales et affectives etc. Méme la plupart de nos décisions
sont en grande partie prédéterminées. Ce pourcentage, d’aprés d’autres études, est plus
élevé, en fonction des critéres qui sont pris en calcul. Mais, de toute fagon, sur la carte des
processus mentaux, la place occupée par la conscience est extrémement réduite. Une
analogie de facture jungienne dit : si tous nos processus mentaux pouvaient étre représentés
sur une feuille de papier A4, il faudrait, pour y placer les dimensions que la conscience en
occupe sur cette feuille, marquer ici un seul point avec un crayon bien pointu. Ces
découvertes psychologiques et neuroscientifiques ont de sérieuses conséquences sur d’autres
domaines — éthique, ou le probleme de la liberté humaine doit étre repensée ; culturel
créateur, ou nous devons encore repenser 1’acte créateur libre et original etc. Que reste-t-il
de la liberté humaine tellement soutenue par la théologie et la philosophie ? Hannah Arendt
disait (Arendt, H, 2018 : 32) que « cette humanité survit & son jour de libération, mais pas a
ses premieres cing minutes de liberté » ; nous retombons vite dans un état plus méprisable
mais plus commode finalement de la non-liberté. Mais ces idées, qui ont des implications
dans le domaine politique, nous intéressent beaucoup au niveau de la création humaine.

Nous ne cherchons pas le point géométrique, le centre de gravité ou 1’on passe de
I’inconscient vers la conscience ; ceci constitue un sujet pour la psychanalyse philosophique
ou la psychologie. Nous serons intéressés par la structure des ordres et niveaux de

* Universitatea ,,Valahia” din Targoviste, pompiliualex@yahoo.com
™ Universitatea Nationald de Muzici Bucuresti, heliana_munteanu@yahoo.com

261

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)



I’imaginaire impliqué dans les représentations, les formes manifestées sous laquelle la
création humaine peut apparaitre.

Ainsi, nous nous lancons, sous une méthodologie sémiotique et dialectique
hégélienne, dans la recherche d’un schéma qui prend en compte quelques différentes formes
principales de la fonction imaginaire. Le probléme de départ est celui-ci : comment se
présenterait un centre de gravité dans I’imaginaire et quelle forme prendra celui-ci? Le sous-
probléme impliqué ici concerne 1I’imaginaire qui utilise certains « instruments » pour se
manifester. Le dynamisme de I’imaginaire suit-il une fonction linéaire ou bien il se
manifeste d’une maniére discréte, par sauts qui passent successivement de I’inconscient vers
le conscient et I’inverse ?

Le schéma de Joél Thomas

Nous allons maintenant faire référence a un schéma élaboré par Joél Thomas dans
un ouvrage collectif (Joél, Th., 1998) concernant 1’imaginaire et les méthodes utilisées pour
y entrer. L’axe de la pensée sur I’imaginaire est donné par I’instrument idéal a I’aide duquel
le monde est construit mentalement, /’image. Et la chose la plus importante dans 1’analyse
de I’imaginaire réside, bien siir, dans la relation que celui-ci a avec le réel. Sans rouvrir le
dossier concernant cette relation, nous partons dans notre analyse de deux principes : a) il
existe des instances qui sont indifférentes dans leur rapports a I’imaginaire ou au réel ; b)
I’imaginaire s’associe a une praxis (Joél, Th., op. cit. : 16).

L’imaginaire comme praxis, comme pratique mentale créatrice qui a une certaine
efficacité mesurable, devient une espéce de réalité. 1l s’agit donc d’une fonction imaginaire
de la réalité, d’un continu qui lie les deux et ou nous voyons que n’existe pas un « point »
déterminable qui puisse nous fixer la limite de 1’un et de ’autre. Le premier principe nous
engage dans la ligne de cette possibilité d’indétermination du couple imaginaire-réel a partir
de certaines instances ou éléments qui restent indifférents face aux formes de ce couple. Il
s’agit ici du signe et/ou de la signification; pour ceux-ci il existe une indifférence
concernant la nature du référent (imaginaire, réel ou conceptuel), le signe/la signification
s’applique a quelque chose, a un étre qui devient ainsi existent et réel de ce point de vue.

Nous sommes entierement d’accord avec Jo€l Thomas en ce qui concerne la
définition de I’imaginaire : « L’imaginaire n’est ni un lieu ni un objet. C’est un systéme, une
relation, une « logique dynamique de composition d’images », un point immatériel, mais en
méme temps trés réel, dans la mesure ou il nous livre la puissance bien réelle de ces images,
inintelligibles tant qu’elles restent fragmentaires ». (Joél, Th., op.cit. :17) Ainsi, nous
considérons que 1’imaginaire est une construction abstraite qui suit une logique dialectique
(spéculative méme, au sens hégélien). L’imaginaire se présente, au sens hégélien encore et
au sens de Joél Thomas, comme vivant, comme un organisme qui contient en soi a tout
moment ses éléments potentiels ou actuels de négation. Dans le sens de Joél Thomas,
I’imaginaire est un « dynamisme organisateur entre différentes instances fondatrices » (Joél,
Th., op.cit. : 19). Ces « instances fondatrices », nous les voyons comme ordonnées sur une
échelle, nous montrant différents niveaux d’abstraction. Il s’agit de la pensée de
l'imaginaire au niveau conceptuel. Ainsi, Joél Thomas parle de trois instances : le stable, le
mouvant et le rythme qui fait la jonction entre les deux. Il existe une certaine tension entre

262

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)



les instances; sur ce schéma, différents symboles, mythes et autres constructions imaginaires
se placent en fonction de la polarisation de ces instances.

+ +
A  ------Tension, « crise » ------ B

4 N

Dans ce schéma de Jo€l Thomas, nous regardons la vie des images telle qu’elle
se présente dans les constructions imaginaires. Chaque élément est doublement polarisé — se
présente comme une oscillation entre la vie et la mort, entre positif et négatif etc. Le
symbole détient cette structure qui exprime aussi la tension, le dynamisme qui s’établit tout
au long de la vie d’un symbole, par exemple. L’instance A, qui est doublement polarisée,
prend un sens positif ou négatif avec une prépondérance, en potentialisant ’aspect contraire
et en ce moment on parle d’un sens établi de A. Mais la situation de crise peut se déclencher
et le A devient ou change de nature, devenant un B, qui garde une relation significative avec
le A d’origine, mais développe une nouvelle polarisation, un nouveau sens.

Ainsi, on parle d’une praxis de I’imaginaire qui suit ce schéma dynamique. La
réalité n’est pas loin de ce méme schéma dans le sens ou elle est pensée ou représentée
d’une maniére similaire. L’objet imaginaire devient un objet parmi les autres objets de la
nature, donc il s’intégre parmi ceux-ci. Son statut est différent de 1’objet naturel, dans le
sens ou son origine est différente — on dit qu’il est un produit d’une mentis ou bien le
produit de la nature.

La structure pentadique des ordres de I’imaginaire

En partant du schéma de Joél Thomas, nous essayons de passer au niveau suivant, ol
les instances qui constituent le fondement de I’imaginaire s’organisent. Il s’agit d’une
logique spéculative dialectique qui gére ce mouvement. On parle donc d’un deuxiéme
moment dans 1’ordonnément de ces instances et la dialectique semble s’imposer toujours
dans cinq pas. L’élément qui nous attire 1’attention maintenant est « 1’élément toujours
manqué » dans toutes les analyses de 1’imaginaire. C’est le son. Tandis que le schéma de
Joél Thomas reste a un niveau tres abstrait, presque mathématique, nous cherchons un
niveau schématique qui présuppose des entités plus concrétes, tout en gardant en méme
temps un niveau de généralité fonctionnel.

D’habitude, I’imaginaire commence par une analyse de I’imagination, comme faculté
ou puissance qui nous introduit et crée les mondes imaginaires. Ensuite, c’est /'image qui
occupe le centre de I’attention quand on parle de 1’imaginaire — celle-ci joue le réle de
principe dans 1’économie des formes imaginaires. Méme dans les conceptions les plus
abstraites sur I’imagination et ’imaginaire, I’image est celle qui occupe cette place centrale,
car I’aspect sensoriel semble étre le fondement de toute analyse dans ce domaine. Nous
vivons dans un monde supra-aggloméré par des images. Les sons semblent étre passés

263

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)



« sous silence » en ce qui concerne leur relation avec I’imaginaire. Ou, dans le meilleurde
cas, ils sont vus sous une interprétation redevable et souscrite toujours a I’image. La logique
des images semble étre plus forte que la logique des sons. Nous voulons, dans notre schéma,
refaire justice a cet aspect. Notre thése soutient que le son est une instance aussi forte que
I’image dans la construction de 1’imaginaire. Plus encore, I’imaginaire recoit une autre
compréhension, beaucoup plus riche, quand il est envisagé sous le rapport dual entre
I’image et le son.

L’image renvoie toujours a une signification. Le son peut se séparer assez facilement
d’une signification, il se trouve sous trois figures possibles : le son-image, celui qui est
identique & une certaine signification (les sons de la nature) ; le son-véhicule, porteur des
significations dans le langage (in voce) ou les mots sont des structures conceptuelles! qui
prennent la figure sonore pour se manifester comme langue dans un sens prototypique ; le
son-non-signifiant, celui qui se manifeste dans la musique. Cette derniére figure est tres
intéressante, car on considére qu’elle est porteuse de contenus/« significations » affectives,
donc qui ne gardent rien d’une signification conceptuelle. Au sens hégélien, le son musical
est la négation du son langagier. La nature du son semble étre beaucoup plus complexe que
celle de I’image, car nous voyons trés bien qu’il est capable d’une palette plus complexe,
plus riche, distribuée sur des paliers ontologiques plus divers que dans le cas de I’image. Le
son est superposable a I’image au moment ou celui-Ci est porteur de significations
rationnelles, comme dans le cas du langage ou comme les objets de la nature, mais il faut
accepter son autre statut, de négation manifestée, sous la forme du son musical, asémantique
conceptuel?. Ou, si I’on veut garder le sens d’une certaine signification, alors on est obligés
d’accepter une sorte de sémantique affective qui se manifeste dans la musique.

Représentation - Image — Pvgmalion

Signe Symbole - Imaginaire
Mentis — Conceptuel -
5 e
,"
\ p
Son
In Voce, Langage Musique

ICes structures conceptuelles se manifestent aussi au niveau de I’écrit, mais il ne faut pas comprendre
cette action comme une nouvelle approche de I’image sensorielle, car les mots écrits peuvent étre
interprétés comme des sons mis dans une image textuelle.

2La formule qui semble étre paradoxale, nous dit en fait qu’il s’agit de la pensée sans 1’usage des
significations conceptuelles.

264

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)



En fait, le son est I’instance concréte qui peut réunir ou étre la synthése des trois
ordres du logos chez Aristote®: in mentis, in voce et in re. Il faut reconnaitre que I’image
peut prendre aussi plusieurs figures disposées par niveaux, mais dans son cas elle reste
toujours dans ’espace des formes des significations conceptuelles. La représentation est
définie d’habitude comme une image mentale. Dans la représentation, nous avons une
image doublée, reprise dans un deuxiéme temps — et c’est ainsi qu’elle perd et gagne en
méme temps certaines gualités. Sous le nom de « Pygmalion » nous avons introduit dans le
schéma une qualité spécifique de 1’image, qui n’a pas de correspondant dans le monde
sonore. L’image-Pygmalion est celle qui institue des mondes, elle est la créatrice de mondes
comme variations sur notre monde réel, de nature matérielle ou virtuelle. L’image peut
prendre vie, comme dans le cas de la statue du personnage mythique. Dans un langage
hégélien, nous dirons qu’il s’agit d’une extériorisation du monde des représentations. C’est
pour cette raison que I’imaginaire dans ce sens, est plus proche de I’idée de /’espace. La
musique, comme monde imaginaire, n’est une construction extérieure que seulement au
niveau formel. Son contenu se présente comme une négation de 1’extériorité, car tout son
contenu s’adresse et vit au niveau de I’intérieur mental et affectif du sujet.

Représentation

+ Image -

Signe Symbole

Langage Son  Musique

Au niveau de ’image concrete, positive, Pygmalion représente la négation méme
de I’image, comme extériorit¢ concréte déterminée. Le symbole est plus qu’une
détermination du langage, comme ¢’est le cas du signe ; il joue un rdle intermédiaire entre
I’ordre sémantique et celui asémantique, musical pur. Il est tellement polysémique, qu’on
peut dire qu’il se perd dans la quantité pure, étant une structure qui contient une
signification en potence, qui prend différentes formes concrétes rien qu’en les
individualisant sous I’extériorité. La musique est la négation méme de toute représentation,
au niveau ontologique et sémantique. Le son musical n’est pas une ré-sonorisation ; le son
est présence pure et sous cette figure il s’oppose 4 la nature méme de tout contenu
sémantique de I’intellect. La voix humaine, par exemple, porte et produit le langage naturel.
Les représentations se mettent sous 1’action des signes pour passer ensuite in voce, comme
signes sonores, comme base de tout langage. Le monde imaginaire — création qui a sa propre
vie est se présente comme projection de I’intérieur mental-affectif du sujet — devient

!Aristote — Organon |, Catégories.

265

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)



indépendant du sujet créateur et trouve ses propres sens qui se matérialisent dans le systeme
de la logique des symboles. Tout ce processus est de nouveau intériorisé a un autre niveau
dans la musique. Dans ce sens, la musique est 1’ordre qui intériorise un monde imaginaire
comme projection extérieure d’un contenu représenté sous les marques de I’entendement.
Cette fois, par contre, les facultés de connaissance (I’entendement/I’intellect, la raison) ne
forment plus de constructions pourvues de significations, comme mondes imaginaires qui
détiennent un sens sémantique qui entre dans un circuit communicationnel, mais les facultés
réalisent une unité de type spéculatif dans la présence du son musical, dépourvu de tout
contenu sémantique déterminé. Il semble que le sens de nos concepts est une fonction d’un
deuxieme ordre — la reprise de ['image comme représentation — tandis que le contenu
musical est une fonction du premier degré — s’appuyant sur la présence méme du son dans
I’acte musical. L’imaginaire qui utilise I’image pour construire ses mondes, se greffe sur
I’intuition de 1’espace — avec ses trois dimensions indifférentes (chez Hegel), nécessitant
donc tout le temps pour trouver une détermination quelconque sous la forme d’une
signification (on attribue une signification précise quand on dit « longueur », « largeur »,
« hauteur », méme si du point de vue géométrique, peu importe comment on se rapporte a
celles-ci, car elles sont données simultanément). L’imaginaire, qui utilise le son pour
construire des mondes, se greffe sur ’intuition pure du temps — avec ses trois dimensions,
« passé », « présent » et « futur » — mais en vertu du fait que ces dimensions ne sont pas
données simultanément, mais en succession, avec la mention qu’en fait tout le temps nous
c’est n’est que le présent qui nous est donné effectivement, donc il n’a plus besoin d’une
signification construite a base d’une reprise du présent. Ainsi, nous entrons dans un ordre
imaginaire asémantique, mais qui garde toujours le caractére imaginaire. Un morceau
musical est la création imaginaire d’un sujet, mais quand il est joué effectivement (quand il
se manifeste en dehors d’une partition, par exemple, donc d’un niveau sémiotique), il
devient réel, vif et sa signification est la musique méme. Donc, la musique, comme monde
imaginaire, ne se rapporte plus a une autre chose (comme le signe et comme le virtuel au
réel), elle ne renvoie plus a un référent en dehors du soi. Ceci n’est plus nécessaire, car nous
nous trouvons dans le référent méme et la musique est présence pure qui ne passe plus dans
une re-présence.

Conclusion

Nous avons fait un exercice d’analyse des niveaux de 1’imaginaire dans une
logique spéculative hégélienne. Mais 1’édifice de toute théorie « scalaire » de ’imaginaire,
ou sont distribués les ordres ontologiques de celui-ci, trouve 1’origine dans la pensée de
Pascal. Chez le philosophe francais, I’ordre de 1’imagination intervient dans toutes les
constructions de 1’esprit humain. C’est pour cette raison qu’il ne congoit pas 1’imagination
comme une faculté, mais plutdt comme une puissance de ’esprit. Elle intervient aussi bien
dans les mathématiques, dans la vie quotidienne ou se trouve le terrain de toute forme de
communication, dans 1’univers des croyances, ou il est possible de penser le transcendant,
dans D’art etc. L’imagination comme puissance est capable de transformations radicales en
fonction de ces passages ontologiques, tout en gardant son unité. Plus encore, il semble que
I’imagination s’empare aussi bien de la sphére du conscient que de celle de I’inconscient.

266

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)



Nous pouvons dire que le conscient est le terrain spécifique de [’identifications et
reconnaissance des certitudes offertes par les significations qu’on accorde aux choses. Le
conscient est tout ce processus d’identification de nature sémantique. L’inconscient n’est
pas compris seulement comme négation « en miroir » du conscient. Il est plutdt le terrain
des significations possibles, non manifestées. L’imaginaire constitue le complexe
dynamique qui fait la synthése entre le premier ordre, conscient, et le deuxieme, de
I’inconscient. On passe donc de la création des représentations pourvues d’une signification
unique et concréte, a la création des présentations sonores, dans la musique, des
significations asémantiques sous la forme des sens potentiels et universels. Toute cette
figure de structure de I’imaginaire est ordonnée par des niveaux et ordres traversés par les
métamorphoses de I’imagination. Une conséquence trés importante de cette distribution par
niveaux et ordres est celle qui concerne notre premier principe énoncé dés le debut : il existe
des instances qui sont indifférentes par rapport a ’imaginaire et au réel. L’image n’est pas
tout a fait une condition nécessaire pour construire un monde imaginaire. L’image, tout
comme le son, sont des instances neutres qui peuvent étre transformées et utilisées pour
figurer I’imaginaire, pour le fagonner.

Bibliographie

Arendt, H., Ultimul interviu si alte convorbiri, Humanitas, Bucuresti 2018.

Aristote, Organon |, Catégories, Flammarion, Paris 2007.

Joél Thomas (coord.), Introduction aux méthodologies de I’'imaginaire, Ellipses, Paris 1998
Cléro Jean-Pierre, Gérard Bras, Pascal. Figures de l'imagination, Vrin, Paris 1996

Hegel, G. F., Stiinta logicii, Editura Academiei Romaéne, Bucuresti 1966

Pascal, B., Pensées, Le Livre de Poche, Paris 2000.

Bogza A., Realismul critic, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti 1975

Casati Robert, Dokic J., La philosophie du son, Editions Jacqueline Chambon, Paris 1998.

267

BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

