
261 

 

ORDRES ET NIVEAUX DE L’IMAGINAIRE 

 

Pompiliu ALEXANDRU* 

Heliana DRĂGUȘIN** 

 
 

 Abstract: Is there a point of reference in imagination? We begin our analysis of a Pascalian 

conception of the imagination and its productions, which are organized in the form of a world or 

imaginary universe. Our goal is to see in what sense we speak of a double architecture of the 

imaginary, starting from the imagination as faculty or the imagination as power of the creative action 

which is exerted within the framework of an order or between different ontological orders. We present 

in our topics two models of construction of the imaginary world. Our methodology is focused on a 

Hegelian interpretation applied on a semiotic content.  

 Keywords: imaginary, ontological order, music  

 

Introduction 

 Apparemment, d’après les dernières études dans les neurosciences, nous sommes 

conscients pendant une journée seulement 0.26%. Tout le reste se partage entre mouvements 

automatisés, déterminations mentales dues aux désirs qui sont à leur tour influencées par 

d’autres systèmes complexes mentales et affectives etc. Même la plupart de nos décisions 

sont en grande partie prédéterminées. Ce pourcentage, d’après d’autres études, est plus 

élevé, en fonction des critères qui sont pris en calcul. Mais, de toute façon, sur la carte des 

processus mentaux, la place occupée par la conscience est extrêmement réduite. Une 

analogie de facture jungienne dit : si tous nos processus mentaux pouvaient être représentés 

sur une feuille de papier A4, il faudrait, pour y placer les dimensions que la conscience en 

occupe sur cette feuille, marquer ici un seul point avec un crayon bien pointu. Ces 

découvertes psychologiques et neuroscientifiques ont de sérieuses conséquences sur d’autres 

domaines – éthique, où le problème de la liberté humaine doit être repensée ; culturel 

créateur, où nous devons encore repenser l’acte créateur libre et original etc. Que reste-t-il 

de la liberté humaine tellement soutenue par la théologie et la philosophie ? Hannah Arendt 

disait (Arendt, H, 2018 : 32) que « cette humanité survit à son jour de libération, mais pas à 

ses premières cinq minutes de liberté » ; nous retombons vite dans un état plus méprisable 

mais plus commode finalement de la non-liberté. Mais ces idées, qui ont des implications 

dans le domaine politique, nous intéressent beaucoup au niveau de la création humaine. 

 Nous ne cherchons pas le point géométrique, le centre de gravité où l’on passe de 

l’inconscient vers la conscience ; ceci constitue un sujet pour la psychanalyse philosophique 

ou la psychologie. Nous serons intéressés par la structure des ordres et niveaux de 

                                                           
* Universitatea „Valahia” din Târgoviște, pompiliualex@yahoo.com  
** Universitatea Națională de Muzică București, heliana_munteanu@yahoo.com  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești



262 

 

l’imaginaire impliqué dans les représentations, les formes manifestées sous laquelle la 

création humaine peut apparaître.  

 Ainsi, nous nous lançons, sous une méthodologie sémiotique et dialectique 

hégélienne, dans la recherche d’un schéma qui prend en compte quelques différentes formes 

principales de la fonction imaginaire. Le problème de départ est celui-ci : comment se 

présenterait un centre de gravité dans l’imaginaire et quelle forme prendra celui-ci? Le sous-

problème impliqué ici concerne l’imaginaire qui utilise certains « instruments » pour se 

manifester. Le dynamisme de l’imaginaire suit-il une fonction linéaire où bien il se 

manifeste d’une manière discrète, par sauts qui passent successivement de l’inconscient vers 

le conscient et l’inverse ? 

 

Le schéma de Joël Thomas 

 

 Nous allons maintenant faire référence à un schéma élaboré par Joël Thomas dans 

un ouvrage collectif (Joël, Th., 1998) concernant l’imaginaire et les méthodes utilisées pour 

y entrer. L’axe de la pensée sur l’imaginaire est donné par l’instrument idéal à l’aide duquel 

le monde est construit mentalement, l’image. Et la chose la plus importante dans l’analyse 

de l’imaginaire réside, bien sûr, dans la relation que celui-ci a avec le réel. Sans rouvrir le 

dossier concernant cette relation, nous partons dans notre analyse de deux principes : a) il 

existe des instances qui sont indifférentes dans leur rapports à l’imaginaire ou au réel ; b) 

l’imaginaire s’associe à une praxis (Joël, Th., op. cit. : 16). 

 L’imaginaire comme praxis, comme pratique mentale créatrice qui a une certaine 

efficacité mesurable, devient une espèce de réalité. Il s’agit donc d’une fonction imaginaire 

de la réalité, d’un continu qui lie les deux et où nous voyons que n’existe pas un « point » 

déterminable qui puisse nous fixer la limite de l’un et de l’autre. Le premier principe nous 

engage dans la ligne de cette possibilité d’indétermination du couple imaginaire-réel à partir 

de certaines instances ou éléments qui restent indifférents face aux formes de ce couple. Il 

s’agit ici du signe et/ou de la signification ; pour ceux-ci il existe une indifférence 

concernant la nature du référent (imaginaire, réel ou conceptuel), le signe/la signification 

s’applique à quelque chose, à un être qui devient ainsi existent et réel de ce point de vue. 

 Nous sommes entièrement d’accord avec Joël Thomas en ce qui concerne la 

définition de l’imaginaire : « L’imaginaire n’est ni un lieu ni un objet. C’est un système, une 

relation, une « logique dynamique de composition d’images », un point immatériel, mais en 

même temps très réel, dans la mesure où il nous livre la puissance bien réelle de ces images, 

inintelligibles tant qu’elles restent fragmentaires ». (Joël, Th., op.cit. :17) Ainsi, nous 

considérons que l’imaginaire est une construction abstraite qui suit une logique dialectique 

(spéculative même, au sens hégélien). L’imaginaire se présente, au sens hégélien encore et 

au sens de Joël Thomas, comme vivant, comme un organisme qui contient en soi à tout 

moment ses éléments potentiels ou actuels de négation. Dans le sens de Joël Thomas, 

l’imaginaire est un « dynamisme organisateur entre différentes instances fondatrices » (Joël, 

Th., op.cit. : 19). Ces « instances fondatrices », nous les voyons comme ordonnées sur une 

échelle, nous montrant différents niveaux d’abstraction. Il s’agit de la pensée de 

l’imaginaire au niveau conceptuel. Ainsi, Joël Thomas parle de trois instances : le stable, le 

mouvant et le rythme qui fait la jonction entre les deux. Il existe une certaine tension entre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești



263 

 

les instances; sur ce schéma, différents symboles, mythes et autres constructions imaginaires 

se placent en fonction de la polarisation de ces instances.  

 

 

 

 

 

 

 

 Dans ce schéma de Joël Thomas, nous regardons la vie des images telle qu’elle 

se présente dans les constructions imaginaires. Chaque élément est doublement polarisé – se 

présente comme une oscillation entre la vie et la mort, entre positif et négatif etc. Le 

symbole détient cette structure qui exprime aussi la tension, le dynamisme qui s’établit tout 

au long de la vie d’un symbole, par exemple. L’instance A, qui est doublement polarisée, 

prend un sens positif ou négatif avec une prépondérance, en potentialisant l’aspect contraire 

et en ce moment on parle d’un sens établi de A. Mais la situation de crise peut se déclencher 

et le A devient ou change de nature, devenant un B, qui garde une relation significative avec 

le A d’origine, mais développe une nouvelle polarisation, un nouveau sens.  

 Ainsi, on parle d’une praxis de l’imaginaire qui suit ce schéma dynamique. La 

réalité n’est pas loin de ce même schéma dans le sens où elle est pensée ou représentée 

d’une manière similaire. L’objet imaginaire devient un objet parmi les autres objets de la 

nature, donc il s’intègre parmi ceux-ci. Son statut est différent de l’objet naturel, dans le 

sens où son origine est différente – on dit qu’il est un produit d’une mentis ou bien le 

produit de la nature.  

  

La structure pentadique des ordres de l’imaginaire 

 

 En partant du schéma de Joël Thomas, nous essayons de passer au niveau suivant, où 

les instances qui constituent le fondement de l’imaginaire s’organisent. Il s’agit d’une 

logique spéculative dialectique qui gère ce mouvement. On parle donc d’un deuxième 

moment dans l’ordonnément de ces instances et la dialectique semble s’imposer toujours 

dans cinq pas. L’élément qui nous attire l’attention maintenant est « l’élément toujours 

manqué » dans toutes les analyses de l’imaginaire. C’est le son. Tandis que le schéma de 

Joël Thomas reste à un niveau très abstrait, presque mathématique, nous cherchons un 

niveau schématique qui présuppose des entités plus concrètes, tout en gardant en même 

temps un niveau de généralité fonctionnel.  

 D’habitude, l’imaginaire commence par une analyse de l’imagination, comme faculté 

ou puissance qui nous introduit et crée les mondes imaginaires. Ensuite, c’est l’image qui 

occupe le centre de l’attention quand on parle de l’imaginaire – celle-ci joue le rôle de 

principe dans l’économie des formes imaginaires. Même dans les conceptions les plus 

abstraites sur l’imagination et l’imaginaire, l’image est celle qui occupe cette place centrale, 

car l’aspect sensoriel semble être le fondement de toute analyse dans ce domaine. Nous 

vivons dans un monde supra-aggloméré par des images. Les sons semblent être passés 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești



264 

 

« sous silence » en ce qui concerne leur relation avec l’imaginaire. Ou, dans le meilleurde 

cas, ils sont vus sous une interprétation redevable et souscrite toujours à l’image. La logique 

des images semble être plus forte que la logique des sons. Nous voulons, dans notre schéma, 

refaire justice à cet aspect. Notre thèse soutient que le son est une instance aussi forte que 

l’image dans la construction de l’imaginaire. Plus encore, l’imaginaire reçoit une autre 

compréhension, beaucoup plus riche, quand il est envisagé sous le rapport dual entre 

l’image et le son.  

 L’image renvoie toujours à une signification. Le son peut se séparer assez facilement 

d’une signification, il se trouve sous trois figures possibles : le son-image, celui qui est 

identique à une certaine signification (les sons de la nature) ; le son-véhicule, porteur des 

significations dans le langage (in voce) où les mots sont des structures conceptuelles1 qui 

prennent la figure sonore pour se manifester comme langue dans un sens prototypique ; le 

son-non-signifiant, celui qui se manifeste dans la musique. Cette dernière figure est très 

intéressante, car on considère qu’elle est porteuse de contenus/« significations » affectives, 

donc qui ne gardent rien d’une signification conceptuelle. Au sens hégélien, le son musical 

est la négation du son langagier. La nature du son semble être beaucoup plus complexe que 

celle de l’image, car nous voyons très bien qu’il est capable d’une palette plus complexe, 

plus riche, distribuée sur des paliers ontologiques plus divers que dans le cas de l’image. Le 

son est superposable à l’image au moment où celui-ci est porteur de significations 

rationnelles, comme dans le cas du langage ou comme les objets de la nature, mais il faut 

accepter son autre statut, de négation manifestée, sous la forme du son musical, asémantique 

conceptuel2. Ou, si l’on veut garder le sens d’une certaine signification, alors on est obligés 

d’accepter une sorte de sémantique affective qui se manifeste dans la musique.    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1Ces structures conceptuelles se manifestent aussi au niveau de l’écrit, mais il ne faut pas comprendre 

cette action comme une nouvelle approche de l’image sensorielle, car les mots écrits peuvent être 

interprétés comme des sons mis dans une image textuelle.  
2La formule qui semble être paradoxale, nous dit en fait qu’il s’agit de la pensée sans l’usage des 

significations conceptuelles.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești



265 

 

 En fait, le son est l’instance concrète qui peut réunir ou être la synthèse des trois 

ordres du logos chez Aristote1: in mentis, in voce et in re. Il faut reconnaitre que l’image 

peut prendre aussi plusieurs figures disposées par niveaux, mais dans son cas elle reste 

toujours dans l’espace des formes des significations conceptuelles. La représentation est 

définie d’habitude comme une image mentale. Dans la représentation, nous avons une 

image doublée, reprise dans un deuxième temps – et c’est ainsi qu’elle perd et gagne en 

même temps certaines qualités. Sous le nom de « Pygmalion » nous avons introduit dans le 

schéma une qualité spécifique de l’image, qui n’a pas de correspondant dans le monde 

sonore. L’image-Pygmalion est celle qui institue des mondes, elle est la créatrice de mondes 

comme variations sur notre monde réel, de nature matérielle ou virtuelle. L’image peut 

prendre vie, comme dans le cas de la statue du personnage mythique. Dans un langage 

hégélien, nous dirons qu’il s’agit d’une extériorisation du monde des représentations. C’est 

pour cette raison que l’imaginaire dans ce sens, est plus proche de l’idée de l’espace. La 

musique, comme monde imaginaire, n’est une construction extérieure que seulement au 

niveau formel. Son contenu se présente comme une négation de l’extériorité, car tout son 

contenu s’adresse et vit au niveau de l’intérieur mental et affectif du sujet.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Au niveau de l’image concrète, positive, Pygmalion représente la négation même 

de l’image, comme extériorité concrète déterminée. Le symbole est plus qu’une 

détermination du langage, comme c’est le cas du signe ; il joue un rôle intermédiaire entre 

l’ordre sémantique et celui asémantique, musical pur. Il est tellement polysémique, qu’on 

peut dire qu’il se perd dans la quantité pure, étant une structure qui contient une 

signification en potence, qui prend différentes formes concrètes rien qu’en les 

individualisant sous l’extériorité. La musique est la négation même de toute représentation, 

au niveau ontologique et sémantique. Le son musical n’est pas une ré-sonorisation ; le son 

est présence pure et sous cette figure il s’oppose à la nature même de tout contenu 

sémantique de l’intellect. La voix humaine, par exemple, porte et produit le langage naturel. 

Les représentations se mettent sous l’action des signes pour passer ensuite in voce, comme 

signes sonores, comme base de tout langage. Le monde imaginaire – création qui a sa propre 

vie est se présente comme projection de l’intérieur mental-affectif du sujet – devient 

                                                           
1Aristote – Organon I, Catégories. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești



266 

 

indépendant du sujet créateur et trouve ses propres sens qui se matérialisent dans le système 

de la logique des symboles. Tout ce processus est de nouveau intériorisé à un autre niveau 

dans la musique. Dans ce sens, la musique est l’ordre qui intériorise un monde imaginaire 

comme projection extérieure d’un contenu représenté sous les marques de l’entendement. 

Cette fois, par contre, les facultés de connaissance (l’entendement/l’intellect, la raison) ne 

forment plus de constructions pourvues de significations, comme mondes imaginaires qui 

détiennent un sens sémantique qui entre dans un circuit communicationnel, mais les facultés 

réalisent une unité de type spéculatif dans la présence du son musical, dépourvu de tout 

contenu sémantique déterminé. Il semble que le sens de nos concepts est une fonction d’un 

deuxième ordre – la reprise de l’image comme représentation – tandis que le contenu 

musical est une fonction du premier degré – s’appuyant sur la présence même du son dans 

l’acte musical. L’imaginaire qui utilise l’image pour construire ses mondes, se greffe sur 

l’intuition de l’espace – avec ses trois dimensions indifférentes (chez Hegel), nécessitant 

donc tout le temps pour trouver une détermination quelconque sous la forme d’une 

signification (on attribue une signification précise quand on dit « longueur », « largeur », 

« hauteur », même si du point de vue géométrique, peu importe  comment on se rapporte à 

celles-ci, car elles sont données simultanément). L’imaginaire, qui utilise le son pour 

construire des mondes, se greffe sur l’intuition pure du temps – avec ses trois dimensions, 

« passé », « présent » et « futur » – mais  en vertu du fait que ces dimensions ne sont pas 

données simultanément, mais en succession, avec la mention qu’en fait tout le temps nous 

c’est n’est que le présent qui nous est donné effectivement, donc il n’a plus besoin d’une 

signification construite à base d’une reprise du présent. Ainsi, nous entrons dans un ordre 

imaginaire asémantique, mais qui garde toujours le caractère imaginaire. Un morceau 

musical est la création imaginaire d’un sujet, mais quand il est joué effectivement (quand il 

se manifeste en dehors d’une partition, par exemple, donc d’un niveau sémiotique), il 

devient réel, vif et sa signification est la musique même. Donc, la musique, comme monde 

imaginaire, ne se rapporte plus à une autre chose (comme le signe et comme le virtuel au 

réel), elle ne renvoie plus à un référent en dehors du soi. Ceci n’est plus nécessaire, car nous 

nous trouvons dans le référent même et la musique est présence pure qui ne passe plus dans 

une re-présence.  

 

Conclusion 

 

 Nous avons fait un exercice d’analyse des niveaux de l’imaginaire dans une 

logique spéculative hégélienne. Mais l’édifice de toute théorie « scalaire » de l’imaginaire, 

où sont distribués les ordres ontologiques de celui-ci, trouve l’origine dans la pensée de 

Pascal. Chez le philosophe français, l’ordre de l’imagination intervient dans toutes les 

constructions de l’esprit humain. C’est pour cette raison qu’il ne conçoit pas l’imagination 

comme une faculté, mais plutôt comme une puissance de l’esprit. Elle intervient aussi bien 

dans les mathématiques, dans la vie quotidienne où se trouve le terrain de toute forme de 

communication, dans l’univers des croyances, où il est possible de penser le transcendant, 

dans l’art etc. L’imagination comme puissance est capable de transformations radicales en 

fonction de ces passages ontologiques, tout en gardant son unité. Plus encore, il semble que 

l’imagination s’empare aussi bien de la sphère du conscient que de celle de l’inconscient.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești



267 

 

 Nous pouvons dire que le conscient est le terrain spécifique de l’identifications et 

reconnaissance des certitudes offertes par les significations qu’on accorde aux choses. Le 

conscient est tout ce processus d’identification de nature sémantique. L’inconscient n’est 

pas compris seulement comme négation « en miroir » du conscient. Il est plutôt le terrain 

des significations possibles, non manifestées. L’imaginaire constitue le complexe 

dynamique qui fait la synthèse entre le premier ordre, conscient, et le deuxième, de 

l’inconscient. On passe donc de la création des représentations pourvues d’une signification 

unique et concrète, à la création des présentations sonores, dans la musique, des 

significations asémantiques sous la forme des sens potentiels et universels. Toute cette 

figure de structure de l’imaginaire est ordonnée par des niveaux et ordres traversés par les 

métamorphoses de l’imagination. Une conséquence très importante de cette distribution par 

niveaux et ordres est celle qui concerne notre premier principe énoncé dès le début : il existe 

des instances qui sont indifférentes par rapport à l’imaginaire et au réel. L’image n’est pas 

tout à fait une condition nécessaire pour construire un monde imaginaire. L’image, tout 

comme le son, sont des instances neutres qui peuvent être transformées et utilisées pour 

figurer l’imaginaire, pour le façonner.  

   
Bibliographie 

Arendt, H., Ultimul interviu și alte convorbiri, Humanitas, București 2018. 

Aristote, Organon I, Catégories, Flammarion, Paris 2007. 

Joël Thomas (coord.), Introduction aux méthodologies de l’imaginaire, Ellipses, Paris 1998 

Cléro Jean-Pierre, Gérard Bras, Pascal. Figures de l’imagination, Vrin, Paris 1996 

Hegel, G. F., Știința logicii, Editura Academiei Române, București 1966 

Pascal, B., Pensées, Le Livre de Poche, Paris 2000. 

Bogza A., Realismul critic, Editura Științifică și Enciclopedică, București 1975 

Casati Robert, Dokic J., La philosophie du son, Editions Jacqueline Chambon, Paris 1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:03 UTC)
BDD-A30000 © 2018 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

