FEMININ ET PRINCIPE GENERATEUR DANS LE MYTHE.
ALCMENE DANS LE MYTHE DE LA NAISSANCE DE HERCULE
(PLAUTE, MOLIERE, GIRAUDOUX)

Diana-Adriana LEFTER"

Abstract : The myth of Hercules is one of the most notorious of the classic mythology.
The best known mythical episodes of it are the labours, covering the adult age and the death of
the hero, and the birth of the hero. It is this episode that interests us for the present paper, as we
want to focus our analysis on the role of the feminine in this myth, as unavoidable for
procreation.

Our main interest is Alcmene, whom we analyse both as a mythical and as a dramatic
character in three comedies: Plautus’ Amphitruo, Moliére’s Amphitruo and Giraudoux’s
Amphitryon 38. On the mythical level, we discuss her knowledge — what she knows, what she
ignores, what she pretends to know or to ignore — and the features of her femininity: fidelity,
dignity, honour and love. On the play level, we investigate her presence, as a dramatic character,
in the dramatic structure.

Keywords : femininity, knowledge, heroic procreation.

Préambule

Pourquoi Aleméne ? Le mythe de Hercule est I'un des plus connus et discutés
de la mythologie gréco-romaine comportant, comme nous I’avons montré ailleurs!, deux
grandes parties, correspondant a la maturité du héros — notamment ses exploits et sa
mort — et a la naissance, placée sous le signe du double et de la fécondation divine.
C’est cet épisode mythique — celui de la naissance — qui nous intéresse pour le présent
travail, car nous voulons focaliser notre analyse sur la place et le role du féminin,
incontournables pour I’acte de la procréation.

La présence du féminin dans le mythe de la naissance de Hercule est évidente.
Il y a, d’une part, la féminité divine? — Junone, Athéne — et, d’autre part la féminité
humaine, Alcmeéne. Pourtant, la plupart des études qui s’occupent du mythe de la
naissance de Hercule releguent en quelque sorte au second plan ou éludent le
personnage mythique d’Alcmeéne, celle qui engendre le héros. Voila pourquoi nous nous
proposons, pour la présente étude, d’en faire le point focal, en essayant de lui restituer la
juste place dans I’histoire mythique.

Notre démarche n’a pas la prétention d’exhaustivité, mais une certaine vision
diachronique, car nous suivons le méme personnage dans trois textes qui reprennent le
méme mythe, celui de la naissance de Hercule, a trois époques différentes’ :

* Université de Pitesti, diana_lefter@hotmail.com

! Lefter, Diana-Adriana, Mythe et comédie dans la littérature francaise, Bucuresti, Editura
Universitatii din Bucuresti, 2010.

2 Due sono le dee che segnano il destino di Eracle € ne condiziano il rapporto con la donna: Era,
I’irreducibile nemica, ed Atena, ’amica e la fedele protetrice. (Bernardini: 187)

3 Les plus connues variantes antiques du mythe de la naissance de Hercule se trouvent dans la
Bibliothéque d’Apollodore, le plus vaste et complet répertoire mythologique de I’ Antiquité et qui
expose les variantes les plus connues du mythe (I, 4, 5; IL, 4, 8; II, 4, 11; 1, 8, 1), Le
Bouclierd’Hérackles de Hésiode (11 a 79), les Métamorphoses d’Ovide (VI, 112) et la
Périgénésie de Pausanias (1, 4,1,1 ; IX, 11, 3 ; IX, 6, 7).

216

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



I’Amphitryon de Plaute, car « dans 1’évolution du mythe en question, I’Amphitryon de
Plaute constitue une étape fondamentale »'. (Christodoulou, 1995 : 45), I’Amphitryon
de Moliére, comédie représentative pour 1’époque classique et avec de forts accents de
critique sociale et, enfin, I’Amphitryon 38 de Giraudoux, 1’'une des variantes
incontournables de I’époque moderne.

Nous avons un double but : sur le plan du mythe, nous observons Alcmeéne, le
personnage mythique, pour voir quelles sont les modifications, quelles sont les
focalisation de ses traits de caractére, d’une piece a 1’autre. Nous partons de la permisse
que les modifications, les fluctuations et les interprétations sur ce personnage mythique
sont redevables a la mentalité de chaque €poque, aux visions particuliéres de chaque
auteur, aussi bien qu’aux contraintes de genre. En allant plus loin, deux sont les
éléments sur lesquels nous allons nous arréter particuliérement, les considérant
définitoires pour le personnage mythique : son savoir — ce qu’elle sait, ce qu’elle
ignore, ce qu’elle feint de savoir ou, au contraire d’ignorer’ — et les traits de sa
féminité : fidélité, dignité, honneur et amour. Sur le plan du texte dramatique, nous
nous intéressons au personnage d’Alcméne, notamment a sa présence dans le texte, aux
différents moments dramatiques, aux relations entre les personnages et au rapport au
genre comique.

La féminité, entre devoir, réclusion et mariage

Dans les mythes gréco-romains comme dans la société antique, la présence
féminine est récurrente, incontournable, mais restreinte a la sphére privée, ou elle
associe le role de 1’épouse tisseuse a celui de la mere, qui est son idéal majeur.
Létoublon montre d’ailleurs que le tissage est une activité typiquement féminine, « sans
constituer un critére dans I’ordre moral ni une marque opposant les humains aux
immortels (Letoublon 2010 : 24).

Frontisi-Ducroix insiste sur 1’androcentrisme de la société antique, ou « le réle
de I’époux est de refermer le ventre de sa femme, en la fécondant, en y déposant un
enfant, son double a lui ». (Frontisi-Ducroix 2003: 113) Dans ces sociétés, le féminin
est donc relégué au plan second, la maternité étant plus un devoir qu’un don.

Rudhart (2006) montre que tout en étant complémentaires, la masculinité et la
féminité se distinguent fondamentalement dans le mythe gréco-romain, le féminin étant
caractérisé par sa capacité de souffrance, de révolte et par le progrés qu’il assure dans
I’évolution du monde, s’opposant en cela au conservatisme masculin.

D’autre part, Rougier Blanc (2009) attire I’attention sur 1’absence du féminin
dans la construction des figures héroiques qui sont, dans la Gréce antique,

! Nous sommes en total accord avec cette affirmation, méme si certains spécialistes valorisent
plutdt les variantes tragiques : [...] on en vient a considérer la comédie plautinienne au mieux
comme une réécriture comique de la tragédie, en l'occurrence de I’Alcmene d’Euripide ou
comme la copie d’une réécriture. (Auvras-Assayas)

2 Héroines non, mais détenteurs de savoir, telles sont beaucoup des figures féminines de la
mytgologie gréco-romaine. Claude Pujade les appelle d’ailleurs «celles qui savaient » (écrit
fictionnel, entre poeéme narratif, chant et soliloque imaginaire de cinq femmes consacrées dans la
mythologie gréco-romaine : Cassandre, Oenoné, Okyrhhoé, Jocaste et [sméne) pour marquer que
c’est justement le savoir qui les distingue des hommes et leur donne le pouvoir de verbaliser des
vérités obscures, cachées, détournées, que les hommes se nient de dire.

217

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



exclusivement masculines. Rappelons aussi que Finley (1986) faisait remarquer que, a
I’age héroique, le mot « héros » n’avait pas de féminin.

Jennifer Larson (1995) montre pourtant qu’on pourrait, a partir des données
des sociétés anciennes — notamment la grecque, la situation n’ayant pas d’équivalent
dans le reste de 1’espace méditerranéen — et de celles des mythes, parler aussi de figures
héroiques féminines, qu’elle repartit en quatre catégories : a) les vierges dont la mort
particuliére a conduit a I’héroisation ; b) les femmes qui assument des roles non
traditionnels dans la société grecque, par exemple guerriéres ou prétresses; c) des
femmes dont le rdle est marginal dans les récits mythiques, a cause de leurs origines ad-
hoc ; d) des femmes auxquelles on rend un culte et en cela elles sont proches aux
déesses. C’est a cette dernicre catégorie que nous pensons placer Alcmene.

Savoir

L’Alcmeéne de Plaute est profondément humaine, terrestre, par conséquent elle
ne sait pas, ne sait que ce qu’un mortel pourrait savoir : ce que 1’on voit, et non pas
les projets divins. Epouse fidéle d’Amphitryon, elle se sait enceinte, mais d’un seul
enfant, celui de son mari. Le savoir total, complet, n’appartient qu’aux dieux et I’on voit
que Mercure annonce déja dans le Prologue la double maternité d’ Alcméne.

ALCMENE : [...] veuillent les dieux que j'accouche heureusement d’un fils.
(Plaute, II, 2)

Alcmeéne attribue donc la toute puissance et le tout savoir aux dieux, faisant
ainsi, elle-méme, une nette distinction entre le monde des dieux et celui des humains,
auquel elle appartient :

ALCMENE : J'atteste le pouvoir supréme du roi des dieux et de la chaste
Junone, que je révere et que j honore autant que je le dois, le corps d’aucun mortel,
excepté toi, n’a touché mon corps, et ma pudeur n’a souffert aucune atteinte. (Plaute, 11,
2)

Cette prise de parole d’Alcmeéne ne devrait pas étre interprétée comme une
allusion a une possible union avec un dieu, mais comme une déclaration de foi et de
fidélité a son mari car pour elle, le monde des dieux et celui des hommes sont séparés ;
de plus, toutes mes manifestations antérieures et ultérieures d’ Alcméne ne valident pas
un savoir de cette union secrete.

L’accouchement d’Alcméne est double et assisté par les signes de la présence
divine. Le double accouchement est raconté par Bromia, sa suivante, Alcméne étant
absente de la scéne. Ainsi, la tromperie de Jupiter est annoncée aussi par Bromia, aprés
Mercure, aussi bien que la présence du dieu supréme pendant 1’accouchement. Jupiter
confirme lui aussi, a la fin de la piece, son exploit amoureux et fondateur a la fois,
confirmant ainsi le réle fondateur de la femme d’ Amphitryon :

JUPITER : Rassure-toi, Amphitryon; je viens te protéger avec tous les tiens.
Tu n’as rien a redouter. Laisse-la les devins et les aruspices. Je t’instruirai et du passé
et de I’avenir, mieux qu’ils ne pourraient le faire, car je suis Jupiter. D’abord, j ai pris
Jjouissance du corps d’Alcmene; et de notre union elle a congu un fils. Toi aussi, tu la
rendis mere, avant de partir pour ’armée. Les deux enfants sont nés en méme temps.
Celui qui est formé de mon sang te couronnera par ses exploits d’une gloire immortelle.
Rends a ton épouse ton affection premiere; elle ne mérite point tes reproches, elle a
cédé a ma violence. Je remonte dans les cieux. (Plaute, V, 2)

Chez Plaute donc, Alcméne, méme si dépourvue du savoir, apparait
explicitement comme principe générateur, femme fondatrice, avec Jupiter, d’une race,

218

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



comme meére d’un héros a destin exemplaire et dont le premier exploit est déja, du
berceau, 1’étouffement des serpents envoyés du ciel.

Chez Moliére, on peut a juste titre supposer que le savoir d’Alcméne dépasse
celui des simples mortels : connaissant que son mari était parti a faire la guerre et
sachant — selon I’information du faux Sosie — qu’Amphitryon est rentré pour passer
avec elle une nuit d’amour, eclle semble, au premier abord, ne pas mettre en doute
I’identité de celui avec lequel elle avait passé une nuit ardente et qui ne cesse de louer sa
beauté, ’appelant « belle et charmante Alemene » (Moliére, I, 3), malgré les indices
glissés par Jupiter dans son discours et malgré ’insistance de celui-ci sur la dichotomie
mari / amant :

ALCMENE : Je ne sépare point ce qu unissent les dieux ;

Et ’époux, et I’amant, me sont fort précieux. (Moliére, 1, 3)

L’une des raisons serait le fait qu’elle est « ’Tamoureuse Alcmeéne », selon les
mots de Mercure dans le Prologue ; par conséquent, dans les feux de 1’amour, elle
demeurerait sourde aux allusions. L’autre serait 1’attribution des réles a laquelle elle
pense, les deux ayant toutefois le méme référent, Amphitryon ; dans cette situation le
mari est le role social, tandis que 1’amant est un role domestique ; or, elle s’était déja
plainte de la concurrence que le devoir social de son mari lui faisait. Toutefois, nous
croyons que cette réplique n’est due ni a I’aveuglement, ni a la distinction entre les deux
roles, mais au savoir d’Alcmeéne : elle sait que celui qui lui parle n’est pas son mari
Amphitryon, mais un dieu qui a emprunté son apparence et pour cela elle ne s’y oppose
pas. Elle, la mortelle, ne sépare par une union divine. Ainsi, elle reconnait et se soumet
a la prédestination parce qu’on le sait, toute union décidée par les dieux a un réle
fondateur, ne se soumettant ni aux lois de la fidélité conjugale, ni au libre choix des
hommes. En revenant, Alcméne sait — car elle est une « femme a individualité
marquée » (Christodoulou, 1995 : 52) — que ce n’est pas Amphitryon qu’elle a devant
elle, elle sait qu’elle n’y peut rien et elle sait que c’est une union, donc un acte
fondateur.

Pourtant, la maternité d’Alcméne n’apparait jamais de maniére explicite dans
son discours ; ou, du moins elle n’invoque/évoque pas une maternité humaine, faisant
plutdt allusion a un réle trés important qu’elle assume, celui de réceptacle de la
fécondation divine, qui est plutot role fondateur que maternité.

L’Alcmeéne de Giraudoux est, entre toutes, la plus profondément humaine : ce
qu’elle sent est plus important que ce qu’elle sait. Dés 1’exposition, a défaut d’une
précision dans le tableau initial, elle se présente comme profondément amoureuse de
son mari, tandis qu’aux yeux de Jupiter elle est déja le réceptacle d’une conception :

MERCURE

Mais enfin que comptez-vous faire avec la part d’Alcmene qui n’est pas
Amphitryon ?

JUPITER

L’étreindre, la féconder ! (Giraudoux, I, 1)

La maternité fondatrice de Alcméne sera annoncée par Mercure, au début du
deuxiéme acte et puis explicitement a Alecméne. En effet, pour une bonne partie de
I’histoire, Alcméne ne sait ni qu’elle va étre mere, ni qu’elle a été élue par Jupiter pour
mettre au monde son fils préféré. Ainsi, elle ne comprend pas le comportement de sa
nourrice qui prépare la maison pour I’arrivée de Jupiter et qui lui parle d’un fils « demi-
dieu » chez Amphitryon.

Devant toutes les insistances du faux Amphitryon, Alcméne résiste et elle
résiste, nous le pensons, parce qu’elle sait ou envisage la possibilité que I’homme qui

219

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



la flatte ne soit pas son mari. D’ailleurs, plus tard, lorsque Mercure lui annonce 1’arrivée
de Jupiter qui demandera le lit d’Alcmeéne, elle ne semble pas surprise :

MERCURE

1l I’a choisi, et il viendra ce soir au coucher du soleil le demander lui-méme.

ALCMENE

Lequel ?

MERCURE

Votre lit. (Alcmene n’affecte pas une surprise démesurée. (Giraudoux, II, 5)

Plus encore, Alcméne prononce le serment de mourir si elle manque de fidélité
a son mari. Ce qu’elle ignore, a ce moment de la conquéte et de la séduction, c’est son
statut de mere :

ALCMENE

Moi, Alcmene, dont les parents sont disparus, dont les enfants ne sont pas nés,
pauvre maillon présentement isolé de la chaine humaine ! (Giraudoux, I, 6)

Méme plus, dans les scénes finales, bien qu’elle n’ait aucune confirmation de
Jupiter, auquel elle avait offert son amitié¢, Alcméne exprime de nouveau le méme
doute : celui avec lequel elle avait passé une nuit d’amour apres le départ d’ Amphitryon
a la guerre serait Jupiter :

ALCMENE

Non, nous nous entendons mal. Sur beaucoup de points, a commencer par
votre création d’ailleurs, et a continuer par votre habillement, je n’ai pas du tout vos
idées. Mais nos corps s’entendent. Nos deux corps sont encore aimantés l'un vers
l"autre, comme ceux des gymnastes, apres leur exercice. Quand a eu lieu notre
exercice? Avouez-le moi.

JUPITER

Jamais, te dis-je.

ALCMENE

Alors, d’ou vient mon trouble ? (Giraudoux, III, 6)

L’évocation du seul rapprochement, méme union des corps, sans référence a
I’amour qu’elle réserve a son mari, est un indice qu’Alcmeéne sait ou envisage la
possibilité que la fécondation dont Jupiter lui avait parlé ouvertement auparavant s’était
déja produite, la nuit ou elle avait pensé recevoir son mari Amphitryon.

L’oubli qu’elle demande de la part de Jupiter c’est encore une preuve de son
savoir. Le discours rassurant de Jupiter ne la convainc pas, d’autant plus qu’elle
reconnait dans des gestes que Jupiter fait des gestes qu’elle avait vus dans la nuit de la
conception. Elle demande I’oubli pour rester fidéle & son mari et a son humanité vu que,
si profondément humaine, elle se rend compte qu’elle ne s’était pas pu opposer aux
dessins de Jupiter :

ALCMENE

1l me semble que ce n’est pas la premiere fois que vous arrangez cette meche
de cheveux, ou que vous vous penchez sur moi ainsi... C’est a I’aube ou au crépuscule
que vous étes venu et m’avez prise ?

JUPITER

Tu le sais bien, c’est a I’aube. Crois-tu que ta ruse de Léda m’ait échappé ?
J’ai accepté Léda pour te plaire.

ALCMENE

O Maitre des Dieux, pouvez-vous donner I’oubli ?

JUPITER

220

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



Je peux donner I'oubli, comme [’opium, rendre sourd, comme la valériane. Les
dieux entiers dans le ciel ont a peu prés le méme pouvoir que les dieux épars dans la
nature. Que veux-tu donc oublier ?

ALCMENE

Cette journée. [ ...] (Giraudoux, III, 6)

A T’abri de I’oubli qui la protégera de soi méme, Alcmene confesse enfin son
savoir : elle sait qu’elle a un réle fondateur, celui d’engendrer un fils de Jupiter :

ALCMENE

Je sais ce qu’est un avenir heureux. Mon mari aimé vivra et mourra. Mon fils
chéri naitra, vivra et mourra. Je vivrai et mourrai. (Giraudoux, III, 5)

La réplique qu’elle prononce, dans la scéne finale, le troisiéme embrassement
qu’elle donne a Jupiter! ne fait que confirmer qu’elle a toujours su les projets de Jupiter.
La scéne de I’accouchement est absente, mais c’est Alcmene qui la donne pour certaine
— car elle sait qu’elle est déja enceinte — de son union avec Amphitryon : c’est le cri
vengeance de I’humaine Alcmene.

Alcméne, une femme. Entre fidélité, dignité, honneur et amour

Dans la piéce de Plaute, Alcméne se définit essentiellement par sa dignité de
femme et par sa fidélité conjugale, ne manifestant que de maniére trés retenue 1’amour
passion pour son mari. Dans le tableau des personnages, nous 1’avons dit, elle apparait
comme « la femme d’Amphitryon », un role restreint a la sphére du privé. Mais il est
trés important de mentionner que dans le texte en latin I’explication est « Alcumena
matrona », ce qui renvoie dans le méme temps a son réle social, la maitresse de la
maison, mais aussi a celui de mére (mater). C’est sur la maternité et le principe
générateur qu’insiste aussi Mercure, mettant ainsi en évidence le rdle fondateur
d’Alcmeéne : elle est par conséquent exempte de l’adultére et son honneur sera
réhabilité:

MERCURE : Apres tout, I’honneur d’Alcmene ne peut assurément par souffrir
d’un tel accident ; et il serait injuste a un dieu de laisser peser sur une mortelle le
bldme de sa propre faute. (Plaute, I, 2)

Le statut qu’Alcméne de Plaute chérit le plus est celui de femme d’ Amphitryon
et sa révolte a des dimensions mythiques devant I’accusation d’adultére et de manque de
pudeur. Cette accusation, elle la sent comme portant sur toute sa race et équivaut, en
termes mythiques, a une malédiction :

ALCMENE : La honte que tu me reproches est indigne de ma race. (Plaute, II,
2)

Cette Alcmene se définit donc par rapport a sa famille de naissance, par rapport
a son époux et par rapport aux dieux, tout cela lui conférant la dignité et le statut
honorable : « ALCMENE : [...] la chasteté , la modestie, la sage tempérance, la crainte
des dieux, I’amour de mes parents » (Plaute, 11, 3). Encore, dans un aparté prononcé en
début du troisiéme acte, elle affirme nettement sa fidélité, se montrant tellement
outragée jusqu’a parler de divorce.?

! En effet, il y a dans la piéce trois scénes ot Alcméne embrasse Jupiter : une premiére, pendant la
premiere nuit, celle de la conception, lorsque Jupiter s’était montré en veste de Amphitryon, le
baiser qu’il lui avait demande dans la scéne de la réconciliation et celui-ci, le baiser final.

2 On sait que dans la société grecque antique, mais surtout dans celle romaine, le divorce était
permis, aussi a l'initiative de la femme. (Grimal, Pierre, La civilisation romaine, Flammarion,
Paris, 1981; Mossé, Claude, La Femme dans la Gréce antique, Complexe, 1991).

221

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



L’Alcmene de Moliére apparait aussi, dans le tableau des personnages, comme
« femme d’Amphitryon ». Se situant exclusivement dans la sphére privée, ses valeurs
incontournables sont le devoir et la dévotion conjugales, qu’elle ne sépare jamais de
I’amour. Par contre, elle fait une nette distinction entre le réle familial — époux — et celui
social — général — de son mari, se voyant concurrencée par le devoir public
d’ Amphitryon :

ALCMENE : Mais quand je vois que cet honneur fatal

Eloigne de moi ce que j’aime

Je ne puis m’empécher dans ma tendresse extréme

De [ui vouloir un peu de mal. (Moliére, 1, 3)

En cela, elle est ’opposée de Jupiter, pour lequel le devoir et I’amour ne
coincident pas : se situant les deux dans la sphére du privé, le premier est institutionnel,
tandis que le deuxiéme n’implique que les sentiments :

ALCMENE : Que le mari ne soit pour vous que pour votre vertu ;

Et que de votre cceur, de votre bonté revétu,

L’amant ait tout I’amour, et toute la tendresse. (Moliére, 1, 3)

Devant le vrai Amphitryon qui I’accuse soit de menteuse, soit d’égarée, soit de
perfide, Alcméne, qui garde la dignité, n’est pas soumise. Devant un homme donc, elle
se manifeste comme son égal, tandis qu’elle céde aux actions des dieux, notamment de
Jupiter :

ALCMENE : Allez, indigne époux, le fait parle de soi ;

Et I'importune est effroyable.

C’est trop me pousser la-dessus ;

Et linfidélité, me voir trop condamnée.

Si vous cherchez, dans ces transports confus,

Un prétexte a briser les neeuds d’'un hyménée

Qui me tient a vous enchainée ;

Tous ces détours sont superflus :

Et me voila déterminée,

A souffrir qu’en ce jour, nos liens soient rompus. (Moliére, 11, 2)

L’idée de I'union est récurrente, et dans le discours devant Jupiter, et dans
celui adressé a Amphitryon, mais a une union décidée par la divinité fait écho une faite
par les hommes, donc destructible : destructible parce que les hommes n’ont pas le don
de I’éternité et destructible encore parce qu’elle n’a pas un but fondateur. Nous
revenons donc au savoir d’Alcmeéne : si elle se montre préte a renoncer a I’union avec
Amphitryon, qu’elle dépeint méme comme forcée, c’est parce qu’elle sait que le but de
I’union avec un dieu I’emporte, étant I’acte fondateur d’une race :

JUPITER : Chez toi, doit naitre un fils, qui sous le nom d’Hercule,

Remplira de ses faits tout le vaste univers [...]

Les paroles de Jupiter sont des arréts des destinées. (Moliere, 111, 10)

Pour I’Alcméne de Giraudoux, ce qui I’attache a Amphitryon n’est ni
I’honneur, ni 1’orgueil, ni une convention sociale, mais I’amour. Ce sentiment
profondément humain est ce qui la lie & son mari et c’est donc par amour, et non pas par
devoir qu’elle entend lui rester fideéle. C’est par le méme amour qu’elle se montre
jalouse du rdle social de son mari, général, qui est parti a la guerre. En effet, a plusieurs
reprises, Alcméne invoque I’amour, et non pas le mariage-convention qu’elle entend
protéger et conserver. C’est sa maniére de défendre sa profonde humanité :

ALCMENE

222

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



Je n’ai pas confiance en Vénus. Tout ce qui touche mon amour, j’en aurai soin
moi-méme. (Giraudoux, I, 3)

Deux sont les sentiments purement humains qui caractérisent Alcmene :
I’amour, auquel elle attache aussi la passion charnelle, ce qui fait que ce sentiment soit
réservé au mari ; et I’amitié, qui ne suppose qu’une élection intellectuelle et qui élimine
les barriéres entre les femmes et les hommes, entre les mortels et les divins.

ALCMENE

Elle accouple les créatures les plus dissemblables et les rend égales.
(Giraudoux, I1I, 4)

Le danger qui menace le bonheur conjugal est toujours identifié par Alcmene
comme extérieur au foyer, établissant ainsi une antinomie entre la sphére du public et
celle du privé. Une premiére menace est ’enfant qu’elle entend pleurer sous sa fenétre,
comme une prémonition, ensuite ce sera 1’abeille qu’elle croit Jupiter transformé,
ensuite Jupiter lui-méme et, enfin, la voix céleste qui annonce « I’adieu d’ Alcméne et de
son amant Jupiter » (111, 4).

L’ambiguité époux / amant apparait aussi chez Giraudoux, introduite par
Jupiter méme, qui apparait en veste d’Amphitryon, pour la premiére fois, devant
Alcmeéne :

ALCMENE

1l est tres beau, et trop spirituel. Et en effet, j’ai du miel dans la bouche quand
je parle de lui. Et je me souviens du vase d’or. Et c’était lui que je voyais dans les
ténébres. Et qu’est-ce que cela prouve ?

JUPITER

Que tu as un amant. Et il est la.

ALCMENE

J’ai un époux, et il est absent. Et personne ne pénétrera dans ma chambre que
mon époux. Et lui-méme, s’il déguise ce nom, je ne le regois pas. (Giraudoux, I, 6)

La fidélit¢ d’Alcméne pour son mari est I’un des traits majeurs de son
humanité : elle aime un mortel et non pas un dieu, elle veut demeurer mortelle mais,
pour son futur fils, elle désire I’'immortalité. C’est, pour nous, encore une preuve du fait
qu’elle sait qu’elle va engendrer le fils d’un dieu.

L’Alcmeéne de Giraudoux acquiert les dimensions d’une héroine non pas en
étant exemplaire, comme celle de Moliére, mais en étant profondément humaine.
L’héroine mythique devient héroine de I’humanité, & dimensions mythiques :

MERCURE

Vous vous exagérez le pouvoir d’Alcmene.

JUPITER

Je n’exagere pas. Alcmene, la tendre Alcmeéne, posséde une nature plus
irréductible a nos lois que le roc. C’est elle le vrai Prométhée. (Giraudoux, II, 3)

ALCMENE

Mon mari peut étre pour moi Jupiter. Jupiter ne peut étre mon mari.
(Giraudoux, II, 5)

Cette fausse masculinisation est, en effet, la maniére par laquelle Jupiter
confirme le statut fondateur et le rdle générateur d’Alcméne. Plus encore que
Prométhée, qui n’a accompli que I’humanisation, Alcmeéne, femme, a le don de la
maternité, donc de fonder des races. Ce role d’ Alcméne est souligné dans le discours de
Jupiter :

MERCURE

Un mot, et je pars. Un enfant doit naitre de la rencontre de ce soir, Alcmene.

223

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



ALCMENE

1l a méme un nom, sans doute ?

MERCURE

1l a un nom : Hercule.

ALCMENE

Pauvre petite fille, elle ne naitra pas.

MERCURE

C’est un gargon, et il naitra. Tous ces monstres qui désolent encore la terre,
tous ces fragments de chaos qui encombrent le travail de la création, c’est Hercule qui
doit les détruire et les dissiper. Votre union avec Jupiter est faite de toute éternité.

ALCMENE

Et que se passera-t-il, si je refuse ?

MERCURE

Hercule doit naitre.

ALCMENE

Si je me tue ?

MERCURE

Jupiter vous redonnera la vie, ce fils doit naitre. (Giraudoux, II, 5)

Notons ici que ce que Mercure annonce a Alcmeéne, c’est une future et
inévitable maternité, lorsqu’on sait, en effet, que, toute digne et fideéle, Alcmene,
I’humaine, ne peut rien contre la volonté des dieux. Elle ne peut éviter cette maternité ni
en menagant de mourir, ni en échangeant la place avec Léda parce que, en vérité, ce
qu’elle apprend comme futur, s’était déja produit.

La maternité d’Alcméne apparait comme un devoir forcé, ou, si I’on se place
dans la logique du mythe, il est impossible qu’Alcmeéne échappe a cette tache que les
dieux, notamment Jupiter, ont mis sur elle :

ECCLISSE

Ce n’est pas moi qui parle, aujourd’hui, c’est le ciel. Une voix céleste annonce
aux Thébains les exploits d'un héros inconnu.

SOSIE

Inconnu ? Du petit Hercule, tu veux dire ? Du fils qu’Alcmeéne doit avoir cette
nuit de Jupiter ? (Giraudoux, II1I, 1)

La féminité d’Alcméne est différemment appréhendée par les hommes et par
les dieux. Dans le monde des mortels, le désir de maternité marque sa destinée de
femme, accompagné de I’instinct de protection ; par contre, dans le monde des dieux,
I’enfant, qui est Hercule, le demi-dieu, 1’emporte sur la mére. C’est qu’elle n’est, pour
les dieux, qu’un réceptacle qui garde, pour un temps, pour ensuite mettre au monde, un
étre qui appartiendra plus au monde des dieux qu’a celui des mortels :

ECCLISSE

Pauvre maitresse ! Elle en est oppressée. C’est autour d’elle qu’elle sent ce fils
gigantesque. C’est lui qui la contient comme un enfant ! (Giraudoux, III, 1)

224

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



Economie dramatique

Chez Plaute, le personnage d’Alcmeéne est annoncée, dans le tableau des
personnages, comme « la femme d’ Amphitryon ». Dans la construction dramatique, elle
est essentiellement présente dans le nceud dramatique, ou elle s’affirme surtout dans des
scénes de confrontation avec Amphitryon, mais aussi avec Sosie. Absente du
dénouement, elle acquiert pourtant des dimensions d’un personnage de tragédie.

La construction du personnage, selon le typique des héroines de la tragédie,
c’est-a-dire dépourvue de ridicule, honnéte, digne, honorable, a des conséquences sur le
statut dramatique du texte : par I’acte fondateur qu’elle accomplit et par la typologie
dans laquelle elle s’encadre, le personnage d’ Alcméne construit la tragi-comédie.

Chez Moli¢re, le personnage d’Alcmeéne, présentée toujours comme « la
femme d’Amphitryon» a une présence importante toujours dans le nceud,
particulicrement dans les scénes de confrontation, ou on la voit dans des disputes
verbales avec son mari et pronongant un discours sur la dignité de la femme et sur le
refus d’accepter une culpabilité qu’elle n’assume.

En revanche, le personnage d’Alcmene est totalement absent de la scene de
I’aveu, que Jupiter fait seulement en présence des personnages masculins, comme pour
mettre en évidence que le role de la femme est celui de servir a la procréation. C’est le
personnage de Jupiter qui annonce la maternité d’Alcméne, tout en obscurcissant la
figure de la femme : Hercule naitra « chez Amphitryon », comme si Alcméne n’était
que le réceptacle qui le portera au monde. L’absence de la scéne de la réconciliation,
aussi bien que celle de la mise au monde sont encore des moyens pour reléguer le
personnage d’Alcméne au plan second.

Chez Giraudoux, un changement majeur est a noter : le personnage d’ Alcmene
apparait en téte de liste dans le tableau des personnages, sans aucune mention qui la
mette en relation avec d’autres personnages. Cela anticipe déja le role de premier plan
que Giraudoux lui réserve, aussi bien que sa présence constante dans 1’économie
dramatique.

Présent dans les scénes d’exposition et dans certaines scénes du nceud, le
personnage d’Alcmeéne est absent de la premiére scéne de la confrontation avec Jupiter.
C’est le personnage masculin, Amphitryon, qui a la charge la représenter dans la dispute
verbale avec Jupiter. Par contre, Alcméne est présente dans une deuxieme scéne de
confrontation, ou la dispute tourne plutdt en jeu argumentatif.

Le dénouement, chez Giraudoux, voit la scéne de la reconnaissance et celle de
la réconciliation, mais il n’a d’aveu, ni de la part de Jupiter, ni de la part d’Alcméne.
Contrairement aux variantes de Plaute et de Moli¢re, le personnage giralducien
d’Alcmene est présent dans les scénes du dénouement, gardant ainsi le réle principal
assumé tout le long de la piéce.

Conclusions

Relégué parfois au second plan, le personnage mythique et dramatique
d’Alcméne reste une présence constante dans les différentes versions du mythe de la
naissance de Hercule.

En tant que personnage mythique, elle représente la féminité humaine et elle se
voit attribuer un réle fondateur par la fécondation divine dont elle est sujette. En
analysant les caractéristiques de sa féminité — maitresse de la maison et mére — nous
avons montré que le personnage mythique d’Alcméne n’est pas identique dans tous les

225

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



textes du corpus, surtout en matiére de savoir, caractéristique traditionnellement divine.
Chez Plaute, nous avons retrouvé une Alcmeéne qui ne sait pas plus qu'un humain
devrait savoir, suivant donc le modéle consacré dans les premicres versions du mythe.
Chez Moliére, le personnage mythique d’Alcméne acquiert plus de poids surtout en
matiére de savoir, apparaissant comme possédant un savoir qu’elle laisse deviner dans
les allusions faites dans le discours. Chez Giraudoux, le personnage mythique
d’Alcméne est trés complexe, représentant non pas seulement la féminité, mais
I’humanité tout entiére. Elle arrive méme a dissimuler son savoir, a refuser un savoir
qu’elle a certainement, pour préserver son humanité.

Sur le plan dramatique, la présence du personnage d’Alcméne est trés
importante chez Giraudoux, plus réduite chez Plaute et Moliére. Présent essentiellement
dans les scénes de I’exposition et du nceud, ce personnage est, chez Plaute et Moliére,
un personnage secondaire, se distinguant, pourtant, par sa dignit¢ et son manque de
ridicule, des personnages risibles, typiques pour la comédie. Chez Giraudoux, par
contre, elle devient, par sa présence constante dans 1’économie dramatique, le
personnage principal de la piece.

Textes de référence

Plaute, L Amphitryon in Thédtre complet des Latins comprenant Plaute, Térence et Sénéque le
tragique avec la traduction en francais, publié sous la direction de M. Nissard, Firmin Didot
freéres libraires, Paris, MDCCCLXVI

Moliere, Amphitryon in Euvres complétes, NRF Gallimard, Paris, 1971

Giraudoux, Jean, Amphitryon 38 in Thédtre complet, Librairie Générale Frangaise, Paris, 1991

Bibliographie

Angeli Bernardini, Paola, La donna e I’eroe nel mito di Eracle, in «Pirenne-Delforge, Vinciane
(dir.), Suarez de la Torre, Emilio (dir), « Héros et héroines dans les mythes et dans les cultes
grecs : Actes du colloque organisé a 1’Université de Valladolid du 26 au 29 mai 1999 », PUL,
Liege, 2000

Auvray-Assayas, Clara, Le mélange des genres ou comment les Romains pensent leur identité
littéraire in Torres, Milagros, Ferry, Arianne (dir.), « Tragique et comique liés, dans le théatre, de
I’ Antiquité a nos jours », publications numériques du CEREDI, actes du colloque, no. 7/2012
Bleisch, R., Pamela, Plautine Travesties of Gender and Genre : Transvestism and Tragicomedy in
Amptruo in « Didaskalia », vol 4/1997

Body, Jacques, Pour Alcméne in « Revue de littérature comparée », no. 301-2002

Brunel, Pierre, L’étude des mythes en littérature comparée in Remak, Henry, « Sensus
communis », Nar, Turbingen, 1986

Christodoulou, Kyriaki, Le double d’Amphitryon chez Rotrou, Moliére et Giroudoux : le chemin
vers [’humanisation d’un dieu in Pérouse, A., Gabriel (éd.), « Doubles et dédoublement en
littérature », Publications de I’Université de Saint-Etienne, 1995

Coyault, Sylviane, Brunel, Pierre, Duneau, Alain, Lioure, Michel (dir.), Jean Giraudoux et les
mythes, Presses Universitaires Blaise Pascla, 2006

Ferry, Arianne, Amphitryon, un mythe théatral : Plaute, Moliére, Rotrou, Dryden, Kleist,
ELLUG, Grenoble, 2011

Finley, I. Moses, Le monde d’Ulysse, La Découverte, Paris, 1986

Freydel, Nathalie, La ruse du nom, machination rhétorique dans Amphitryon de Moliére in
« Cahiers du disxseptieme siecle », no. XVI, 1/2015

Frontisi-Ducroux, Francoise, Idéaux féminins : le cas de la Gréce ancienne in « Topique. Revue
freudienne », no. 82/2003

Frontisi-Ducroux, Francoise, Images grecques du féminin: tendances actuelles de
[ ’interprétation in « Clio », no. 19/2004

Larson, Jennyfer, Greek Heroine Cults, University of Wisconsin Press, Madison, 1995

226

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)



Lefter, Diana-Adriana, Mythe et comédie dans la littérature frangaise, Editura Universitatii din
Bucuresti, Bucuresti, 2010

Létoublon, Frangoise, Femmes, tissage et mythologie in « Quaderni del Ramo d’oro », no. 3/2010
Pujade-Renaud, Claude, Celles qui savaient, Actes Sud, Arles, 2000

Rougier Blanc, Sylvie, Héroisme au féminin chez Homere in « Clio », no. 20/2009

Rudhardt, Jean, Les dieux, le féminin, le pouvoir : enquétes d’un historien des religions, Labor et
Fides, Genéve, 2006.

227

BDD-A29943 © 2017 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

