
 123

 
 

RODENBACH ET LA POÉTIQUE DE L’ANALOGIE 
 
 
 

Eugenia ENACHE 
 
 

Rezumat 
 
 

Teoria analogiei se rezumă la ideea că asemănarea răspunde naturii umane însetate de noutate,dar având 
în acelaşi timp nostalgia obişnuinţei. Această asemănare deopotrivă “miraculoasă” şi “dureroasă” nu funcţioneaz 
decât în ansamblu, deoarece la nivelul detaliilor, asemănarea se alterează devenind imperfectă. Misterul analogiei 
rezidă în capacitatea de a stabili corespondenţe între entităţi distincte,dar echivalente dintr-un anumit punct de 
vedere.Fondată pe baza asociaţiei între idei sau realităţi diferite, analogia este un proces activ, nu doar raţional şi 
logic, ci şi imaginativ. Analogia devine la Rodenbach o « figură » de construcţie a naraţiunii, o « figură » de 
construcţie a discursului de autor. 
  
 
 
 Pour l’œuvre de Rodenbach l’analogie deviendra un procédé actif dans la construction 
du récit; l’analogie  comme  modalité  de  construction  du  texte manifeste  plusieurs «degrés», 
selon la terminologie de Lucien Dällenbach (1); ce sont des étapes dans la perception des 
ressemblances, des pas dans la réalisation de l’analogie qui vont de la similitude au mimétisme et 
jusqu’à l’identité. Par  la similitude nous entendons être en accord avec ce qu’il y a autour,  par 
le mimétisme se rendre semblable  dans l’apparence avec le  milieu  environnant,  et  par  
l’identité,   le  double. La  «matérialisation» de ces analogies se retrouve au niveau des éléments 
constitutifs du récit: atmosphère, personnages.                                      
 Le «démon de l’analogie», la quête des ressemblances hante les personnages de Georges 
Rodenbach. Les analogies subtiles et pénétrantes, les harmonies unanimes vont conduire  ses  
héros,  vont  influencer  leur  destin,  leur  vie  et   leur  mort,  parce  que           «[l]’amour et la 
mort ont des analogies étranges, des attirances énigmatiques; et ils se communiquent par des 
corridors dont on ne trouve la clé que dans l’Éternité.» (A, p. 560)(2) 
L’analogie offre un plus de beauté au texte et, en même temps, la possibilité de révéler les 
rapports cachés entre le monde perçu par les sens et ce que les personnages - Hugues Viane de 
Bruges-la-Morte et Joris Borluut du Carillonneur – éprouvent et voient; ils se rendent compte de 
l’existence des analogies mystérieuses qui font que les destinées s’harmonisent avec le monde 
ambiant, de l’existence d’un certain rythme qui conduit l’Univers. Chez Rodenbach le monde 
visible est organisé selon les rapports d’analogie qui appartiennent à l’univers intérieur, à 
l’univers de l’existence.  L’analogie est fondée sur le sentiment profond, intime de la 
ressemblance, sur son «pouvoir indéfinissable», qui, tout en effrayant, séduit irrésistiblement.  
 Par la voix de ses personnages, l’auteur semble essayer, en quelque sorte, d’expliquer 
 cette  fascination  pour  l’analogie  qui  s’empare  d’eux  et  qui  les  domine. «Ligne 
d’horizon»(B, p.120) entre l’habitude et la nouveauté, la ressemblance est, pour Hugues, une 
modalité  de  supporter une existence marquée par la disparition de sa femme. Pour pouvoir 
suppléer à une absence si chère, Hugues était venue à Bruges vivre son veuvage, attiré par «un 
sentiment inné des analogies désirables».(B, p.120).  «[L]e sens de la ressemblance», ce «sens 
supplémentaire, frêle et souffreteux, qui rattachait par mille liens ténus les choses entre elles, [...] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 124

créait une télégraphie immatérielle entre son âme et les tours inconsolables» (B, p. 121-122), de 
cette ville d’élection qui lui rappelle le temps où il était heureux et  qui, à  ce moment-là, 
correspond à sa mélancolie. Les analogies qu’il trouve à Bruges se fondent sur l’existence d’un 
sentiment de tristesse, sur  l’existence d’un  souvenir. Elles ont un pouvoir incantatoire tout à 
fait étrange et qui, d’une certaine manière, influence la vie de celui qui les voit, qui les subit et 
l’emporte sur le raisonnement.  
 Les correspondances se réalisent en double sens: élévation des éléments de la terre vers 
le spirituel et inversement, l’incarnation du spirituel dans le matériel. Ainsi, dans les yeux de 
Hugues les objets insignifiants, à première vue, -les portraits de la morte, la chevelure dans son 
coffret- se spiritualisent, reçoivent la vie grâce à l’importance qu’il leur prête. Pour  le peintre 
Bartholomeus, tout ce qui l’entoure -la maison, la ville, l’église- cesse d’être inerte, d’être une 
simple chose, et commence à avoir une âme, une  existence, à vivre une vie qui ressemble à la 
sienne :  
 
  J’ai voulu montrer que ces objets sont sensibles, souffrent de la 

nuit qui vient.[...]C’est la vie des choses, si vous voulez. On dirait, 
en français, une nature morte. Ce n’est pas cela que j’essaye de 
faire. Notre flamand dit mieux : la vie silencieuse.(C, p. 391) 

 
Dans ses œuvres, Bartholomeus a voulu évoquer la ville et les habitants dans ce qui est leur âme 
silencieuse, leur vie grise, insignifiante et monotone. 
 Par contre, pour  Joris, être carillonneur, être le «pasteur des cloches» signifie se trouver 
«au bord du ciel».(C, p. 362), et le simple  fait  habituel  comme la  montée dans  la  tour, pour 
répondre  à   ses obligations quotidiennes de carillonneur, devient  une  ascension vers la 
divinité.   
                            
1. Les similitudes - ces «rapports éternels des choses»  
 L’analogie qui a, à l’origine, un état d’âme, un sentiment, une émotion éprouvée, 
fonctionne au niveau du climat brumeux, de l’atmosphère grise et mélancolique qui enveloppe 
Bruges: le gris des canaux, des rues, le gris des religieuses fait du noir des mantes et du blanc des 
coiffes. De retour à Bruges, Hugues cherche des similitudes avec son deuil, raccorde son âme  à 
l’atmosphère de  la  Ville Grise: 
 
                           Il  y  a  là, par  un  miracle  du  climat, une  pénétration 
                           réciproque, on ne  sait quelle chimie de l’ atmosphère  qui   
                           neutralise les couleurs trop vives, les ramène à une unité de  
                           songe, à  un amalgame  de somnolence plutôt grise. [...] 
                           Voilà pourquoi Hugues avait voulu se retirer là, pour sentir ses 

dernières énergies imperceptiblement et sûrement s’ensabler, 
s’enliser sous cette petite poussière d’éternité qui lui ferait aussi 
une âme grise, de la couleur de la ville! (B, p. 123) 

 
 C’est un rapprochement immédiat, intuitif qui se précise dans l’âme de Hugues et qui a 
pour source  sa sensibilité profonde. Les sentiments fragiles s’identifient avec les sons, les 
odeurs et les lumières des aubes et des crépuscules et les descriptions sont remplacées par «des 
états d’esprit, des coïncidences du dedans au dehors». (3) 
 L’analogie qui se manifeste dans le cas de la similitude a  son point de départ dans un 
sentiment; c’est une extériorisation de la vie affective. La douleur intérieure met son empreinte 
sur l’environnement et assujetit l’extérieur qui, lui aussi, laisse percevoir la souffrance et la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 125

tristesse. Pour Hugues, la mélancolie et le silence de Bruges dont il se sent le frère, sont les 
attributs essentiels d’une ville qui reçoit des traits humains et qui l’accompagnera dans sa  peine, 
telle une «soror dolorosa».     
 Mais ce que Hugues rencontre à Bruges n’est pas uniquement une ville silencieuse et 
solitaire, où l’existence est monotone et où une impression mortuaire se dégage; il y retrouve, 
également, une ville pieuse. À chaque pas, dans les quartiers ecclésiastiques, les édifices religieux 
et les béguines, la chanson grêle et lointaine des carillons, tout souligne  l’union intime de 
l’homme avec la divinité: 
 
                            Or la Ville a surtout un visage de Croyante. Ce sont des conseils 

de foi et de renoncement qui émanent d’elle, de ses murs 
d’hospices et de couvents, de ses fréquentes églises à genoux dans 
des rochets de pierre.(B, p. 147) 

  
  La ville est imprégnée d’un mysticisme qui influe sur les personnages. Ainsi Hugues 
transforme sa maison dans un lieu sacré, dans une sorte de chapelle de souvenirs où fait des 
dévotions devant les objets profanes à prégnance spirituelle. Dans les douloureux moments 
d’hésitation, il trouve dans l’église un apaisement, un endroit protecteur. Il aime, également, «en 
ses crises de mysticisme, à aller s’ensevelir dans le silence de la petite chapelle de Jérusalem».(B, p. 
149) 
 En tant que système analogique, le climat religieux avec ses constituants -les décors, les 
cérémonies et même la pratique religieuse- contribue  à la sacralisation de la ville. Il permet le 
passage du domaine de la nature humaine, physique et psychique, au domaine de l’abstrait, du 
sacré, du domaine sensible  à celui  spirituel ; il offre des exemples de piété, de ferveur, et 
d’austérité qui se dégagent des pierres, des béguinages et même de l’air. Toute cette atmosphère 
religieuse détermine la conduite des habitants. Ainsi pour Barbe passer ses derniers jours au 
béguinage, vivre dans la piété est l’accomplissement du rêve de toute sa vie. Mais cette 
contemplation religieuse est saisie, aussi, sous son aspect négatif, comme abandon du monde, 
comme désespoir douloureux ; c’est le cas de Godelieve qui se retire au béguinage de Dixmunde 
pour expier son péché.  
 La musique des cloches contribue, elle aussi, à créer une atmosphère mystique, un état 
de grâce, car «ces cloches permanentes -glas d’obit, de requiem, de trentaines ; sonneries de 
matines et de vêpres-[...] ces cloches de Bruges ininterrompues, ce grand office des morts sans 
répit plasmodié dans l’air !»(B, p. 147) semblent remplir la ville: 
 
                           [...] le thème obstiné de la mélancolie de Bruges plana, déroula par 

dessus les toits sa musique grise, toute accordée avec le ciel, l’eau et 
les pierres.(C, p. 483) 

 
 Le son du carillon peut, également, révéler des analogies secrètes entre le monde matériel et le 
monde sensoriel, entre le rythme de la mélodie et les émotions qu’elle suggère. Et c’est à 
l’imagination de déchiffrer le sens des sonorités et de nous transposer dans un autre monde, en 
supprimant la notion de temps concret. La mélodie que Joris interprète, exprime une multitude 
de sensations, une infinité d’expériences humaines; la musique se contente d’imiter les états 
d’âme, en fournissant leur équivalent sonore.   
 Le  carillon s’harmonise avec les sentiments, les émotions que Joris éprouve, car «[p]ar 
l’air qu’il jouait, on pouvait savoir s’il faisait jour ou nuit dans son âme». (C, p. 399) C’est donc, 
sur le mouvement des sentiments que se fonde la succession mélodique. Les variations sonores, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 126

les alternances des hauts et des bas sont  autant d’indices de bonheur que d’avertissements d’une 
possible désillusion: 
 
                         Ce fut comme la rencontre d’un malheur et d’une joie: d’abord 

une  lamentation des basses, le ruissellement des sons graves, une 
eau noire versée des urnes intarissables, un  déluge de bruit disant 
un désastre et un désespoir sans fin; puis le vol blanc d’une 
clochette frêle, essor insistant et grandissant, palpitation argentine 
d’une venue de  colombe qui annonce le salut de l’arc-en-ciel.(C, 
p. 436) 

 
Dans  des tonalités suaves ou stridentes, le carillon exprimait ce qu’il y avait de plus secret dans 
le cœur de l’homme. Ombre et lumière, violence passionnelle et sérénité, amour, voilà ce que les 
habitants de Bruges pouvaient imaginer en écoutant le carillon: 
 

Toute la tour chanta l’amour! 
Quelques rares passants sur les places, quelques habitants oisifs 
dans leurs demeures, firent seuls attention à cette musique 
rajeunie, à ces fleurs de sons qui tombaient comme plus fraîches 
sur les toits et dans les rues. Quel printemps imprévu fleurissait là-
haut? Qu’est-ce qu’elles avaient, les vieilles cloches, pour chanter 
plus vite et comme une rougeur de fièvre fardait leur bronze noir? 
(C, p. 459) 
 

 Pour évoquer les sensations que la musique éveille, Rodenbach utilise les «transpositions 
sensorielles»(4), les synesthésies, ces associations relevant de domaines perceptifs différents -la 
vue, l’ouïe, le toucher: 
 
                           Ce furent des sourdines, des notes blanches, couleur de la brume 

elle-même, des sons incolores comme si les cloches étaient 
d’ouate et s’effeuillaient, une chute lente de flocons et de  laine  
cardée, l’éparpillement, en duvets, de l’oreiller [...].(C, p. 508) 

 
Rodenbach manifeste une sensibilité vive qui le rend plus attentif aux rapports secrets des 
choses. Pour Mallarmé, Rodenbach est «un sensationniste» car «[i]l perçoit les analogies, il 
découvre des rapports, on peut dire par le palper, l’ouïe - au point qu’il serait indiscret, mais 
curieux d’apprendre si la sensation, chez lui, ne suggère pas la pensée». (5) 
   
2. Le mimétisme – « une équation mystérieuse » 
 L’analogie ne se réalise pas toujours d’une manière automatique. Le plus souvent, chez   
Rodenbach, les entités qui se ressemblent  passent par la conscience, de sorte que l’analogie est 
ressentie et assumée par celle-ci. De cette façon, l’analogie  devient un phénomène mimétique, 
une « osmose » entre la ville et l’homme, selon Raymond Trousson,  entre la ville et les états 
d’âme: 
 

Les villes ont surtout ainsi une personnalité, un esprit autonome, un 
caractère presque extériorisé qui correspond à la joie, à l’amour  
nouveau, au renoncement, au veuvage. Toute cité est un état d’âme, 
et d’y séjourner à peine, cet état d’âme se communique, se propage 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 127

à nous en un fluide qui s’inocule et qu’on incorpore avec la nuance 
de l’air.(B, p. 146) 
 

On  peut observer le fait que l’existence de l’homme et de la ville est inséparable, leur fusion est  
tellement  évidente que l’homme arrive à se confondre avec son milieu, avec le décor de la ville:  
 
                           Hugues sentait son âme de plus en plus sous cette influence grise. 

Il subissait la contagion de ce silence épars de ce vide sans 
passants[...] (B, p. 141) 

                            Il sentait le brouillard contagieux lui entrer dans l’âme aussi, et 
toutes ses pensées estompées, noyées, dans une léthargie grise. (B, 
p. 144) 

 
Pour une âme en dérive, la ville a une importance particulière. L’âme déçue de Hugues ou de 
Joris y retrouve un certain équilibre,  puisque «[c]e sont les belles villes, sans doute, qui font les 
âmes belles». (C, p.478): 
 
                            L’esthétique des villes est essentielle. Si tout paysage est un état  

d’âme, comme  on  dit,  c’est plus vrai encore pour un  paysage  
de ville. Les âmes des habitants sont conformes à leur cité. (C, p. 
478) 

 
 Les ressemblances avec la ville, que les personnages saisissent, sont diverses selon leur 
état d’âme. La ville reçoit des traits humains, devient un personnage nouveau qui se construit au 
fur et à mesure que le roman prend forme et le récit de Hugues avance. Une âme triste 
s’identifie à une ville mélancolique et ressent l’influence «pâle et lénifiante de Bruges».(B, p. 146) 
Dans l’atmosphère tranquille et muette de la ville, Hugues pouvait penser plus doucement à la 
morte, car «[u]ne équation mystérieuse s’établissait. À l’épouse morte devait correspondre une 
ville morte.» (B, p. 98)  Dans ses pèlerinages et ses promenades à travers  Bruges,  cette ville  qui 
incarnait ses regrets, Hugues avait l’impression de «marcher  dans la  mort» et   considérait  que  
«Bruges était  sa morte. Et sa morte était Bruges.».(B, p. 99). Lorsque les sentiments de Hugues 
changent et quand l’espoir de retrouver sa femme fleurit de nouveau, la ville se transforme elle 
aussi: 
 

La ville d’autrefois, cette Bruges-la-Morte, dont il semblait aussi  
le  veuf, ne  l’effleurait  plus  qu’à  peine d’un glacis de 

                           mélancolie; [...]  comme  si  Bruges aussi avait  surgi de son 
                           tombeau et s’offrait telle qu’une ville neuve qui   
      ressemblerait  à  l’ancienne.(B, p. 119) 
  
 La ville ressemble à l’homme dans sa totalité, dans son atmosphère et, aussi, dans les 
moindres détails de son architecture: 
 

[...] les cathérales, les beffrois, les palais ont été construits par la 
foule. Ils sont à son image et à sa ressemblance. Mais pour cela il 
faut que la foule ait une âme collective, vibre  tout à coup à 
l’unisson .(C,  p. 374) 

                           Rien ne renseigne plus  exactement sur un peuple que ses  
                           tours. Il les fait à son image et à  sa  ressemblance.(C, p. 359) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 128

 Les analogies que l’on retrouve dans les romans sont des correspondances entre le 
matériel  et  l’immatériel; la matérialité des éléments définitoires pour une ville -les cathédrales,  
les  gargouilles,  les  tours-  est  mise  en rapport avec des éléments qui tiennent plutôt à l’esprit 
-l’âme, la mélancolie, le silence. Les rapprochements sont  insolites, mais la ressemblance, la 
conformité entre les éléments est parfaite: 
 

Les villes mortes sont les Basiliques du Silence. Elles  
ont aussi leurs gargouilles: des êtres singuliers, exaspérés, 
équivoques, d’un relief figé; ils tranchent sur la masse grise, qui 
prend d’eux tout son caractère, son  tressaillement de vie 
immobile. [...] Gargouilles humaines qui seulent   intéressent  dans  
cette  population monotone. (C, p. 367) 
 

           Ce sont des analogies entre l’animé et l’inanimé, et l’on pourrait dire, entre la vie et la 
mort. Dans les romans de Georges Rodenbach la vie et la mort s’entremêlent, se disputent un 
espace, mais c’est toujours la mort qui en sort victorieuse. Bruges, ville de l’amour, de la vie, de 
l’action se transforme peu à peu dans une ville immobile qui entraîne la mort psychique ou 
physique de ses héros ( Hugues, Jane, Joris).  
 Le monde évoqué par le récit est le résultat de la manifestation du sentiment. 
L’atmosphère se construit comme projection des personnages et par la superposition d’un 
analogon de  «la réalité» et  d’un   analogon  de  «la fiction». C’est  un  univers  «second», un 
univers fictif qui n’est pas concevable indépendamment d’un premier monde réel sur lequel il 
s’appuie. 
 
3. L’identité - «une illusion de la ressemblance» 
  Le dernier «degré» de l’analogie, l’identité ou le double, est envisagé comme une relation 
d’équivalence ou comme un reflet et peut se manifester chez Rodenbach comme ressemblance 
ou comme dissemblance.  
 Entre Godelieve et son père Van Hulle il y a une identité parfaite, une image en miroir : 
le  même  visage, les mêmes yeux, mais  surtout l’âme, «la même nature mystique et douce».(C, 
p. 371) Cette identité se définit par une vie commune, unique et inséparable, par la communion 
spirituelle entre les protagonistes, par la réversibilité de leurs gestes ou états: 
 

Ressemblance! Identité! Vie à deux, où l’un était l’autre, ensemble 
et  tour à  tour! L’un disait ce que l’autre pensait. L’un regardait 
avec les  yeux de  l’autre. Ils se comprenaient sans se parler. De 
vivre toujours à deux, ils furent comme deux miroirs face à face  
qui reflètent les objets l’un dans  l’autre. 
(C, p. 396)                       

 Parfois, la ressemblance, qui n’est pas tout à fait évidente, et c’est le cas des sœurs 
Godelieve et Barbe, se réalise par l’intermédiaire d’un troisième, leur père: 
 

                                  Et cependant elles ne différaient pas trop, malgré tout; les siècles 
et l’hérédité avaient atténué le sang étranger. Leurs traits étaient 
communs, quand on se rappelait le visage de leur père. Toutes 
deux avaient son nez un peu aquilin, son haut front lisse et calme, 
et ces yeux, couleur des canaux, de ceux qui vivent au Nord, dans 
les pays d’eau. Chacune lui ressemblait à sa  façon et ainsi elles se 
ressemblaient entre elles.  (C, p. 431) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 129

 
 C’est l’analogie par dissemblance qui intervient; elle est moins frappante aux yeux de 
Joris et mieux acceptée, comprise, parce que les différences sont expliquées par l’entremise de 
l’hérédité ou de la race (6)qui dissimulent les caractéristiques semblables: 
 
                             Barbe catholique et violente ; Godelieve mystique et douce ; 

l’une était la greffe espagnole dans la race; elle était bien 
l’Espagne, par sa joie de faire souffrir, [...]; l’autre était la figure 
originelle, le type foncier, l’Ève flamande aux cheveux blonds de 
Van Eyck et des Memling.(C, p. 431) 

 
 La ressemblance entre Jane et la morte est perçue graduellement. D’abord, il s’agit d’un  
«[m]iracle presque effrayant d’une ressemblance qui allait jusqu’à l’identité».(B, p. 103) Hugues 
vivait du souvenir de sa morte et  Jane «était son souvenir vivant, précisé».(B, p. 104) Peu à peu, 
la vivante remplace la morte par une «mystérieuse identification».(B, p. 104) S’abandonnant à 
l’enivrement de la ressemblance de Jane avec la morte, Hugues a l’illusion  de  sa morte  
retrouvée,  de l’amour de jadis : 
 

[...] la récente empreinte s’était fusionnée avec l’ancienne, se  
fortifiant l’une par l’autre en une ressemblance qui donnait 
presque l’illusion d’une présence réelle. (B, p. 104) 
[...] il dédoubla ces deux femmes en un seul être perdu, 
retrouvé, toujours aimé, dans le présent comme dans le passé, 
ayant des yeux communs, une chevelure indivise, une  seule  chair,  
un  seul corps auquel il  demeurait fidèle.(B, p. 114)    

  
 Cette  «vision persistante»(B, p. 110)  trouble  à  tel  point  Hugues  qu’il  perd  la  notion  
de «réalité», comme s’il avait été ensorcelé. Hugues s’attendait à retrouver «sa» femme et à 
reprendre la vie heureuse, il voulait reconstituer le double exact -la même femme, le même 
amour- ;  mais  en  réalité  c’est  une  autre  femme,  un  autre  amour,  car  il  est impossible de  
rétablir le double parfaitt. Le charme de l’identité dure peu, probablement à cause de Jane qui ne 
peut pas se plier infiniment aux caprices de Hugues. Au moment où  elle n’arrive plus à plus 
faire semblant,  à feindre l’innocence et  la douceur, son vrai caractère d’aventurière apparaît, et 
c’est la désillusion:  
 

[...] de jours en jours les dissemblances s’accentuaient. Même au   
physique, il ne lui était plus possible de s’illusionner encore. [...] 
Les différences entre les deux femmes se précisaient maintenant 
chaque jour davantage. (B, p. 153) 
  

 «Le sortilège de la ressemblance»(B, p. 112) avait opéré d’une façon parfaite, pour un 
certain temps; mais plus tard, d’une «manigance adorable de la destinée»(B, p. 112) la 
ressemblance  devient  une  menace  qui  détruit  ce  mirage,  car  «[l]es  ressemblances ne sont 
jamais que dans les lignes et dans l’ensemble. Si l’on s’ingénie aux détails, tout diffère».(B, p. 
140) En plus, la ressemblance semble agir à distance. Bien que la silhouette, les yeux, les 
cheveux, et même la voix soient identiques, un détail de conduite va faire disparaître l’effet 
agréable de la ressemblance et le double imparfait apparaîtra dans toute sa médiocrité. C’est la 
même femme mais non pas le même caractère ; au souvenir d’une femme douce s’oppose la 
réalité d’une femme rapace. Au début, le double apporte un  apaisement, mais au moment où 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 130

«le baume de la ressemblance»(B, p. 108) s’efface, le charme de la ressemblance qui fait Hugues 
se détourner de la réalité agit d’une façon inverse: à la douceur de  la  ressemblance  se   
substitue  le danger,  l’horreur de la dissemblance. L’échec est dû, peut-être, à une trop grande 
audace de faire revivre une morte, à un mauvais usage de la ressemblance  qui  fait  coïncider  
deux  identités, l’une «charnelle», Jane et l’autre «spirituelle»,  la morte.  
 Cette  nouvelle  apparition, cette  femme, que  Hugues  voit  comme  le  double  de  sa 
disparue  est,  comme  disait   Genette, «à  la  fois  un autre et un même»,(7) «un compromis de 
même et  d’autre: un même reproduit donc aliéné». (8)  C’est le paradoxe de la notion de double: 
être à la fois elle-même et l’autre. Mais c’est aussi la fascination exercée sur les personages, par 
ce jeu du même et de l’autre. L’identité est une relation qui combine la permanence et le 
changement. Cela nous fait penser à l’ambiguïté sémantique  du concept d’identité qui suppose, 
à la fois, idem et ipse, c’est-à-dire équivalence (être semblable, avec son contraire être différent) 
et réflexivité, (voire être identique, mais pas le même, avec son contraire être autre). (9)  
 
4. Les  éléments du discours analogique 
 Sans avoir la prétention d’épuiser l’analyse des éléments des structures analogiques, nous 
tenterons d’inventorier les composants dont Rodenbach s’est servi pour construire, son 
discours analogique, sa langue d’écrivain. À côté des signes d’interrogation, d’exclamation,  nous 
retrouvons des syntagmes tels que: «être/faire à son image», «conforme à», «semble(nt)», «être 
pareil à», «être tel»  qui introduisent des constructions analogiques. Ces constructions se 
caractérisent par l’ambiguïté, par le contraste entre ce que les choses sont et ce qu’elles 
paraissent être. Les comparaisons, les métaphores, les expressions elliptiques, les structures 
verbales (le  conditionnel, comme temps de l’incertitude et de la supposition, l’imparfait, comme 
temps de l’inaccompli), tout cela suggère l’intemporel et l’absence de la certitude. La même 
incertitude est mise en évidence par les interrogations rhétoriques, les phrases exclamatives. Ces 
structures veulent créer le monde imaginé par l’auteur qui pourrait être analogue au monde réel,  
mais elles effacent et annulent le  bruit  du  temps et offrent un monde où  la  réalité et  l’idéalité 
se confondent dans une sensation unique, celle de l’atemporalité. Le  langage analogique  est  
utilisé par l’auteur  pour la mise  en  œuvre  d’une «esthétique de l’effet», une esthétique qui a 
comme base les valeurs du subjectivisme: l’intuition et la suggestion. L’espace  des  analogies  
est  au  fond  un  espace de rayonnement,   puisque les  images  éclatent, influencent l’ensemble 
du texte, de la fiction. Il faut remarquer aussi la fluidité du système analogique qui efface la 
différence entre  réel et irréel,  réalité et fantôme, vie et mort. 
 Ce que nous pouvons constater chez Rodenbach est la continuité du système analogique 
dans le sens que le réseau d’ associations analogiques –le climat et l’architecture, le climat et 
l’humain- se retrouve, avec peu de changements, dans ses romans.  
 Nous avons trouvé important d’identifier ce qui se trouve à la base des analogies perçues 
et non pas les comparaisons et les métaphores qui évoquent tel  ou tel sentiment ou état. Au 
fond, les comparaisons et les métaphores ne sont pas explicites; ce sont l’imagination et le 
contexte qui dévoilent les analogies. Ce qui compte vraiment  est saisir, dans  l’ensemble, ce  
que  le  fragment,  le  texte  exprime.   
 
 
 
NOTES 

(1) Lucien Dällenbach, Le récit spéculaire, Paris, Seuil, coll. «Poétique», 1977, p. 142. 
(2) Georges Rodenbach, Œuvres en prose et œuvres poétiques, Introduction générale par Gaston 
Compère, Édition philologique des œuvres poétiques par Christian Delcourt, Bruxelles, Le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior



 131

Cri/Terre Neuve, 2000, tome I. C’est à cette édition que renvoient  les abréviations  (A) L’arbre, 
(B) Bruges-la-Morte  et (C) Le Carillonneur  et les pages indiquées par la suite dans le texte. 
(3) Georges Rodenbach, Bruges-la-Morte(1892), Paris, Flammarion, coll. «GF Flammarion», 1998,  
p.    291(Dossier documentaire). 
(4) Paul Ricœur, La métaphore vive, Paris, Éditions du Seuil, coll. «Points.Essais», 1975, p. 154. 
(5) Citation reproduite par Pierre Maes, Georges Rodenbach(1855-1898), Gembloux, Editions 
Duculot, 1952, p. 224. 
(6) Le terme race s’est imposé à la fin du XIX-e siècle pour désigner la source d’énergie des 
nations.L’influence de la race plus forte sur les peuples plus faibles, sur leurs âmes  justifie 
l’évolution des gens et leurs actes. Les personnages du Carillonneur sont une illustration de la 
race belge dans sa diversité, ou bien, de ce que Edmond Picard  appelait l’«âme belge», «cette 
chose fluide , fuyante, cachée dans les mystérieuses cavernes des psychologies nationales, des 
psychologies humaines, cette chose cosmique lentement façonnée au cour du temps par les 
influences historiques»-la France, l’Allemagne, l’Angleterre, l’Espagne- (La Belgique artistique et 
littéraire, textes réunis et présentés par Paul Aron, Bruxelles, Éditions Complexe, coll. 
«Bibliothèque Complexe», 1997, p. 89.)  
Une autre idée de la «fin-de-siècle»  s’attache à l’influence des arts -la peinture et la musique- sur 
la littérature, à la manière dont sont exploités la ligne, le coup de pinceaux, les accords sonores 
pour rendre des effets et instaurer des analogies. Les romans de Rodenbach, avec les références 
à l’architecture et à l’art flamand, avec les analogies musicales, ne font que souligner l’attraction 
exercée par l’art sur l’esprit sensible des écrivains symbolistes auxquels il appartenait ; ces 
repères artistiques mettent en évidence le rapport  inséparable qui existe entre les arts, leur 
interpénétration dans le but de créer une atmosphère, d’exprimer un état d’âme.  
(7) Gérard Genette, Figures I,  Paris, Seuil, coll. «Points.Essais», 1966,  p. 21. 
(8) Ibid.,  p. 84. 
(9) Guy Achard-Bayle, Grammaire des métamorphoses, Bruxelles, Duculot, coll. « Champs 
linguistiques »,  
   2001, p. 57. 
 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 
TEXTES 
RODENBACH, Georges  Œuvres en prose et œuvres poétiques, Introduction générale par Gaston 
Compère, Édition philologique des œuvres poétiques par Christian Delcourt, Bruxelles, Le 
Cri/Terre Neuve, tome I, 2000 ; Bruges-la-Morte(1892), Paris, Flammarion, coll. «GF 
Flammarion», 1998. 
 
 

 

OUVRAGES CRITIQUES 
ACHARD-BAYLE, Guy, Grammaire des métamorphoses, Bruxelles, Duculot, coll. « Champs 
linguistiques », 2001. 
BAUDELAIRE, Charles, Curiosités esthétiques. L’Art romantique et autres Œuvres critiques, Paris, 
Garnier Frères, coll. «Classiques Garnier», 1962. 
DÄLLENBACH, Lucien , Le récit spéculaire, Paris, Seuil, coll. «Poétique», 1977. 
GENETTE, Gérard, Figures I, Paris, Seuil, coll. «Points.Essais», 1966. 
MAES, Pierre, Georges Rodenbach(1855-1898), Gembloux, Éditions Duculot, 1952. 
RICŒUR, Paul, La métaphore vive, Paris, Éditions du Seuil, coll. «Points.Essais», 1975. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:30 UTC)
BDD-A2980 © 2004 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

