LA PEAU ET LA DESTINEE DU PERSONNAGE

Alina BAKO *

Abstract: Our study focuses on a hybridity of the literary context that justifies the existence
in the novel from Virgil Tanase The wild trees are blooming, of the insertions on the physicality and
their textual manifestation. It is about pursuing two directions of analysis: the first concerning the
functioning of the body, specifically of the skin, in the construction of the characters and the second -
skin of the text which is pierced by the dreamy analogies. The method of creation of the dreamy prose
follow a repetitive scenario that promises to reveal the secrets of reality, history and human destiny.

Keywords: personnage, corporalité, roman

Notre étude porte sur un contexte littéraire hybride qui justifie ’existence dans le
roman de Virgil Tanase Ils refleurissent, les pommiers sauvages?, des insertions concernant
la corporalité et leur manifestation textuelle. Il s’agit de poursuivre deux directions
d’analyse : la premiere concernant le fonctionnement de la corporalité, plus spécifiqguement
de la peau, dans la construction des personnages et la deuxieme — la peau du texte qui est
percée par les analogies oniriques. La méthode de création du prosateur onirique suive un
scénario répétitif qui promet de dévoiler les secrets de la réalité, de I’histoire et de la
destinée humaine.

La peau - conceptualisation

Les incertitudes sont alimentées par I’incongruence entre les situations
conflictuelles, 1’individu devenant tour a tour un miroir de I’espace extérieur, mais aussi du
moi. Etre la peau, c’est-a-dire représenter un état de limite, exprimer I’image d’un corps
immense, la délimitation entre ce qu’il y a a I’intérieur et ce qui se passe en dehors de I’étre.
Paul Valery dans le texte Idée fixe identifia la profondeur de 1’étre humaine par 1’existence
de la peau : « Ce qu'il y a de plus profond en I'homme, c'est la peau ». La peau devient aussi
une formule pour la délimitation du corps envers I’espace externe, une sorte d’interface que
le moi affiche dans le monde. Dans une prose de Virgil Tanase il y a un épisode ou le
personnage, quand on lui enléve une icdne en représentant la Vierge il tatoue avec un «
couteau en os » une sorte de « grande plage », qui regoit des dimensions sacrées. C’est ce
que Didier Anzieu en Le Moi-Peau définit comme « la projection dans le psychisme de la
surface de corps, ¢’est-a-dire le peau, qui constitue ce feuillet, cette interface ( ...) que c’est
le moi. » (Anzieu, 1985: 177) La peau devient un sorte de feuillet qui contient plusieurs
niveau de la corporalité, mais aussi du psychique.

Pour le personnage de Virgil Tanase, le moi se manifeste dans la peau qui est vue
comme 1’élément essentiel de la relation entre la conscience, inconscient et la matiére
corporelle. Pour Anzieu « Le Moi, en son état originaire, correspond bien chez Freud a ce

* Université « Lucian Blaga » de Sibiu, alina.bako@ulbsibiu.ro
! Le roman a été publié en roumain en 2015, chez la Maison d’Edition Muzeul Literaturii Romane, le
titre Au inflorit iar visinii si merii.

123

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)



que j’ai proposé d’appeler le Moi—peau. » (Anzieu, 1985: 82) L’introduction de ce nouveau
concept renvoie a une définition englobante qui contienne les idées freudiennes du mois,
mais aussi un ajout de la matiére qui résout le fonctionnement intégré du corps et de ’esprit.
Pour figurer le syntagme de « moi-peau », le chercheur considére, en ayant comme preuve
les processus cognitifs démontrés scientifiquement, que « tous les processus de pensée ont
une origine corporelle. C’est donc la spécificité des expériences corporelles qui va se
traduire par la spécificité des processus de pensée et par les angoisses et les inhibitions
correspondantes ». (Anzieu, 1985: 87) Ce parallélisme qui fonctionne dés la pensee
philosophique ancienne trouve dans la conception d’Anzieu les points d’intersection et les
mutations que souffre la pensée humaine sous ’influence de la nature matérielle du corps
humain.

Pour les personnages de Virgil Tanase, le corps est un véhicule qui conduit 1’étre
humain vers le corps universel, pour se confondre avec la matiere originaire. Marie, le
personnage féminin de lls réfleurissent, les pommes sauvages, a des visions onirique sur son
propre corps :

Il lui semblait avoir un corps de neige qui fondait, se liquéfiait, et donc des
milliards de gouttelettes se mélaient a celle de tous les hommes et de toutes les
femmes et de tous les animaux : tous ensemble, les vagues et les vaguelettes d’un
unigue ocean de chair dont on ne pouvait toucher la moindre cellule sans que toutes
les autres répercutent le choc et commencent a s’agiter. (Tanase, 1991: 67)

La dimension liquide de I’existence propose une vision dynamique qui efface les
marges des objets, des étres pour les amasser. Le parcours est a ’inverse. Le mouvement
conduit vers le point de naissance, le moi originel qui se dissout jusqu’a la derniére cellule.
C’est un processus d’atomisation, une régression a la matrice originaire, si on utilise les
mots de Mircea Eliade. On observe aussi I’existence de la matiére liquide?’, 1’eau, source
essentielle et habitus de la naissance universelle.

La peau, dans la description de Tanase dévoile I’intérieur du corps. Celui-ci devient
une forme d’étude morphologique des organes humaines, encore vivantes.

Une fois encore, je fus ébloui par la transparence de sa peau. Tels ces vases en pate
de verre de début de siécle que les marchands éclairent, parfois, de I’intérieur, pour
mieux en faire ressortir le modeéle, il y avait en elle je ne sais pas quelle flamme
enclose qui donnait & sa chair une phosphorescence rose : on aurait dit I’eau
pulpeuse de la mer, traversée, tous feux allumés, par un sous-marin de cristal »
(Tanase, 1991: 102)

La phrase est abrupte et insert une image qui suivra le lecteur avec obstination tout
au longue du texte. La transparence montre un étre presque spiritualisé et qui est prét a
passer, tel un ver vers un papillon, a un niveau supérieur d’évolution. L’organisme humain

! Zygmunt Bauman parlait sur I’existence d’une modernité liquide qui détermine une vie sans contenu,
en mouvement, une mutation de 1’attitude de 1’individu envers la société et les valeurs sociales, en
Liquid modernity, Polity Press, Cambridge, 2000.

124

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)



parait étre captif dans un tourbillon des substances liquides, gardé ensemble par la peau, une
enveloppe solide, une écorce-limite. Sur cette hypostase de la peau-enveloppe, Anzieu
remarque 1’existence de la définition réductionniste, car elle « n’est pas seulement un sac
contenant; elle joue un réle actif de mise en contact du psychisme avec le monde extérieur et
de recueil et de transmission de 1’information” (Anzieu, 1985: 82). Cette relation que la
peau établit avec 1’extérieur propose une discussion sur le chiffrement de I’information
génétique et son transmission, car la femme est enceinte. Les accents marines de 1’image de
cette femme transmet 1’idée renforcée de la maternité, le corps qui contient un autre corps,
coincé, irrémédiablement dans la matiére. Cette obsession de la mer, de la vie marine est
parsemee partout dans le texte : « La peau veloutée était chaude, humide, un peu salée. Une
odeur d’algues a peine perceptible, brulante et douce, comme un poivre de menthe, un
carillon de vieux velours » (Tanase, 1991: 148) Les images contiennent des synesthésies
dans lesquelles les références olfactives dominent. La surface de la mer s’identifie a la
surface du corps : la peau. Ce processus d’identification est conduit par la translucidité qui
caractérise les deux étendues. L’interstice qui survient entre les deux états de la maticre, le
corps humain et I’eau couvre la distance entre le moi et 1’extérieur.

Le langage-peau

La narration de Virgil Tanase se constitue de plusieurs ramifications, des noyaux
discursifs qui abandonnent la cohérence, en faveur du ludique, des images qui s’entremélent
et qui naissent des réverbérations dans la conscience du lecteur. Roland Barthes, dans son
livre Fragments d'un discours amoureux, identifie un trait essentiel du langage, la surface
sensible : « Le langage est une peau : je frotte mon langage contre l'autre. Comme si j'avais
des mots en guise de doigts, ou des doigts au bout de mes mots. Mon langage tremble de
désir. » (Barthes, 1977: 45) Cette inconsistance du langage renvoie a ce qui le prosateur
onirique coupait en images : « cette maigre luminosité que dégageait son corps faisant
briller de fagon inattendue et presque vivante toutes ces guenilles, tout ces déchet d’un autre
age qui semblaient venir vers elle et ’effleurer» (Tanase, 1991: 16) Le jeu avec les mots
détermine un autre hypostase du personnage, les substances du monde se confondent, la
chair devient lumiére et la lumiére — chair.

Le jeu ne se déroule pas seulement avec les mots, mais aussi avec les surfaces, les
vides et les pleines, les ouvertures et les fermetures qui pésent sur I’étre humain. Le
personnage féminin, Marie, devient un prétexte pour formuler des considérations générales
sur la vie et sur les événements terribles du siécle, sur la vie et sur la mort. Le discours est
formulé sur deux directions fondamentales, qui correspond a des images antithétiques : la
lumiére, le soleil, la pureté, la vision lumineuse et, d’autre part, le vide, la mort, les
meurtriers, la guerre. « Nous espérons combler la béance avec nos propres corps, mais qui
restent toujours tout aussi mous, meurtriers et avides, a croire que les nouveaux venus se
noient dans la pourriture de leur propre chair se gangrénent lentement, irrémédiablement »
(Tanase, 1991 : 17) écrit le prosateur pour proposer une maniére de « combler la béance »
de la vie. Le corps, le matériel, ne réussit pas a combler les ouvertures du malheur amené

125

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)



par la guerre ou par les troubles de I’histoire. « La terreur de I’histoire »! arrache ’homme
de son paradis pour lui offrir une vision pourrie, gangrénée de 1’existence.

Les corps deviennent des réceptacles des malheurs historiques, des hypostases
terribles du tourbillon qui amasse les esprits dans la guerre. Les maladies qui les attrapes
sont des maladies de I’ame qui déterminent des épidémies, car méme les « nouveaux venus
» sont obligés a se soumettre.

Si pour Barthes le langage était la source du plaisir, pour Anzieu la peau est en
méme temps « la source, le lieur, le modele » du plaisir :

La peau est la source, le lieu et le modele du plaisir. Le rapport des sexes ne fournit
qu’un supplément. Et d’expliquer que pour elle ce qui venait de se passer, ce n’était
pas la crue d’un fleuve suivie de son brusque déferlement, ni un coup de cymbales
déchirant le tissu sonore d’une symphonie. Elle décrivait des bandelettes de
chaleur, de douceur, s’associant en cercles concentriques : ou encore en enveloppe
de sourires, de stabilité, de frémissements dans laquelle elle se sentait tenue,
agrandie, exaltée ; ou plutét un morceau de musique ou chaque son figurait 1’éveil
d’un point sensible, et ou leur multiplication submergeait les plages de son corps au
rythme des vagues. » (Anzieu, 1985: 36)

L’association de la musique et de la peau détermine une vision hybride sur la
corporalité. Le méme principe s’applique a la vision de Virgil Tanase. Ses personnages
parlent sur la création et sur les ceuvres d’arts comme une « décomposition de 1’homme ».
11 s’agit de présenter au monde une image en double, qui contienne « le signe le plus certain
de la mort et de la décomposition d’un homme, d’une société, d’une époque, d’une
civilisation. » (Tanase, 1991 : 17) La fin d’une civilisation est vu comme une création
artificielle, car la guerre est une plage universelle qui détruit non seulement les corps
humains, mais aussi les ames. Pour Cioran le but d’étre au monde est de « rien faire » et,
pour lui, toute ’histoire est « pourrie ».

L’homme de Cioran, tel le personnage de Virgil Tanase, coure vers le futur en
proie de la « fiévre inhérente a tout décomposition »? (Cioran, 1977: 72) Pour Marie, un
nom avec de échos religieux, I’histoire provoque des dégats définitives. L’essai de
sauvetage est provoqué par la hybridité du discours onirique. La femme appartient en méme
temps a la réalité, mais aussi au réve. Elle est matiére et lumiére, mer et terre, solidité et
liquidité

Ses yeux semblaient deux gros trous dans la coque d’un sous-marin traversant une
mer de lumiere ; des flots d’une matiére inconnue pénétraient irrésistiblement dans
les cellules de cet animal marin, soudain protégé dans une autre ére géologique.

! Mircea Eliade définit la « terreur de I’histoire » comme une expérience d’un homme qui n’est plus
religieux, donc, en suivant I’argumentation du philosophe, qui ne peut pas trouver une explication
pour les événements historiques. La renonciation a la signification « transhistorique » ameéne vers cette
terreur et « la réponse » qui peut étre offert au destin c’est « la création » et la religion.

2 Emil Cioran parle sur le destin des civilisations dans son Précis de décomposition, Paris, Edition
Gallimard, 1977.

126

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)



(...) une neige d’encens dont chaque grain pénétrait par 1’ceil jusque dans le creux
de son ventre » (Tanase, 1991 : 48)

Le portrait du personnage est construit sur des détails physiques, corporels, qui
construisent sa destinée. Les yeux renvoient a une image marine, techniciste par I’insertion
du « sous- marin », mais qui est adoucie par « la lumiére ». La vue narrative décompose la
matiére organique, jusqu’aux noyaux constitutifs. Le narrateur passe au dela de 1’incarnation
humaine pour pénétrer dans un univers onirique homogéne, vu de point de vue de
I’évolution. L’étre humain est constitué, comme a observé et théorisé, en suivant les
découvertes du darwinisme, Richard Dawkins?, de toutes les espéces qui ont fait partie de
I’évolution de I’homme. La narration de Virgil Tanase connait cette obsession de la vie
marine et de la mer, comme paysage qui renvoie a la vie du commencement du monde, la
situation originelle, archétypale.

Les sens sont mélangés dans une certaine synesthésie, les images olfactives
inondant le corps et les organes internes, en percant la peau et les yeux. De ce point de vue,
la peau, le plus étendu et sensible organe du corps humain devient un moi corporel, car « Le
moi est avant tout un moi corporel, il n’est pas seulement un étre de surface, mais il est lui-
méme la projection d’une surface. » (Anzieu, 1985: 103) Il s’agit d’une sorte de peau
psychique qui correspond, dans un sorte de parallélisme entre le biologique et le psychique.
Le toucher renvoie & un double mouvement : d’un part la sensation de toucher quelque
chose qui est une forme de connaissance, mais aussi c’est la signification d’une prise de
conscience de I’autre. La peau du personnage Marie est vue comme « cette enveloppe de
chair que des milliers d’éclairs traversaient dans les deux sens, n’avaient été qu’un véhicule,
un ballon qui, s’avangait vers des étages de I’atmosphére de plus en plus raréfiés » (Tanase,
1991 : 48) Cette image d’une peau translucide renvoie a I’idée que 1’organe maintient une
référence symbolique a la limite, a la couverture simple d’un corps qui contient des essences
de la vie humaine. Le mouvement dynamique est en double sens, comme c’est le systéme
circulatoire composé de veines et artéres, des insertions évidentes pour mettre en fonction et
maintenir la vie. L’enveloppe de « chair » signifie que plus important c’est le contenu, plus
que la peau, dans la vision de Tanase, ne couvre pas, mais découvre, laisse a étre vu.

Le fondement de cette corporalité interstitielle sont les expressions tactiles qui
devient, comme les considérent D. Anzieu, des

représentations de base sur le fond desquelles des systémes de correspondances
inter sensorielles peuvent s’établir, d’abord a un niveau figuratif qui maintient une
référence symbolique au contact et au toucher, puis & un niveau purement abstrait
dégagé de cette référence. (Anzieu, 1985: 136)

1 There are animals alive today that beautifully illustrate every stage in the continuum. There are
frogs that glide with big webs between their toes, tree-snakes with flattened bodies that catch the air,
lizards with flaps along their bodies, and several different kinds of mammals that glide with
membranes stretched between their limbs, showing us the kind of way bats must have got their start.
Contrary to the creationist literature, not only are animals with 'half a wing' common, so are animals
with a quarter of a wing, three quarters of a wing, and so on.” accessé le 08.08.2016, a I’heure 19:34.

127

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)



L’élément essentiel est constitué par les « correspondances inter sensorielles », car la peau
est un véhicule exceptionnel des sensations. Le niveau abstrait dont parle D. Anzieu
surprend la nécessité d’une observation du changement du plan corporel, vers le plan
psychique : «de plus en plus tendue, la pellicule de caoutchouc s’aminci et devint plus
transparente pour finalement exploser, libérant 1’énorme exubérance » (Tanase, 1991 : 48)
La peau est vue comme une pellicule de caoutchouc, donc la seule qualité c’est la flexibilité,
I’¢lasticité. Elle est seulement une interface, avant le moment important de la création.

La transparence de la peau est un prétexte pour dévoiler I’intérieur d’un corps qui
contient des milliers des vaisseaux sanguins « la ou la peau, transparente, laisse voir le sang
glisser dans des veinules extrémement fines » (Tanase, 1991 : 49), qui a une structure qui,
par dissolution, spiritualise I’étre humain.

Les étres qui peuplent I’univers narratif de Tanase font partie d’une galerie des
images oniriques qui amassent des détails de la realité. Tel ces personnages, le concept de
moi-peau, théorisé par Anzieu, renvoie au méme univers fantastique :

Le Moi-— peau est une réalité fantasmatique : a la fois figuré dans les fantasmes, les
réves, le langage courant, les attitudes des corporelles, les troubles de la pensée ; et
fournisseur de 1’espace imaginaire constituant du fantasme, du réve, de la réflexion,
de chaque organisation psychopathologique” (Anzieu, 1985: 4)

Ce moi introduit la vision d’une analyse pathologique de la femme, en proie de la
guerre. Il s’agit de créer, de répéter ’acte de la création, car les cellules s’en chevaucher
pour former un corps. La destinée du personnage est de mourir, de se décomposer, soumis a
la pression accablante de I’histoire.

Mais ce n’est que grace a ces pages-ci, noircies en cachette au fond d’une barque
louée a I’heure, que je peux me rendre compte si je n’ai pas fini en mourir, si je ne
suis pas en train de me décomposer, soumis dorénavant aux lois chimiques et non a
cette insigne folie qui fait d’un amalgame de cellules un homme ! (Tanase, 1991 :
223)

Le corps devient une structure qui dénonce la réalité métamorphosée et les
insertions oniriques. Le discours narratif parle sur un « coma profond », a la suite des
événements qui ont affecté le corps physique et morale du personnage-narrateur. Un espoir
qui est renversé dans le désir d’activité cérébrale dénote une instance corollaire pour alerter
I’accalmie de la conscience. « C’est justement parce que je veux acquérir la certitude qu’en
dépit de sa totale inertie et de I’inconscience morale de mon corps plongé dans un coma
profond, le tracé sur 1’¢lectro-encéphalogramme n’est pas totalement plat. » (Tanase, 1991 :
224) Les personnages sont elles aussi des objets soumis a une évolution qui due beaucoup a
« I’énergie » et & « la lumiére », idée qui renvoie, d’une certaine maniére a 1’évolutionnisme.

Les individus se succédant ici-bas, de génération en génération, seraient-ils les
différentes coagulations d’une méme chair, d’un seul étre, d’un unique noyau de

128

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)



matiére, d’énergie, de lumiére? une méme substance tréfilée traversant nos vies
suspendues a cette corde, telles des perles de sang? (Tanase, 1991: 313)

Le processus de création propose une action continue, dans laquelle on retrouve la
distance entre les espaces, mais aussi un point de départ commun, dans la peau marine de
I’océan. La matiére qui constitue la corporalité est une « substance », mais une qui se
confonde avec la vie, avec le souffle vital qui met en fonctionnement I’étre humain. La mort
est vue comme une maladie, une inaction qui détermine la dissolution de la vie: « (...) je
suis le malade, je suis le point de putréfaction, je suis la bréche par laquelle s’insinue le
poison : je souffre des Souillures que la mort impose a quiconque la traverse » (Tanase,
1991 : 317) Au centre de la narration se trouve le moi narratif, qui correspond au moi-peau,
une sorte de correspondance entre le corps physique et celui psychique. Le personnage est
malade de mort, donc il est condamné a se dissoudre, a renoncer a la vie pour faire partie du
grand cycle universel.

Une des conclusions de Virgil Tanase est lié a la corporalité du mot et sa
descendance : la littérature comme amalgame des images, comme caléidoscope. La peau et
la chair du personnage correspond a la chair du texte qui constitue la littérature. « Le mieux,
c’est de représenter cela par une image, ce qui est, je pense, le role de la littérature : mettre
les idées a 1’épreuve des images qui sont la chair de ce monde, la substance vivante de notre
univers ! » (Tanase, 1991: 321)

L’image est la peau du texte, la chair de la littérature, elle devenant la formule de
création de 1’auteur onirique. Le ludique se transforme dans un élément fondamental de la
prose du roman choisi comme étude de cas. Il faut souligner la coagulation des formules
artistiques de la corporalité, afin de construire un discours sur le moi-peau. Ces transmission
et inter échange entre le corps et 1’esprit deviennent des fluxes continus de 1’information,
pour expliquer la construction narrative du personnage et de son intimité.

Bibliographie

Anzieu D., Le Moi-Peau, Dunod, Paris, 1985

Anzieu D., Une peau pour les pensées, Apsygée, Paris, 1990

Anzieu D., Les Enveloppes psychiques, Dunod, Paris, 1987

Anzieu D., L ’Epiderme nomade et la peau psychique, Apsygée, Paris, 1990

Anzieu D., Une peau pour les pensées, Apsygée, Paris, 1991

Anzieu D., Le Penser, Dunod, Paris, 1994

Anzieu D., Créer, détruire, Dunod, Paris, 1996

Cioran, E., Précis de décomposition, Paris, Edition Gallimard, 1977

Dawkins, R. The Magic of Reality: How We Know What's Really True, Publisher Bantam Press,
London, 2011.

Eliade, M., Le mythe de I'éternel retour, Folio Essais, Paris, 2001

Freud S., « Au-dela du principe de plaisir », in Essais de psychanalyse, Payot, Paris, 1985.
Freud S. « Le moi et le ¢a », in Essais de psychanalyse, Payot, Paris, 1985.

Tanase, V., lls refleurissent les pommiers sauvages, Paris, 1991

Thom R., Paraboles et catastrophe, Flammarion, Paris, 1983.

129

BDD-A29795 © 2016 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:25 UTC)


http://www.tcpdf.org

