Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

LUCRETIU AND THE DECONSTRUCTION OF MONSTERS

Alexandu Ionascu
PhD. student, University of Craiova

Abstract:This study seeks to present an unknown cultural lineage in the history of Western
depictions of monsters. De rerum natura, a first-century BC epic poem, is a materialist
manifesto that influenced the young Karl Marx, Lucretius being mentioned in his doctoral
dissertation, as well as influencing the development of twentieth-century Marxist philosophy in
the works of Louis Althusser. While it is debatable whether this epic and didactic poem actually
started the Renaissance or contributed significantly to it, given the complexities of the cultural
period, it is evident that, in regard to monster theory, the poem’s rationalistic stance is a key
departure from the superstitious and religious terrors that accompanied the image of strange
beings or the presence of individuals with disabilities. A rational denial of monsters reappers in
eighteenth-century France, when the baron d’Holbach translates Lucretius’ poem and his salon
appropriates ideas about fears as the source of religion, the world of matter and devoid of
supernatural, which means the denial of extraordinary beings like monsters. A cultural analysis
discovers how the image of monsters was used to repress or demonize individuals with
disabilities, and in the case of individuals like hermaphrodites, the political realm had to figure
out their place in the familial frame.

Keywords: monsters, materialist manifesto, rationalistic stance, disabilities, devoid of supernatural.

Introducere

Titus Lucretius Carus, Lucretiu (cca. 99 — cca. 55 i.e.n.) este autorul unui poem filosofic, De
rerum natura, in care este expusa o viziune rationalista despre lume al cirei scop este eliberarea de
iluziile care intretin frica de moarte si o viata trditd conform principiului epicurean numit ataraxia,
adica echivalarea fericirii cu linistea sufleteasca. Produs in secolul I i.e.n., supravietuirea poemului
epic al lui Lucretiu si descoperirea sa se datoreaza purei intamplari. Dupa impunerea crestinismului
in teritoriile fostului Imperiu Roman, epicureismul este uitat si lucrarile lui Epicur sunt distruse
(Greenblatt 2014:140). Descoperit, in anul 1417, de catre umanistul Poggio Bracciolini intr-0
manastire din spatiul german, De rerum natura, a impulsionat Renasterea, cel putin in interpretarea
din influenta cartea a lui Stephen Greenblatt, Clinamen. Cum a inceput Renasterea, si a evidentiat o
lume similard cu a noastra in ceea ce priveste accentul pe rationalitate si demitizarea scenariilor
divine si postmortem. Cu toate acestea, textul prezinta curente falocratice putin discutate in exegeza
aferentd, unii comentatori preferand sa vadd autonomie sexuald, in orice caz indiferenta fata de
cerintele sociale. Dacd cea mai mare parte a scrierilor lui Epicur au fost pierdute, poemul epic al lui
Lucretiu permite cunoasterea unei filosofii materialiste care a contribuit la dezvoltarea marxismului
si a trasat o linie de observatie rationalistd a figurilor monstruoase, de obicei tipologii umane care
ieseau din norme acceptate social; in cercetarile filosofice din prezent, este recuperat materialismul
din Antichitate si fiintele monstruoase sunt privite din perspectiva psihologica, drept spaime si
dorinte irationale care trebuie depasite pentru atingerea idealului vietii linistite — ataraxia.

Descrierea cosmologiei epicuriene

Conform lui Rémi Brague, sunt trei termeni care au descris, incepand cu Antichitatea,
viziunea despre lume. Cosmogonia si cosmografia existau in greaca veche, iar cosmologia apare in

1244

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

limbajul stiintific la inceputul modernititii, fiind prezent in titlurile unor texte din secolul XVIII.!
Cosmogonia nareaza maniera in care fiecare culturad isi imagineaza lumea si cuprinde mituri ale
creatiei (prezente in comunitatile traditionale) care pot preceda filosofia sau pot absorbi mituri
veche intr-o naratiune serveste o anumita ideologie; miturile pot fi inventate ,,pentru a ilustra o
teorie filosoficd anterioara, ca in dialogul Timaios al lui Platon”’(Brague 2012:12). Cosmografie
inseamna descrierea (graphein) lumii intr-o geografie care include atat pamantul, cat si ,,ansamblul
universului vizibil’’, iar cosmologia implicd prezenta celor doua notiuni precedente si un
metadiscurs care explica lumea si include prezenta omului in lume, deci o antropologie, dar si o
etica: ,,.[...] ea inglobeaza, de asemenea, o reflectie a modului in care omul poate realiza plenar ceea
ce este [...].”’(Brague 2012:14).

In privinta epicureismului, diferite mérturii indirecte, nu si texte despre care si se stie ¢ au
fost scrise de Epicur, afirmau ca exista mai multe lumi si zeii exista si trdiesc in zonele dintre aceste
lumi, adica in inter-mundii (intermundia este termenul latinesc, in greacd pluralitatea lumilor
epicuriene se numea metakosmia) si sunt ,,absolut non-cosmici’’ fara a influenta viata oamenilor; la
randul lor, oamenii trebuie sa ajunga la idealul de a imita linistea zeilor din cosmologia epicuriana:
,,Imitarea zeilor ramane un ideal care trebuie propus, dar acesta nu va mai insemna imitarea lumii;
va insemna imitarea fericirii non-cosmice a zeilor. (Brague 2012:65). Rémi Brague observa ca
Lucretiu aduce noutati doctrinei lui Epicur, si asa cunoscuta destul de fragmentar, dar nu se poate sti
dacd ideile lucretiene sunt originale: omul este indepartat din centrul peisajului si lumea nu este
destinatd lui, din simplul fapt ca se gasesc vaste intinderi inospitalieri vietii umane i cea mai mare
parte este cuprinsa de mari. (Brague 2012:66). Apoi, lumea este esential instabila si poate disparea
oricand (a se vedea versurile 95-97 din cartea a V-a), dar distrugerea nu are deloc implicatii
religioase, precum 1in religiile monoteiste (prin urmare, sufletul material dispare dupa moarte, nu
ajunge intr-o lume postmortem), ci este o distrugere provocata de catastrofe naturale, boli si
epidemii — sfarsitul cartii a VI-a — si imprevizibila (Brague 2012:67).

Interpretari feministe si conditii sociale

In prima jumitate a anilor *90, versurile din De Rerum Natura au starnit o serie de dezbateri
in privinta falocratiei autorului si a felului cum sunt reprezentate femeile in fragmente care se
constituie in critici la adresa i1ubirii si atractiei sexuale, dezbaterile presupunind discutii in privinta
locului femeilor in filosofia epicuriana — despre care opinia larg raspandita din studiile clasice era
ca scoala filosoficd imaginatd de Epicur era o exceptie in lumea greceascd, femeile putand dezbate
de la egal cu barbatii in Gradina epicuriana —, dar si rdspunsuri din partea unor clasicisti care cautau
sd contextualizeze doctrinele epicuriene si adaptarea acestor in cadrul societatii romane din secolul
I .e.n. Pentru inceput, S. Georgia Nugent remarca faptul cd poezia epicad din Antichitate avea
personaje masculine in prim-plan, de obicei plasate in cadrul unor comunitati precum armata,
orasul-stat, republica, imperiul.? Despre un Epicur egalitar, Terry Eagleton observa ci Marx admira
dispretul filosofului grec pentru avere, aprecia pasiunea acestuia pentru dreptate si libertate, rolul
simturilor in observarea lumii si atitutidinile luminate ale lui Epicur fata de femei.® Femeile in
ipostaza de rdzboinice apar in epopeile antice, dar sunt prezente izolate si prezentate conform
imaginarului masculine: in ipostaza de prada de razboi, femei care se sinucid din cauza unoriubiti
infideli, sotii ale caror soti mor in lupta sau isi asteapta sotii, precum Penelopa, prostitutie si alte
perspective masculine. (S. Georgia Nugent 1994:179). Aici trebuie amintit ca, in cercetarea

! Rémi Brague, Infelepciunea lumii. Istoria experientei umane a universului. Editie noud, revizuitd de autor. Traducere:
Cornelia Dumitru, Postfata: Virgil Ciomos, Cluj-Napoca: TACT,2012. p. 11: ,,cosmografie’’apare si in latina
medievala.

2, Georgia Nugent, Mater Matters: The Female in Lucretius’ De Rerum Natura, Colby Quaterly, Volume 30, no.3,
September 1994, p.179-205, p.179.

® Terry Eagleton, Materialism, Yale University Press, 2017, p. 3.

1245

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

romaneascd, Adriana Babeti a scris despre personaje feminine in ipostaze razboinice, exemple
remarcabile fiind amazoana Camila din Eneida lui Vergiliu si Pentesileea din Iliada homerica, dar
prezeta si in Eneida: Camila este prezentd in categoria amazoanelor virgine care se luptd cu eroi
mitologici (fard a se indragosti de acestia), inclusiv confruntare verbala si sunt ucise. Lupta cu eroi
mitologici (Pentesilea versus Ahile) si lipsa pasiunii amoroase (Camila, regina volscilor, o versiune
latind a Pentesileei) este consideratd de Adriana Babeti o ,,relaxare a androcratiei’’, autonomie care
nu va mai exista in eposurile din crestinismul medieval, cand femei razboinice apar in ,,cataloage cu
monstri’’ si li se atribuie o masculinitate extrema (practic, o imagine a monstruosului feminin din
traditie medievala), femeile razboinice insotite fiind de animale salbatice precum feline mari. Cu
toate acestea, literatura medievald pastreaza personaje feminine, din traditia clasicd, in ipostaze
razboinice: exemplul Adrianei Babeti este Divina Comedie, unde Pentesilea si Camila apar in
purgatoriu.*

Revenind la poemul lucretian, S. Georgia Nugent pune intrebarea: tindnd cont ca
epicureismul are imaginea unei scoli filosofice in care femeile dezbdteau aldturi de barbati in
Gradina lui Epicur, si-a scris Lucretiu poemul cu intentia de-a fi si de femei? Poemul este un discurs
filosofic ce disemineaza o cosmologie specifica si autoarea opineaza ca exista un adresant masculin,
iar barbatii sunt publicul-tintad al filosofiei epicuriene in versiunea lui Lucretiu, in timp ce femeile
fac parte din fundalul lumii materiale ale carei cauzalitati un adept epicurian trebuie sa le cunoasca
si, asa cum reiese din cartea a IV-a, trebuie sd fie mereu In garda in fata prezentei feminine (S.
Georgia Nugent 1994:181). Astfel, subiectul care nareaza are o functie masculind si obiectul asupra
caruia se nareaza capata caracteristici feminine (S. Georgia Nugent 1994:182). Corpul feminin este
o metaford pentru fecunditatea pamantului care intr-un trecut preistoric a crea si fiintele
monstruoase din cartea a V-a, oameni fara member sau fard ochi sau gurd. Natura este
incontrolabild si irationald, precum corpul feminin, si viata terestra trece printr-0 serie de stadii
vazute de cercetatoare ca fiind echivalente cu etapele sociale prin care trecea o femeie romana,
anume casatoria, nasterea si constrangerea vietii casnice (S. Georgia Nugent 1994:184-185).
Reducerea corpului feminin la materia terestra si invocatia catre Epicur de la inceputul cartii a treia
in care natura trebuie explorata si risipit orice mister in privinta ei:

,,Nici ma opreste pamantul, adinc sa patrund cum in spatiu,
Sub ale mele picioare, se infaptuiesc orice lucruri.
Si la privelistea asta zeeasca placerea ma prinde,
Se infioara al meu suflet, cici firea, de tine silita,

Smulsa din valuri se-ntinde oriunde deplin 1dmuritd’’
(111. 26-30).

este comparatd de cercetdtoare cu un sentiment raspandit in cultura stiintifica occidentald, anume ca
explorarea mediului inconjurdtor cu orice pret, indiferent de posibilele catastrofe ecologice, este
benefici si omul de stiinti este un fel de erou al umanitatii (S. Georgia Nugent 1994:186). In
privinta deconstruirii iubirii amoroase, autorul latin pare a se concentra, in opinia autoarei, in jurul
expunerii lipsurilor igienei feminine, astfel incat un barbat are va dori sa formeze o relatie
romantica de lunga durata va trebuie sa faca fatd unui trup inseamna o aglomerare de mirosuri greu
suportabile:
,»51 ca din trupu-i Intreg izvoraste a Venerei vraja;
Insi si altele sint si trairdm atit fira dinsa!
Stim cd si ea savarseste ce face si ceea urita!
Biata s-afuma si ea cu ce puturoase mirosuri,
Ca pin’ si slugile fug si-n ascuns isi bat joc si-si fac semne
(V. 1173-1176).

'5’

* Adriana Babeti, Amazoanele. O poveste, Bucuresti, Polirom, 2013. A se vedea p. 127 si 364.
1246

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

In privinta acestor versuri, S. Georgia Nugent remarcd faptul ci, in ciuda discutiilor despre
atomismul lucretian si a opiniilor ca atitudinile negative ale poetului latin despre iubire tin de etica
austera promovatd de epicurieni, conform cdreia o viatd linistita se poate obtine doar prin reducerea
la necesitatile stricte si la detasarea de cerintele sociale, nu a fost luata observata desconsiderarea
femeilor prin reducerea corpului la mirosuri neplacute si persistente, cu care un barbat, daca doreste
o relatie de lungd durati, trebuie s se obisnuiasca. Insa una din cele mai damning acuze la adresa
falocratiei poetului latin privesc relatarea sa din sfarsitul cartii a V-a despre dezvoltarea civilizatiei
agrare si inventarea tesutului, o activitate pentru care femeile sunt considerate incapabile, desi
marturiile istorice vorbesc aceasta ocupatie in randul femeilor romane:
,,Firea, apoi, a silit pe barbat sa lucreze cu lina
Mult inaintea femeii: cu mult pe aceasta o-ntrece,
Mai priceput ca femeia-i barbatul in orisice lucru[..]”’
(V. 1354-1356.)
In poemul lucretian, femeile par a fi reduse, in esentd, la doud roluri: corpul generator si corpul cu
mirosuri respingatoare pentru barbati (S. Georgia Nugent 1994:196).

Réspunzand uneia din principalele observatii ale cercetatoarei de la Princeton, anume ca
poemul filosofic lucretian presupune un lector masculin si un subiect feminin al carui trup este
echivalat cu materia didacticd si prezentat in imagini deloc pozitive, Don Fowler opineazd ca
epicureismul lui Lucretiu face dovada de imagini mai nuantate in privinta femeilor (Don Fowler
2002:445). Acesta recunoaste cd, desi epicureismul reduce la minim rolul sexualitatii, totusi,
separarea radicald a dragostei de placerea sexuald si justificarea rupturii prin atitudini de repulsie
fatd de corpul feminin este, in multe privinte, o atitudine deloc comuna cu opiniile lui Epicur( Don
Fowler 2002: 446). Tot nuantat este si rolul atribuit de poetul latin naturii, ale carei atribute
feminine presupun crearea si ordonarea elementelor, iar lumea terestra feminizata este prea extinsa,
in cadrul cosmologiei lucretiene, pentru a fi considerata o atitudine pasiva in fata vointei masculine
(Don Fowler 2002: 449). Un alt argument in favoarea poetului latin vizeaza filosofia epicuriana, a
carei posibila feminizare (si consideratd a avea valente pozitive) se regaseste 1n insesi teoria politica
epicuriana: epicurienii respingeau implicarea in luptele politice si considerau ca linistea interioara
este mult mai importantda decat ascensiunea sociala, in timp ce masculinitatea romana era
inseparabild de lupta pentru puterea politicd si presupunea parcurgerea promovarea progresiva in
magistraturi, de unde acuzele filosofilor precum Cicero ca epicureismul era o filosofie
nemasculini.’ In acest punct se poate ridica o obiectie: adeptul epicurian alegea de bund voie sa
evite atractiile politicului si sa isi ,,ascunda viata’’, cum se exprima Michel Onfray, insd femeile nu
aveau drepturi politice din capul locului (a se vedea Mary Beard, SPQR). in timp ce femeile erau
lipsite de drepturi civile si constranse la parcursul existential mariaj-nasterea si cresterea copiilor, In
timp ce adeptul epicurian putea alege sa evite treptele promovarii sociale, deci filosofia epicuriana
era liber aleas3, chiar daca pasivitatea social ar putea si insemne apropierea de principii feminine.®
De altfel, Michel Onfray se opune abordarilor feministe si observa cat de mult a fost anexat poemul
lucretian. Saracia datelor despre viata sa a contribuit la partea negativa a receptarii avuta de poetul
Lucretiu in cultura occidentala, in primul rand fiind calomniat de apologetii crestini din perioada de
sfarsit a Imperiului Roman, pentru care poemul sau filosofic era creatia unui individ dezechilibrat
care s-a sinucis din cauza obsesiilor amoroase, condamnare prezenta si in studiile conservatoare, din
perspectiva catolici. In primul rand, perspectiva religioasi predomini la sfarsitul secolului XIX,
cand un autor condamnd condamnd De rerum natura sub acuza ca se abate prea mult de la morala
crestind; apoi, cdnd debuteaza Razboiul Rece, intrd in scend conservatorismul anticomunist: in
1946, Academia de Stiinte de la Moscova sarbatorea bimilenarul nasterii lui Lucretiu si il considera
un precursor al materialismului dialectic. Raspunsul conservatorismului anticomunist sustinea, prin
intermediul cartii unui medic psihiatru, ca poemul lucretian nu prezinta niciun interes in situatia in

® Ibid.p. 450: ,,unmanly philosophy’”.
® Ibid. p. 451: ,,feminine principles”’.
1247

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

care autorul a promovat o perspectiva pesimista si avut tendinte suicidare din cauza obsesiilor
sexuale.” Dupi conservatori cold warriors, Michel Onfray prezintd critici feministe care vad in
filosofia atomista a poetului latin 0 dimensiune falocrata care anuleaza posibilitatea unei conexiuni
afective, lecturi vazute de filosoful francez drept prejudecati ale unor diferite epoci: ,,Materialismul
atomist epicurean nu l-a facut fericit pe Lucretiu — dar care-s textele sau marturiile pe care se
bazeaza aceasta apreciere? Prin fantasma ei de atotputernicie, aceastd ideologie ar face imposibile
iubirea, politica, relatia cu celalalt sau cu muzica!”’(Onfray 2008:313). Intr-adevir, in cartea a IV-a
din De rerum natura sunt versuri in care se insista pe tulburarile aduse de o relatie amoroasa si
monogamia este prezentatd drept un ideal dificil deoarece se sprijind pe o serie de iluzii si, in
situatia in care atractia sexuald este la fel de naturald si irepresibild precum setea, se recomanda
promiscuitatea si relatii cu prostituate

Martha Nussbaum analizeaza extins si pertinent rolul femeilor in cadrul filosofiei lucretiene
si a sentimentului amoros in cadrul relatiilor de cuplu, una din intrebari fiind dacd autorul latin
inventeaza, intr-adevdr, ,libertinajul in forma lui moderna”’, asa cum se exprima Michel Onfray in
cartea deja citatd. Sau, asa cum crede Martha Nussbaum, diatribele impotriva iubirii si a
comportamentelor feminine vizeaza un ideal, mai traditional, potrivit cu asteptarile societatii
romane legate de casdtorie si viatd de familie? Pentru inceput, Martha Nussbaum noteaza ca
anatemele aruncate de autorii crestini asupra lui Lucretiu transmiteau cititorilor ca trebuie sa le fie
mild de poet si s nu ia in serios criticile sale asupra dragostei; iar povestea cu sinuciderea,
considerata pacat capital in crestinism si presupusa a fi fost provocatd de o obsesie amoroasa, era
menita a intiri mesajul de excludere. Insd privirea asupra operei lucretiene se schimbi pe masuri ce
religia lasa loc laicitatii si filosofia materialista (a nu se uita ca poetul latin este unul din influentele
culturii clasice asupra formarii lui Marx) contribuie la subminarea statului hegemonic al religiei,
expunandu-i ratiunile ideologice. Cum se exprima Martha Nussbaum, toate atacurile lui Lucretiu
asupra credintelor traditionale, de la sexualitate la religie, fac parte, in prezent, din propriile noastre
mentalitérgi.8 Pentru epicurieni, placerea sexuala, desi vazutd a fi naturala, nu era considerate a fi
necesara pentru o viata fericitd (Martha Nussbaum 1994:152). De asemenea, Epicur nu era de acord
cu casatoria, cel putin in cazul unui filosof, deoarece casatoria si cresterea copiilor aduc multe
probleme si perturba linistea, distragandu-I pe filosof de la placerile cu adevarat importante (Martha
Nussbaum 1994:152). Desi argumentele sale impotriva iubirii sunt din perspectiva masculina,
Lucretiu propune o terapeutica care trebuie sa inlature iluziile socio-religioase pentru ca relatia
sexuala sa fie gestionata astfel incat finalitatea sa fie familia. (Aceastd opinie merge in raspar cu
interpretarile feministe sau anarho-hedoniste ale Iui Michel Onfray, dar Martha Nussbaum crede ca
poetul latin era mult mai constient de rolul familiei in sustinerea puterii politice) (Nussbaum
1994:153). Astfel, desi femeile isi ascund defectele corporale, poetul latin recomanda ca ambii
parteneri sa accepte diversele defecte si sa abandoneze acceptiile mistice ale iubirii, sd nu mai vada
actul sexual ca 0 uniune a unui eu cu un altul si placerea sa fie mutuald (acceptia modern-laizicanta
la care se referea Martha Nussbaum). Martha Nussbaum argumenteaza ca importanta acordata vietii
de familie aduce o extindere a sferei epicuriene a nevoilor si legaturilor umane, Lucretiu fiind cel
care a romanizat aceastd filosofie si versurile care descriu evolutia existentiald de la animalitate la
primele institutii sociale (din cartea a V-a) cuprind si familia, deci se confirma aceastd mutatie
lucretiand. (Martha Nussbaum 1994:162). Argumentatia cercetatoarei este sustinutd si de versurile
din finalul cartii a IV-a, care propun o imagine a monogamiei indelungate bazata pe obisnuinta ( a
se vedea 1V.1280-1285). In acest punct, trebuie prezentata structura familiei romane.

Titus Lucretius Carus a trait in secolul I i.e.n., o epoca pe care o cunoastem cel mai bine prin
intermediul multitudinii si diversitatii de texte care s-au pastrat, scrisori private, discursuri publice,

" Michel Onfray, O contraistorie a filosofiei. Intelepciunile antice, vol. 1, traducere de Mihai Ungureanu, Bucuresti,
Polirom, pp. 256-257 si p. 313.

& Martha Nussbaum, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics, Princeton University Press,
1994, p. 142.

1248

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

poezie si filosofie (inclusiv intersectia acestor genuri, cum este De rerum natura) si autorii romani
studiazd sistematic istoria cetatii si imperiului (Mary Beard 2017:24). O posibila explicatie pentru
temele sociale din versurile poemului lucretian. Ca indici sociali, scopul casatoriei era producerea
de urmasi legitimi care si preia statutul de cetiteni. (Mary Beard 2017:266). In privinta rolului
femeilor, existau o serie de imagini opuse, In primul rand cea traditionalistd (la care facea apel, in
anumite momente discursul oficial) care prescria femeilor casatoria, nasterea si ,,sa administreze
locuinta si sd contribuie la economia gospodariei, depanand si tesand (Mary Beard 2017:267). Cele
mai radical-patriarhale naratiuni prezinta barbati care isi ucideau sotia pentru lucruri atat de triviale
precum consumul de vin, desi Mary Beard sustine ca asemenea naratiuni erau create de conservatori
cu scopul de-a rescrie trecutul conform unor actiuni politice traditionaliste din prezentul lor. Mai
contradictorie este o imagine in care femeile din secolul I i.e.n. aveau mai multa libertate social si
sexuala prin posibilitatea evitarii constrangerilor venite din partea ,,sotului, familiei si legii.”” (Mary
Beard 2017:268). Din aceasta categorie ficeau parte femeile din aristocratia senatoriala, ale caror
privilegii le permiteau sa forteze normele patriarhale, dar si femei ale caror ocupatii faceau parte din
structurile acestei lumi patriarhale care era Roma antica: ,,lumea dubioasd populatd de actrite,
dansatoare, dame de companie si prostituate [...]”’(Mary Beard 2017:268). In Roma antici, femeile
nu aveau drepturi politice si nu puteau vota, la fel cum nu puteau face parte din magistraturi si,
astfel, nu aveau un cuvand de spus in cadrul masinariei institutionale:,,[...] nu exista sufragiu
universal in lumea antica — femeile nu au avut niciodata si nicaieri drepturi politice formal instituite
(Mary Beard 2017:167). Cu toate acestea, spre deosebire de femeile din Grecia antica, femeile
romane nu erau obligate sa ia numele sotului si puteau detine proprietatea ramasa dupd moartea
tatalui, la fel cum puteau mosteni un testament sau elibera sclavi (Mary Beard 2017:270). Dar
aceste libertati erau limitate de asimetria generationald din cadrul casatoriei, care era aranjatd in
functie de interese materiale sau politice si femeile se maritau in adolescenta si chiar la varste
timpurii (zece sau unsprezece ani); in cazul barbatilor, prima casatorie avea lor la treizeci de ani
(Mary Beard 2017:273). Toate femeile romane erau obligate sa se marite si sa nasca, insa, in lipsa
cunoasterii si a tehnologiei medicale moderne, problemele aparute in timpul sarcinii si nasterii
constituiau principala cauzd a mortalitdtii In randul femeilor din Imperiul Roman. Mary Beard
noteaza cat de primitive erau tehnicile obstetrice din vremea romana: se apela la cezariana doar
pentru extragerea ,,unui fetus viu din corpul unei femei muribunde sau deja moarte”’, dar si mai
brutald era dezmembrarea fetusului in cazul in care nasterea nu putea avea loc, ceea ce Insemna si
moartea femeii insarcinate (Mary Beard 2017:275). Femeile treceau prin multe sarcini fard a le
putea preveni eficient, avortul presupunand improvizatii riscante si sunt dovezi in privinta
abadonarii fetitelor nou-nascute din cauza ,,cheltuielilor pentru dota’’(Mary Beard 2017:276-277).

Perspectivele sociologice produc interpretari nuantate in privinta relatiilor dintre sexe si a
rolului femeilor in societatea romand din secolul I ie.n., asa cum acesta apare in poem, Insa
interpretarea feminista are rolul de a fi adus in discutie nasterile monstruoase, in care vede metafore
pentru frica masculind fatad de un presupus incontrolabil al fertilitatii feminine, nsd fiinte mixte din
cartea a VV-a pot fi interpretate prin logica materialista a conceptiei lucretiene.

2. Filiera materialista

Lucretiu si filosofia epicuriana l-au influentat si pe tanarul Karl Marx, a carui disertatie
doctorald privea diferenta dintre filosofiile naturii democriteand si epicureana®. in privinta
influentelor asupra formarii lui Marx, John G. Fox scria ca importanta data de epicurieni simturilor
si materiei a modelat viziunea tandrului Karl Marx, iar prezenta omului In context social este
corelatd cu critica panteonului grecesc si observatia lui Lucretiu ca fervoarea religioasd provine din

® Karl Marx and Frederick Engels, Collected Works, Volume 1 Karl Marx, 1935-43, Digital Edition, Lawrence&Wishart
2010. A se vedea paginile 25 si 106.

1249

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

frica de moarte, critici prezentd la Feuerbach si dezvoltati ulterior de Marx (Fox 2015:40). in
disertatia doctorala numita Difference Between the Democritean and Epicurean Philosophy of
Nature (Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie), o lucrare destinata
publicarii in anul 1841 dar care nu a mai fost publicata si manuscrisul s-a pierdut, ramanand doar o
copie scrisa de cineva necunoscut si cu note introduse de Marx, apoi publicata fragmentar in 1902 si
in engleza in 1946, sunt citate in principal versuri despre proprietatile atomilor din cartea a Il-a
din De rerum natura, si se remarca faptul ca poetul latin este singurul dintre antici care a inteles
fizica epucuriana si oferd o expunere detaliatd, Marx opinand ca declinarea atomilor rupe constiinta
de presupusele influente ale destinului. De altfel, in traditia marxista, poetul latin a avut un rol
important in dezvoltarea materialismului* si Louis Althusser scria ca existd o traditie materialista
aproape necunocutd, un materialism al intalnirii (materialism of the encounter, sau, in originalul
francez, le matérialisme aléatoire), insemnand cd din abaterea atomilor (clinamen) rezultd o
contingentd In care libertatea este posibild chiar si intr-o lume a necesitatii (Althusser 2006:167-
168).

Abordarile marxiste au pus in discutie materialismul poetului latin si, pentru Vittorio
Morfino, problema monstrilor nu este o simpld curiozitate marginald [,,marginal curiosity’’], Ci Se
numard printre conceptele centrale din poemul filosofic, ale caror interpretare va influenta
intelegerea sistemului filosofic lucretian. Pezenta monstrilor in text, desi redusa, are legatura notiuni
precum forma, necesitate, aleatoriu.'? Universul lucretian nu are niciun telos imanent i nu provine
din niciun plan divin, atomii care se deplaseaza in vid produc o infinitate de lumi:

,,Insi cind spatiul se intinde oriunde in nemarginire,
lar nesfarsitele seminte Tn nenumarate citime
Zboara in feluri si chipuri, minate de vesnicul sbucium [...]
Nenumarate ciocnitu-s-au, intamplator, fara tinta [...]”"
(111. 1051-1061)

Infinitatea lumilor presupune ca lumea noastra are un inceput si un sfarsit: ,,nu sunt inchise
deci cerului, soarelui portile morti/Cum nu-s pamantului nici adincitelor unde-ale marii/Ci,
dimpotriva, deschise le-asteaptd cu larga lor gura.”’(V. 373-375). Pentru cercetatorul italian,
existenta monstrilor este 0 consecintd unor ritmuri $i contexte naturale care se perpetueaza ciclic si
,;orinduirea naturii’” (V. 54) nu permite existenta fiintelor compozite din mitologie, cu membrele
mai multor specii deoarece fiecare fiinta are propriul ritm temporal (Morfino 2016:6-7).

In ceea ce priveste o istorie occidentali a monstrilor, se poate trasa o linie intre negarea
existentei monstrilor din [luminismul francez si abordari recente care psihologizeaza practicile
epicuriene de-a trii o viatd in absenta fricii. In secolul XVIII are loc nu doar reabilitarea poetului
latin, dar poemul sau influenteaza decisiv un grup de filosofi si ganditori radicali grupati n jurul
baronului Paul-Henri Thiry d’Holbach(1723-1789). Acesti filosofi si baronul d’Holbach cautau sa
dezvolte o moralitate care sa nu mai ia ca referintd sfera religioasd si diversele forme de
supranatural; in cdutarea unei moralitati exclusiv laice, o sursd importanta avea sa fie poetul
Lucretiu, iar poemul De rerum natura, tradus de Holbach, devine un text de referinta in randul
iluministilor care frecventau salonul holbachian, precum Denis Diderot (1713-1784). Poetul latin,
desi traise cu aproape o mie de ani in urma, era — datorita viziunii materialiste — aproape un membru
al salonului tinut de baronul d’Holbach (Blom 2012:153). Masivul text ateist al baronului

10 Karl Marx and Frederick Engels, Collected Works, Volume 1 Karl Marx, 1935-43, a se vedea notele de la pp. 734-
735.

1 Marxism: A Graphic Guide, Rupert Woodfin(author, Oscar Zarate(illustrator), lcon Books, 2013. in acest mic volum
introductiv, prin materialism se intelege observatia ca ideile pe care ni le facem despre lume sunt determinate de
realititile sociale si economice, schimbarea acestora insemnind o miscare evolutiva, deci progres: a se vedea paginile
30 si 147.

12 vittorio Morfino, Lucretius and Monsters: Between Bergson and Canguilhem, in Philosophy Today, volume 60, Issue
1 (Winter 2016), p. 2.

1250

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

d’Holbach, Sistemul naturii sau despre legile lumii fizice si ale lumii morale (Systéeme de la nature
ou Des loix du monde physique et du monde moral este o trimitere la Poemul naturii lucretian, cum
afirma Philipp Blom (care scrie ca tot o aluzie la Lucretiu este si Treatise on Human Nature a lui
David Hume), insd, in ceea ce priveste monstrii, influentele sunt mai evidente. Monster denial este
prezenta la ambii autori, Holbach aratand ca monstrii sunt iluzii optice (,,combinari cu care ochii
nostri nu sunt deloc familiarizati si care sint tot efecte necesare’’, este formularea lui d’Holbach),
iar intAmplarile supranaturale au cause naturale pe care inca nu le cunoastem®, la fel cum poetul
latin scria despre simulacrele, imaginile produse de miscarea atomilor, drept cauzele responsabile
pentru iluziile fiintelor mitologice precum Scylla, centaurii si cerberul cu capete de cdine, precum si
fictiunii aparitiilor fantomatice (V. 730-735). La fel, fiinte monstruoase nu pot exista deoarece
incalcd legile fizice si, chiar daca ar exista, nu se pot adapta: animale din specii diferite nu se pot
reproduce, iar dacd reproducerea reuseste, fiintele monstruoase rezultate nu pot supravietui.** in
acest sens, textul lucretian prezinta una din primele exemple de notiuni pe care azi le-am asocia cu
biologia evolutionard, precum extinctia. Insi conexiunea nu este directi si poetul latin nu
construieste o teorie a evolutiei. ™

In cartea a V-a, sunt considerati monstri oameni cu membre lipsa sau cu organe sexuale incerte,
asa-numitii hermafroditi, ori gemeni siamezi sau cu anumite membre lipite ori nascuti fard ochi sau
gura:

,,Monstri de-asemeni pe atunci se sili sd creeze pamantul:

Multe ciudate fapturi uimitoare la chip si la membre.

Hermafroditi cu un sex de amestec, barbat si femeie,

Unii nascuti fara miini, iard altii lipsiti de picioare,

Multi nascuti fara gura sau orbi fara ochi,
Inlantuiti intr-un trup chiar mai multi prin lipitele membre.”’
(V. 837-843)

Lucretiu scria ca fiinte cu cu trasaturi amestecate nu pot supravietui multd vreme (V. 840-850) si se
referd la cee ace azi am numi afectiuni congenitale, precum lipsa unor membre, membre lipite,
oameni ,,inlantuiti intr-un trup’’(probabil gemeni siamezi), despre care ca nu pot trai multa vreme,
imagine care pare sa aminteasca despre practicile barbare romane de ucidere a copiilor ndscuti cu
dizabilitati, despre care avem informatii inca din secolul XIX: doctorul Ernest Martin scria ca Legea
Celor Douasprezece Table impunea uciderea copiilor cu dizabilitati si acea legislatie ii acorda
sotului dreptul de viatd asupra copiilor sdi, iar uciderile erau legate de credinte superstitioase,
anume cd nasterea unui copil cu dizabilitati anuntd evenimente de rau augur. Doctorul francez, care
a trait in secolul XIX, studiul sau datind din 1880, scrie despre un sef etrus, Arnus, care ceruse
uciderea tutror copiilor cu dizabilititi (,,enfants monstrueux’’) din zona sa de autoritate.’® Mary
Beard confirma uciderea copiilor nascuti cu dizabilitati, dar nu si dreptul tatdlui asupra vietii
copiilor. Insa credintele ca acei copii nascuti cu difromitati prevestesc intAmplari sinistre sunt larg
raspandite in Antichitate, la fel si uciderea acelor copii, barbarism prezente si la germanici si
longobarzi (Zakiya Hanafi 2000:2). Ba chiar, in Roma antica, daca nasterea unui copil cu
malformatii se intdmpla sa coincida cu o catastrofa naturald sau social (ca si in cazul copiilor cu

3 Holbach, Sistemul naturii sau despre legile lumii fizice si ale lumii morale, Bucuresti: Editura Stiintific, 1957, pp.
90-91.
Y Ibid., p. 109 si p.441.
> The Cambridge Companion to Lucretius, Stuart Gillespie, Philip Hardie(eds.), Cambridge University Press, 2007, a
se vedea capitolul 8, Lucretius and the History of Science, scris de Monte Johnson si de Catherine Wilson, p. 143. De
asemenea, Stephen Greenblatt ca poemul lucretian a influentat teoriile evolutioniste ale lui Erasmus Darwin, bunicul lui
Charles Darwin, dar evolutionismul se intemeiaza pe cercetarile lui Charles Darwin din insulele Galapagos, a se vedea
p. 316. )
18 Ernest Martin, Histoire des monstres depuis I’antiquité jusqu’a nos jours, (Ed. 1880), Hachette Livre BNF, 2012, p. 5
sip.9.

1251

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

ambiguitdti sexuale), frica si furia populara cerea uciderea mamei, insd Ernest Martin completeaza,
si informatia sa este preluata de Zakiya Hanafi, ca furia popular nu tinea multa vreme si femeia isi
putea lua locul in cadrul familiei, insa doar dupa ablutiuni rituale pentru epurarea datorata nasterii
monstruoase. (Ernest Martin 1880:10 si Zakiya Hanafi 2000:2). Faptul ca hermafroditii'’se afla
printre fiintele monstruoase care nu se pot adapta existentei datoritd organelor sexuale incerte pare
sa aiba legdtura cu teama din lumea greco-romana fata de identitati care incédlcau binarismul barbat-
femeie. Din perspectiva acestor societati, diferentierea clara a sexelor era necesara pentru viata de
familie si producerea de urmasi, deci identitatea barbat-femeie, erau problema politice (Luc Brisson
1997:13). Nasterea unui copil cu organe sexuale incerte era interpretatd drept semn pentru o
anumitd catastrofe anturale sau politice, dar aceste anxietati au fost la cote maxime in perioade de
crize sociale si uciderea copiilor cu dizabilitati si cu ambiguitdti de gen (deci care nu se integrau
rolurilor cerute unei femei si unui barbat) era urmatd de ritualuri religioase pentru purificare,
momentul religios semnificdnd impunerea autoritdtii senatului roman (Luc Brisson 1997:27). Luc
Brisson exploreaza exemple de rezistentd rationald la cerintele religioase inca din secolul I i.e.n.,
cand revoltele sociale si ale sclavilor sunt urmate de razboaiele civile si Republica intra in disolutie,
si conclude ca, in epoca imperiald, rationalismul (exemplu, interventii chirurgicale, chiar daca nu
foarte complexe) se extinde si hermafroditismul este vazut ca o curiozitate care nu mai impune
interventii religios-punitive, ci inventarea unor formule matrimoniale prin care sa se asigure aparitia
urmasilor si, prin urmare, sarcinile sociale erau afirmate. Mai tarziu, Michel Foucault se va intreba
daca este cu adevarat necesar sd avem o identitate de gen fixa [a true sex], in jurul careia sa se
structureze toate activitatile noastre.'® Desi aceste corespondente si argumente folosite de doi autori
care trdiau in spatii culturale complet diferite nu par prea vizibile, importanta lor este semnificativa
in contextul mentalitatilor din secolul XVIII.

Contrar a ceea ce se crede in mod obisnuit, secolul Luminilor nu apartine doar cercetérilor
empirice si descoperirilor stiintifice, ci este strabatut de o serie de prejudecdti, multe provenind din
Evul Mediu: sunt larg raspandite, in mediul rural, credintele in vrdjitoare si varcolaci, adica oameni
care au facut un pact cu diavolul si se pot transforma in lupi (mai corect, fiinte jumatate om-
jumatate lup) si 1 miracole sau creature miraculoase, evident, si sub influenta autoritatilor
ecleziastice, in special cele aflate la baza ierarhiei bisericesti. In Franta din a doua jumitate a
secolului XVIII , opinia publicd urmareste cu interes stirile despre atacurile unei fiinte aparent
supranaturale (numita bestie feroce sau ,,béte feroce’’) asupra femeilor si copiilor din regiunea
muntoasa numita din sudul provinciei Languedoc, atacurile provocate de asa-numita ,,fiara din
Gévaudan’’ au ramas in memoria culturald franceza si prezent in nenumarate carti si intr-un film de
la inceputul anilor 2000 ( Le Pacte des loups), toate produse cu subiect senza‘gionalistlg.Chiar in
cercurile aristocrate si burgheze, curiozitatea pentru monstrous si neobisnuit se afla la cote ridicate,
fiind hranitd de explordrile geografice ale puterilor occidentale, colonialismul in ascensiunea si
dezvoltarea unei literature de célatorie care descrie taramuri indepartate, de cele mai multe ori
fantastisce, produse de imaginatia autorilor. Curiozitatea pentru monstrous este atat de mare, incat
naturalistul Carl von Linné (1707-1778), cel care a creat sistemul taxonomia binomiald, gen si

7 n prezent, nu se mai foloseste vechea termimologie greaca hermafroditism/hermafrodit, literatura medicald preferand
termenul intersexual, desemnind un copil nascut cu organe sexuale ambigue, i.e., un copil este femeie din punct de
vedere genetic (cu cromozomi XX), dar organele sexuale par a avea caracteristici masculine, sau un copil care este
masculin din punct de vedere genetic (cu cromozomii XY), prezintd organe sexuale care par a fi feminine; in cele mai
rare cazuri, un copil se poate naste atit cu organe sexuale feminine, cit si masculine (Leonard Sax 2002:174).

'8 In anii *70, in timpul documentirii pentru proiectul istoriei sexualatii, Michel Foucault a descoperit memoriile unei
persoane intersex pe nume Herculine Barbin, consideratd a fi femeie la nastere si educata intr-o scoald catolica din
Franta de la mijlocul secolului XIX, ulterior i se atribuie genul masculin si, neputdndu-se adapta noii identitati, se va
sinucide in 1868, a se vedea Herculine Barbin, Being the Recently Discovered Memoirs of a Nineteenth-Century French
Hermaphrodite, introduced by Michel Foucault, translated by Richard McDougall, New York, Vintage Books, 1980, in
special introducerea lui Michel Foucault.

% A se vedea Jay M. Smith, Monsters of the Gévaudan: The Making of a Beast, Harvard University Press, 2011. A se
vedea introducerea si capitolul 2.

1252

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

specie, in incercarea de-a demitiza monstrii mitologici, descrie un subgen numit Homo monstrosus,
in care include satirii mitologici si pigmeii.?° In Systema Naturae, lucrare taxonomicd aparutd in
1735 si trecuta prin mai multe editii, naturalistul suedez imagineaza satirii si pigmeii din subgenul
Homo monstrosus ca fiinte intermediare intre Homo sapiens, aduca omul obisnuit, si un alt subgen
numit Homo ferus, omul salbatic, care cuprindea baiatul lup din Hesse, fata salbatica din
Champagne, clase de indivizi reduse la cateva detalii (Douthwaite 2002:13). Desi clasificarile lui
Carl von Linné au suscitat polemici in epoca, este evident ca, in epoca, nu existd definitii clare a ce
inseamna sa fii om si granitele care delimiteazd oamenii de alte specii sunt fluide: ,,Dar chiar si
delimitarea fizica intre om si alte specii implica zone de nediferentiere cérora era cu neputintd sa li
se atribuie identitdti certe.”’(Agamben 2016:34-35). Inclusiv descoperirile genuine stiintifice ale
perioadei, precum cercetdrile asupra electricitatii suscitau curiozitatea si erau folosite de sarlatani in
demonstratii cu aspect de balci, iar un fizician ca Jean-Antoine Nollet ficea expuneri folosind un
copil incdrcat cu electricitate care atragea obiectele cu mainile devenite un magnet si publicul putea
vedea cum, in momentul in care saruta o fatd, intre buzele celor doi zburau scantei electrice.?!

Cercetarea din prezent urmeaza laicitatea materialista, chiar daca nu il mai ia pe d’Holbach
ca referinta, ci pe Voltaire si sustine cd monstrii despre care scria poetul latin nu reprezinta fiinte
mitologice sau cu caracteristici amestecate, c¢i semnifica patimi care deformeazd evenimente din
exterior si judecati gresite despre felul cum functioneaza legile fizice.?

Concluzii

De rerum natura este o borna importanta in istoria monstruosului din cultura occidentala si
este prima incercare de Inldturare a straturilor mistico-religioase care acopereau si reprimau
persoanele din afara normelor, cei cu dizabilitati si intersexuali. In ciuda rationalismului abordarii
sale, Lucretiu nu este liber de prejudecdtile epocii sale, ceea ce i-a indus in eroare pe acei
comentatori nespecializati cu studiile clasice: scriitori ca Michel Onfray ratdnd versurile falocratice
in care Lucretiu neaga abilitatile femeilor si comentatorii care au cautat dovezi de evolutionism
timpuriu nu au putut observa ca poetul latin disimul politicile sociale fatd de oamenii cu dizabilitati
si intersexuali prin apel la fenomenele naturale. Baronul d’Holbach, fascinat fiind de rationalismul
poetului latin din urma cu aproape doua mii de ani (rationalism care contrasta atat de mult cu
prejudecatile si superstitiile propriei sale epoci), preia aceste preconceptii din Antichitatea romana.

BIBLIOGRAPHY

Holbach, Sistemul naturii sau despre legile lumii fizice si ale lumii morale, Bucuresti:
Editura Stiintifica, 1957.

Lucretius, Titus Carus, Poemul naturii, traducere, prefata si note de D. Murarasu, Editura
Minerva, Bucuresti, 1981.

Referinte
Agamben, Giorgio, Deschisul. Omul si animalul, traducere din italiana de Vlad Russo,
Bucuresti: Humanitas, 2016.

Althusser, Louis, Philosophy of the Encounter,. Later Writings, 1978-87. Edited by
Frangois Matheron and Oliver Corpet, Translated with an Introduction by G.M. Goshgarian.

2 A se vedea Julia W. Douthwaite, The Wild Girl, Natural Man and he Monster. Dangerous Experiments in the Age of
Enlightenment, University of Chicago Press, Chicago and London, 2002, pp. 14-17 si articolul Homo Monstrosus,
Annemarie de Waal Malefijt, in Scientific American, 1968.

2! pentru sarutul electric din demonstratiile lui Nollet, a se vedea Philipp Blom, Wicked Company. Freethinkers and
Friendship in Pre-Revolutionary Paris, p. 152, dar si Jay M. Smith, Monsters of the Gévaudan: The Making of a Beast,
p. 29.

2 Morgan Meis, Science as a Cure for Fear: The Status of Monsters in Lucretius, din volumul Monsters and
Philosophy, Vol. 3, edited by Charles T. Wolfe, College Publications, 2005, p. 29.

1253

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)



Issue no. 16
2019

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

Babeti, Adriana Amazoanele. O poveste, Bucuresti: Polirom, 2013.

Barbin, Herculine, Being the Recently Discovered Memoirs of a Nineteenth-Century French
Hermaphrodite, introduced by Michel Foucault, translated by Richard McDougall, New York,
Vintage Books, 1980.

Beard, Mary, SPQR. O istorie a Romei antice, traducere din engleza de Mihnea Gafita,
Bucuresti, editura Trei, 2017.

Blom, Philipp, Wicked Company. Freethinkers and Friendship in Pre-Revolutionary Paris,
London, Weidenfeld&Nicolson, 2012.

Brague, Rémi, Intelepciunea lumii. Istoria experientei umane a universului. Editie nous,
revizuitd de autor. Traducere: Cornelia Dumitru, Postfata: Virgil Ciomos, Cluj-Napoca: TACT,
2012.

Brisson, Luc, Le sexe incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans | 'Antiquité gréco-
romaine, paris, Les Belles Lettres, 1997.

Douthwaite, Julia W. The Wild Girl, Natural Man and he Monster. Dangerous Experiments
in the Age of Enlightenment, University of Chicago Press, Chicago and London, 2002.

Eagleton, Terry, Materialism, Yale University Press, 2017.

Fowler, Don, Lucretius on Atomic Motion. A Commentary on De Rerum Natura, Book 1,
Lines 1-332, Oxford University Press.

Fox, John G. Marx, the Body and Human Nature, Palgrave Macmillan, 2015.

Gillespie, Stuart, Hardie, Philip(eds.), The Cambridge Companion to Lucretius Cambridge
University Press, 2007.

Greenblatt, Stephen, Clinamen. Cum a inceput Renasterea, traducere din engleza de Adina
Avramescu, Bucuresti, Humanitas, 2014.

Hanafi, Zakiya, The Monster in the Machine. Magic, Medicine and the Marvelous in the
Time of the Scientific Revolution, Durham and London: Duke University Press, 2000.

Martin, Ernest, Histoire des monstres depuis | ‘antiquité jusqu’a nos jours, (Ed. 1880),
Hachette Livre BNF, 2012.

Marx, Karl, Engels, Frederick, Collected Works, Volume 1 Karl Marx, 1935-43, Digital
Edition, Lawrence&Wishart 2010.

Nussbaum, Martha, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics,
Princeton University Press, 1994.

Onfray, Michel, O contraistorie a filosofiei. Intelepciunile antice, vol. 1, traducere de Mihai
Ungureanu, Bucuresti, Polirom, 2008.

Woodfin, Rupert(author), Zarate, Oscar(illustrator), Marxism: A Graphic Guide, Icon
Books, 2013.

Smith, Jay M. Monsters of the Gévaudan: The Making of a Beast, Harvard University
Press, 2011.

Publicatii

Malefijt, Annemarie de Waal Homo Monstrosus, Scientific American, 1968.

Morfino, Vittorio, Lucretius and Monsters: Between Bergson and Canguilhem, in
Philosophy Today, volume 60, Issue 1 (Winter 2016).

Nugent, Georgia S, Mater Matters: The Female in Lucretius’ De Rerum Natura, Colby
Quaterly, Volume 30, no.3, September 1994, p.179-205.

Sax, Leonard, How Common Is Intersex? A Response to Anne-Fausto Sterling, The Journal
of Sex Research, Vol. 39, No. 3 (Aug., 2002), pp. 174-178.

1254

BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

