
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1244 
 

LUCREŢIU AND THE DECONSTRUCTION OF MONSTERS 
 

Alexandu Ionașcu 

PhD. student, University of Craiova 
  

 
Abstract:This study seeks to present an unknown cultural lineage in the history of Western 

depictions of monsters. De rerum natura, a first-century BC epic poem, is a materialist 

manifesto that influenced the young Karl Marx, Lucretius being mentioned in his doctoral 
dissertation, as well as influencing the development of twentieth-century Marxist philosophy in 

the works of Louis Althusser. While it is debatable whether this epic and didactic poem actually 

started the Renaissance or contributed significantly to it, given the complexities of the cultural 
period, it is evident that, in regard to monster theory, the poemřs rationalistic stance is a key 

departure from the superstitious and religious terrors that accompanied the image of strange 

beings or the presence of individuals with disabilities. A rational denial of monsters reappers in 

eighteenth-century France, when the baron dřHolbach translates Lucretiusř poem and his salon 
appropriates ideas about fears as the source of religion, the world of matter and devoid of 

supernatural, which means the denial of extraordinary beings like monsters. A cultural analysis 

discovers how the image of monsters was used to repress or demonize individuals with 
disabilities, and in the case of individuals like hermaphrodites, the political realm had to figure 

out their place in the familial frame. 

 
Keywords: monsters, materialist manifesto, rationalistic stance, disabilities, devoid of supernatural. 

 

 

Introducere 
Titus Lucretius Carus, Lucrețiu (cca. 99 – cca. 55 î.e.n.) este autorul unui poem filosofic, De 

rerum natura, în care este expusă o viziune raționalistă despre lume al cărei scop este eliberarea de 

iluziile care întrețin frica de moarte și o viață trăită conform principiului epicurean numit ataraxia, 

adică echivalarea fericirii cu liniștea sufletească. Produs în secolul I î.e.n., supraviețuirea poemului 

epic al lui Lucrețiu și descoperirea sa se datorează purei întâmplări. După impunerea creștinismului 

în teritoriile fostului Imperiu Roman, epicureismul este uitat și lucrările lui Epicur sunt distruse 

(Greenblatt 2014:140). Descoperit, în anul 1417, de către umanistul Poggio Bracciolini într-o 

mânăstire din spațiul german, De rerum natura, a impulsionat Renașterea, cel puțin în interpretarea 

din influenta cartea a lui Stephen Greenblatt, Clinamen. Cum a început Renașterea, și a evidențiat o 

lume similară cu a noastră în ceea ce privește accentul pe raționalitate și demitizarea scenariilor 

divine și postmortem. Cu toate acestea, textul prezintă curente falocratice puțin discutate în exegeza 

aferentă, unii comentatori preferând să vadă autonomie sexuală, în orice caz îndiferența față de 

cerințele sociale. Dacă cea mai mare parte a scrierilor lui Epicur au fost pierdute, poemul epic al lui 

Lucrețiu permite cunoașterea unei filosofii materialiste care a contribuit la dezvoltarea marxismului 

și a trasat o linie de observație raționalistă a figurilor monstruoase, de obicei tipologii umane care 

ieșeau din norme acceptate social; în cercetările filosofice din prezent, este recuperat materialismul 

din Antichitate și ființele monstruoase sunt privite din perspectivă psihologică, drept spaime și 

dorințe iraționale care trebuie depășite pentru atingerea idealului vieții liniștite – ataraxia.  

   

1. Descrierea cosmologiei epicuriene 

 
Conform lui Rémi Brague, sunt trei termeni care au descris, începând cu Antichitatea, 

viziunea despre lume. Cosmogonia și cosmografia existau în greaca veche, iar cosmologia apare în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1245 
 

limbajul științific la începutul modernității, fiind prezent în titlurile unor texte din secolul XVIII.
1
 

Cosmogonia narează maniera în care fiecare cultură își imaginează lumea și cuprinde mituri ale 

creației (prezente în comunitățile tradiționale) care pot preceda filosofia sau pot absorbi mituri 

veche într-o narațiune  servește o anumită ideologie; miturile pot fi inventate ,,pentru a ilustra o 

teorie filosofică anterioară, ca în dialogul Timaios al lui Platon‘‘(Brague 2012:12). Cosmografie 

înseamnă descrierea (graphein) lumii într-o geografie care include atât pământul, cât și ,,ansamblul 

universului vizibil‘‘, iar cosmologia implică prezența celor două noțiuni precedente și un 

metadiscurs care explică lumea și include prezența omului în lume, deci o antropologie, dar și o 

etică: ,,.[...] ea înglobează, de asemenea, o reflecție a modului în care omul poate realiza plenar ceea 

ce este […].‘‘(Brague 2012:14). 

În privința epicureismului, diferite mărturii indirecte, nu și texte despre care să se știe că au 

fost scrise de Epicur, afirmau că există mai multe lumi și zeii există și trăiesc în zonele dintre aceste 

lumi, adică în inter-mundii (intermundia este termenul latinesc, în greacă pluralitatea lumilor 

epicuriene se numea metakosmia) și sunt ,,absolut non-cosmici‘‘ fără a influența viața oamenilor; la 

rândul lor, oamenii trebuie să ajungă la idealul de a imita liniștea zeilor din cosmologia epicuriană: 

,,Imitarea zeilor rămâne un ideal care trebuie propus, dar acesta nu va mai însemna imitarea lumii; 

va însemna imitarea fericirii non-cosmice a zeilor. (Brague 2012:65). Rémi Brague observă că 

Lucrețiu aduce noutăți doctrinei lui Epicur, și așa cunoscută destul de fragmentar, dar nu se poate ști 

dacă ideile lucrețiene sunt originale: omul este îndepărtat din centrul peisajului și lumea nu este 

destinată lui, din simplul fapt că se găsesc vaste întinderi inospitalieri vieții umane și cea mai mare 

parte este cuprinsă de mări. (Brague 2012:66). Apoi, lumea este esențial instabilă și poate dispărea 

oricând (a se vedea versurile 95-97 din cartea a V-a), dar distrugerea nu are deloc implicații 

religioase, precum în religiile monoteiste (prin urmare, sufletul material dispare după moarte, nu 

ajunge într-o lume postmortem), ci este o distrugere provocată de catastrofe naturale, boli și 

epidemii – sfârșitul cărții a VI-a – și imprevizibilă (Brague 2012:67). 

 

2. Interpretări feministe și condiții sociale 
 

În prima jumătate a anilor ‘90, versurile din De Rerum Natura au stârnit o serie de dezbateri 

în privința falocrației autorului și a felului cum sunt reprezentate femeile în fragmente care se 

constituie în critici la adresa iubirii și atracției sexuale, dezbaterile presupunând discuții în privința 

locului femeilor în filosofia epicuriană – despre care opinia larg răspândită din studiile clasice era 

că școală filosofică imaginată de Epicur era o excepție în lumea grecească, femeile putând dezbate 

de la egal cu bărbații în Grădina epicuriană –, dar și răspunsuri din partea unor clasiciști care căutau 

să contextualizeze  doctrinele epicuriene și adaptarea acestor în cadrul societății romane din secolul 

I î.e.n. Pentru început, S. Georgia Nugent remarca faptul că poezia epică din Antichitate avea 

personaje masculine în prim-plan, de obicei plasate în cadrul unor comunități precum armata, 

orașul-stat, republica, imperiul.
2
 Despre un Epicur egalitar, Terry Eagleton observa că Marx admira 

disprețul filosofului grec pentru avere, aprecia pasiunea acestuia pentru  dreptate și libertate, rolul 

simțurilor în observarea lumii și atitutidinile luminate ale lui Epicur față de femei.
3
 Femeile în 

ipostaza de războinice apar în epopeile antice, dar sunt prezențe izolate și prezentate conform 

imaginarului masculine: în ipostază de pradă de război, femei care se sinucid din cauza unoriubiți 

infideli, soții ale căror soți mor în luptă sau își așteaptă soții, precum Penelopa, prostituție și alte 

perspective masculine. (S. Georgia Nugent 1994:179). Aici trebuie amintit că, în cercetarea 

                                                             
1 Rémi Brague, Înțelepciunea lumii. Istoria experienței umane a universului. Ediție nouă, revizuită de autor. Traducere: 

Cornelia Dumitru, Postfață: Virgil Ciomoș, Cluj-Napoca: TACT,2012. p. 11: ,,cosmografie‘‘apare și în latina 
medievală. 
2 S. Georgia Nugent, Mater Matters: The Female in Lucretiusř De Rerum Natura, Colby Quaterly, Volume 30, no.3, 

September 1994, p.179-205, p.179. 
3 Terry Eagleton, Materialism, Yale University Press, 2017, p. 3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1246 
 

românească, Adriana Babeți a scris despre personaje feminine în ipostaze războinice, exemple 

remarcabile fiind amazoana Camila din Eneida lui Vergiliu și Pentesileea din Iliada homerică, dar 

prezetă și în Eneida: Camila este prezentă în categoria amazoanelor virgine care se luptă cu eroi 

mitologici (fără a se îndrăgosti de aceștia), inclusiv confruntare verbală și sunt ucise. Lupta cu eroi 

mitologici (Pentesilea versus Ahile) și lipsa pasiunii amoroase (Camila, regina volscilor, o versiune 

latină a Pentesileei) este considerată de Adriana Babeți o ,,relaxare a androcrației‘‘, autonomie care 

nu va mai exista în eposurile din creștinismul medieval, când femei războinice apar în ,,cataloage cu 

monștri‘‘ și li se atribuie o masculinitate extremă (practic, o imagine a monstruosului feminin din 

tradiție medievală), femeile războinice însoțite fiind de animale sălbatice precum feline mari. Cu 

toate acestea, literatura medievală păstrează personaje feminine, din tradiția clasică, în ipostaze 

războinice: exemplul Adrianei Babeți este Divina Comedie, unde Pentesilea și Camila apar în 

purgatoriu.
4
  

 Revenind la poemul lucrețian, S. Georgia Nugent pune întrebarea: ținând cont că 

epicureismul are imaginea unei școli filosofice în care femeile dezbăteau alături de bărbați în 

Grădina lui Epicur, și-a scris Lucrețiu poemul cu intenția de-a fi și de femei? Poemul este un discurs 

filosofic ce diseminează o cosmologie specifică și autoarea opinează că există un adresant masculin, 

iar bărbații sunt publicul-țintă al filosofiei epicuriene în versiunea lui Lucrețiu, în timp ce femeile 

fac parte din fundalul lumii materiale ale cărei cauzalități un adept epicurian trebuie să le cunoască 

și, așa cum reiese din cartea a IV-a, trebuie să fie mereu în garda în fața prezenței feminine (S. 

Georgia Nugent 1994:181). Astfel, subiectul care narează are o funcție masculină și obiectul asupra 

căruia se narează capătă caracteristici feminine (S. Georgia Nugent 1994:182). Corpul feminin este 

o metaforă pentru fecunditatea pământului care într-un trecut preistoric a crea și ființele 

monstruoase din cartea a V-a, oameni fără member sau fără ochi sau gură. Natura este 

incontrolabilă și irațională, precum corpul feminin, și viața terestră trece printr-o serie de stadii 

văzute de cercetătoare ca fiind echivalente cu etapele sociale prin care trecea o femeie romană, 

anume căsătoria, nașterea și constrângerea vieții casnice (S. Georgia Nugent 1994:184-185). 

Reducerea corpului feminin la materia terestră și invocația către Epicur de la începutul cărții a treia 

în care natura trebuie explorată și risipit orice mister în privința ei: 

 

,,Nici mă oprește pământul, adînc să pătrund cum în spațiu, 

Sub ale mele picioare, se înfăptuiesc orice lucruri. 

Și la priveliștea asta zeească plăcerea mă prinde, 

Se înfioară al meu suflet, căci firea, de tine silită, 

Smulsă din văluri se-ntinde oriunde deplin lămurită‘‘ 

(III. 26-30). 

 

este comparată de cercetătoare cu un sentiment răspândit în cultura științifică occidentală, anume că 

explorarea mediului înconjurător cu orice preț, indiferent de posibilele catastrofe ecologice, este 

benefică și omul de știință este un fel de erou al umanității (S. Georgia Nugent 1994:186). În 

privința deconstruirii iubirii amoroase, autorul latin pare a se concentra, în opinia autoarei, în jurul 

expunerii lipsurilor igienei feminine, astfel încât un bărbat are va dori să formeze o relație 

romantică de lungă durată va trebuie să facă față unui trup înseamnă o aglomerare de mirosuri greu 

suportabile:  

,,Și că din trupu-i întreg izvorăște a Venerei vrajă; 

Însă și altele sînt și trăirăm atît fără dînsa! 

Știm că și ea săvărșește ce face și ceea urîtă! 

Biata s-afumă și ea cu ce puturoase mirosuri,  

Că pîn‘ și slugile fug și-n ascuns își bat joc și-și fac semne!‘‘ 

(IV. 1173-1176). 

                                                             
4 Adriana Babeți, Amazoanele. O poveste, București, Polirom, 2013. A se vedea p. 127 și 364.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1247 
 

În privința acestor versuri, S. Georgia Nugent remarcă faptul că, în ciuda discuțiilor despre 

atomismul lucrețian și a opiniilor că atitudinile negative ale poetului latin despre iubire țin de etica 

austeră promovată de epicurieni, conform căreia o viață liniștită se poate obține doar prin reducerea 

la necesitățile stricte și la detașarea de cerințele sociale, nu a fost luată observată desconsiderarea 

femeilor prin reducerea corpului la mirosuri neplăcute și persistente, cu care un bărbat, dacă dorește 

o relație de lungă durată, trebuie să se obișnuiască. Însă una din cele mai damning acuze la adresa 

falocrației poetului latin privesc relatarea sa din sfârșitul cărții a V-a despre dezvoltarea civilizației 

agrare și inventarea țesutului, o activitate pentru care femeile sunt considerate incapabile, deși 

mărturiile istorice vorbesc această ocupație în rândul femeilor romane: 

,,Firea, apoi, a silit pe bărbat să lucreze cu lîna 

Mult înaintea femeii: cu mult pe aceasta o-ntrece, 

Mai priceput ca femeia-i bărbatul în orișice lucru[..]‘‘ 

(V. 1354-1356.) 

În poemul lucrețian, femeile par a fi reduse, în esență, la două roluri: corpul generator și corpul cu 

mirosuri respingătoare pentru bărbați (S. Georgia Nugent 1994:196).  

 Răspunzând uneia din principalele observații ale cercetătoarei de la Princeton, anume că 

poemul filosofic lucrețian presupune un lector masculin și un subiect feminin al cărui trup este 

echivalat cu materia didactică și prezentat în imagini deloc pozitive, Don Fowler opinează că 

epicureismul lui Lucrețiu face dovadă de imagini mai nuanțate în privința femeilor (Don Fowler 

2002:445). Acesta recunoaște că, deși epicureismul reduce la minim rolul sexualității, totuși, 

separarea radicală a dragostei de plăcerea sexuală și justificarea rupturii prin atitudini de repulsie 

față de corpul feminin este, în multe privințe, o atitudine deloc comună cu opiniile lui Epicur( Don 

Fowler 2002: 446). Tot nuanțat este și rolul atribuit de poetul latin naturii, ale cărei atribute 

feminine presupun crearea și ordonarea elementelor, iar lumea terestră feminizată este prea extinsă, 

în cadrul cosmologiei lucrețiene, pentru a fi considerată o atitudine pasivă în fața voinței masculine 

(Don Fowler 2002: 449). Un alt argument în favoarea poetului latin vizează filosofia epicuriană, a 

cărei posibilă feminizare (și considerată a avea valențe pozitive) se regășește în înseși teoria politică 

epicuriană: epicurienii respingeau implicarea în luptele politice și considerau că liniștea interioară 

este mult mai importantă decât ascensiunea socială, în timp ce masculinitatea romană era 

inseparabilă de lupta pentru puterea politică și presupunea parcurgerea promovarea progresivă în 

magistraturi, de unde acuzele filosofilor precum Cicero că epicureismul era o filosofie 

nemasculină.
5
 În acest punct se poate ridica o obiecție: adeptul epicurian alegea de bună voie să 

evite atracțiile politicului și să își ,,ascundă viața‘‘, cum se exprima Michel Onfray, însă femeile nu 

aveau drepturi politice din capul locului (a se vedea Mary Beard, SPQR). În timp ce femeile erau 

lipsite de drepturi civile și constrânse la parcursul existential mariaj-nașterea și creșterea copiilor, în 

timp ce adeptul epicurian putea alege să evite treptele promovării sociale, deci filosofia epicuriană 

era liber aleasă, chiar dacă pasivitatea social ar putea să însemne apropierea de principii feminine.
6
 

De altfel, Michel Onfray se opune abordărilor feministe și observă cât de mult a fost anexat poemul 

lucrețian. Sărăcia datelor despre viața sa a contribuit la partea negativă a receptării avută de poetul 

Lucrețiu în cultura occidentală, în primul rând fiind calomniat de apologeții creștini din perioada de 

sfârșit a Imperiului Roman, pentru care poemul său filosofic era creația unui individ dezechilibrat 

care s-a sinucis din cauza obsesiilor amoroase, condamnare prezentă și în studiile conservatoare, din 

perspectivă catolică. În primul rând, perspectiva religioasă predomină la sfârșitul secolului XIX, 

când un autor condamnă condamnă De rerum natura sub acuza că se abate prea mult de la morala 

creștină; apoi, când debutează Războiul Rece, intră în scenă conservatorismul anticomunist: în 

1946, Academia de Științe de la Moscova sărbătorea bimilenarul nașterii lui Lucrețiu și îl considera 

un precursor al materialismului dialectic. Răspunsul conservatorismului anticomunist susținea, prin 

intermediul cărții unui medic psihiatru, că poemul lucrețian nu prezintă niciun interes în situația în 

                                                             
5 Ibid.p. 450: ,,unmanly philosophy‘‘. 
6 Ibid. p. 451: ,,feminine principles‘‘. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1248 
 

care autorul a promovat o perspectivă pesimistă și  avut tendințe suicidare din cauza obsesiilor 

sexuale.
7
 După conservatori cold warriors, Michel Onfray prezintă critici feministe care văd în 

filosofia atomistă a poetului latin o dimensiune falocrată care anulează posibilitatea unei conexiuni 

afective, lecturi văzute de filosoful francez drept prejudecăți ale unor diferite epoci: ,,Materialismul 

atomist epicurean nu l-a făcut fericit pe Lucrețiu – dar care-s textele sau mărturiile pe care se 

bazează această apreciere? Prin fantasma ei de atotputernicie, această ideologie ar face imposibile 

iubirea, politica, relația cu celălalt sau cu muzica!‘‘(Onfray 2008:313). Într-adevăr, în cartea a IV-a 

din De rerum natura sunt versuri în care se insistă pe tulburările aduse de o relație amoroasă și 

monogamia este prezentată drept un ideal dificil deoarece se sprijină pe o serie de iluzii și, în 

situația în care atracția sexuală este la fel de naturală și irepresibilă precum setea, se recomandă 

promiscuitatea și relații cu prostituate 

 Martha Nussbaum analizează extins și pertinent rolul femeilor în cadrul filosofiei lucrețiene 

și a sentimentului amoros în cadrul relațiilor de cuplu, una din întrebări fiind dacă autorul latin 

inventează, într-adevăr, ,,libertinajul în forma lui modernă‘‘, așa cum se exprima Michel Onfray în 

cartea deja citată. Sau, așa cum crede Martha Nussbaum, diatribele împotriva iubirii și a 

comportamentelor feminine vizează un ideal, mai traditional, potrivit cu așteptările societății 

romane legate de căsătorie și viață de familie? Pentru început, Martha Nussbaum notează că 

anatemele aruncate de autorii creștini asupra lui Lucrețiu transmiteau cititorilor că trebuie să le fie 

milă de poet și să nu ia în serios criticile sale asupra dragostei; iar povestea cu sinuciderea, 

considerată păcat capital în creștinism și presupusă a fi fost provocată de o obsesie amoroasă, era 

menită a întări mesajul de excludere. Însă privirea asupra operei lucrețiene se schimbă pe măsură ce 

religia lasă loc laicității și filosofia materialistă (a nu se uita că poetul latin este unul din influențele 

culturii clasice asupra formării lui Marx)  contribuie la subminarea statului hegemonic al religiei, 

expunându-i rațiunile ideologice. Cum se exprimă Martha Nussbaum, toate atacurile lui Lucrețiu 

asupra credințelor tradiționale, de la sexualitate la religie, fac parte, în prezent, din propriile noastre 

mentalități.
8
 Pentru epicurieni, plăcerea sexuală, deși văzută a fi naturală, nu era considerate a fi 

necesară pentru o viață fericită (Martha Nussbaum 1994:152). De asemenea, Epicur nu era de acord 

cu căsătoria, cel puțin în cazul unui filosof, deoarece căsătoria și creșterea copiilor aduc multe 

probleme și perturbă liniștea, distrăgându-l pe filosof de la plăcerile cu adevărat importante (Martha 

Nussbaum 1994:152). Deși argumentele sale împotriva iubirii sunt din perspectivă masculină, 

Lucrețiu propune o terapeutică care trebuie să înlăture iluziile socio-religioase pentru ca relația 

sexuală să fie gestionată astfel încât finalitatea să fie familia. (Această opinie merge în răspăr cu 

interpretările feministe sau anarho-hedoniste ale lui Michel Onfray, dar Martha Nussbaum crede că 

poetul latin era mult mai conștient de rolul familiei în susținerea puterii politice) (Nussbaum 

1994:153). Astfel, desi femeile își ascund defectele corporale, poetul latin recomandă ca ambii 

parteneri să accepte diversele defecte și să abandoneze accepțiile mistice ale iubirii, să nu mai vadă 

actul sexual ca o uniune a unui eu cu  un altul și plăcerea să fie mutuală (accepția modern-laizicantă 

la care se referea Martha Nussbaum). Martha Nussbaum argumentează că importanța acordată vieții 

de familie aduce o extindere a sferei epicuriene a nevoilor și legăturilor umane, Lucrețiu fiind cel 

care a romanizat această filosofie și versurile care descriu evoluția existențială de la animalitate la 

primele instituții sociale (din cartea a V-a) cuprind și familia, deci se confirmă această mutație 

lucrețiană. (Martha Nussbaum 1994:162). Argumentația cercetătoarei este susținută și de versurile 

din finalul cărții a IV-a, care propun o imagine a monogamiei îndelungate bazată pe obișnuință ( a 

se vedea IV.1280-1285). În acest punct, trebuie prezentată structura familiei romane. 

 Titus Lucretius Carus a trăit în secolul I î.e.n., o epocă pe care o cunoaștem cel mai bine prin 

intermediul multitudinii și diversității de texte care s-au păstrat, scrisori private, discursuri publice, 

                                                             
7 Michel Onfray, O contraistorie a filosofiei. Înțelepciunile antice, vol. 1, traducere de Mihai Ungureanu, București, 

Polirom, pp. 256-257 și p. 313. 
8 Martha Nussbaum, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics, Princeton University Press, 

1994, p. 142. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1249 
 

poezie și filosofie (inclusiv intersecția acestor genuri, cum este De rerum natura) și autorii romani 

studiază sistematic istoria cetății și imperiului (Mary Beard 2017:24). O posibilă explicație pentru 

temele sociale din versurile poemului lucrețian. Ca indici sociali, scopul căsătoriei era producerea 

de urmași legitimi care să preia statutul de cetățeni. (Mary Beard 2017:266). În privința rolului 

femeilor, existau o serie de imagini opuse, în primul rând cea tradiționalistă (la care făcea apel, în 

anumite momente discursul oficial) care prescria femeilor căsătoria, nașterea și ,,să administreze 

locuința și să contribuie la economia gospodăriei, depănând și țesând (Mary Beard 2017:267). Cele 

mai radical-patriarhale narațiuni prezintă bărbați care își ucideau soția pentru lucruri atât de triviale 

precum consumul de vin, deși Mary Beard susține că asemenea narațiuni erau create de conservatori 

cu scopul de-a rescrie trecutul conform unor acțiuni politice tradiționaliste din prezentul lor. Mai 

contradictorie este o imagine în care femeile din secolul I î.e.n. aveau mai multă libertate social și 

sexuală prin posibilitatea evitării constrângerilor venite din partea ,,soțului, familiei și legii.‘‘ (Mary 

Beard 2017:268). Din această categorie făceau parte femeile din aristocrația senatorială, ale căror 

privilegii le permiteau să forțeze normele patriarhale, dar și femei ale căror ocupații făceau parte din 

structurile acestei lumi patriarhale care era Roma antică: ,,lumea dubioasă populată de actrițe, 

dansatoare, dame de companie și prostituate […]‘‘(Mary Beard 2017:268). În Roma antică, femeile 

nu aveau drepturi politice și nu puteau vota, la fel cum nu puteau face parte din magistraturi și, 

astfel, nu aveau un cuvând de spus în cadrul mașinăriei instituționale:,,[…] nu exista sufragiu 

universal în lumea antică – femeile nu au avut niciodată și nicăieri drepturi politice formal instituite 

(Mary Beard 2017:167). Cu toate acestea, spre deosebire de femeile din Grecia antică, femeile 

romane nu erau obligate să ia numele soțului și puteau deține proprietatea rămasă după moartea 

tatălui, la fel cum puteau moșteni un testament sau elibera sclavi (Mary Beard 2017:270). Dar 

aceste libertăți erau limitate de asimetria generațională din cadrul căsătoriei, care era aranjată în 

funcție de interese materiale sau politice și femeile se măritau în adolescență și chiar la vârste 

timpurii (zece sau unsprezece ani); în cazul bărbaților, prima căsătorie avea lor la treizeci de ani 

(Mary Beard 2017:273). Toate femeile romane erau obligate să se mărite și să nască, însă, în lipsa 

cunoașterii și a tehnologiei medicale moderne, problemele apărute în timpul sarcinii și nașterii 

constituiau principala cauză a mortalității în rândul femeilor din Imperiul Roman. Mary Beard 

notează cât de primitive erau tehnicile obstetrice din vremea romană: se apela la cezariană doar 

pentru extragerea ,,unui fetus viu din corpul unei femei muribunde sau deja moarte‘‘, dar și mai 

brutală era dezmembrarea fetusului în cazul în care nașterea nu putea avea loc, ceea ce însemna și 

moartea femeii însărcinate (Mary Beard 2017:275). Femeile treceau prin multe sarcini fără a le 

putea preveni eficient, avortul presupunând improvizații riscante și sunt dovezi în privința 

abadonării fetițelor nou-născute din cauza ,,cheltuielilor pentru dotă‘‘(Mary Beard 2017:276-277).   

 Perspectivele sociologice produc interpretări nuanțate în privința relațiilor dintre sexe și a 

rolului femeilor în societatea romană din secolul I î.e.n., așa cum acesta apare în poem, însă 

interpretarea feministă are rolul de a fi adus în discuție nașterile monstruoase, în care vede metafore 

pentru frica masculină față de un presupus incontrolabil al fertilității feminine, însă ființe mixte din 

cartea a V-a pot fi interpretate prin logica materialistă a concepției lucrețiene.  

 

 

2. Filiera materialistă 

 

Lucrețiu și filosofia epicuriană l-au influențat și pe tânarul Karl Marx, a cărui disertație 

doctorală privea diferența dintre filosofiile naturii democriteană și epicureană
9
. În privința 

influențelor asupra formării lui Marx, John G. Fox scria că importanța dată de epicurieni simțurilor 

și materiei a modelat viziunea tănărului Karl Marx, iar prezența omului în context social este 

corelată cu critica panteonului grecesc și observația lui Lucrețiu că fervoarea religioasă provine din 

                                                             
9 Karl Marx and Frederick Engels, Collected Works, Volume 1 Karl Marx, 1935-43, Digital Edition, Lawrence&Wishart 

2010. A se vedea paginile 25 și 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1250 
 

frica de moarte, critică prezentă la Feuerbach și dezvoltată ulterior de Marx (Fox 2015:40). În 

disertația doctorală numită Difference Between the Democritean and Epicurean Philosophy of 

Nature (Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie), o lucrare destinată 

publicării în anul 1841 dar care nu a mai fost publicată și manuscrisul s-a pierdut, rămânând doar o 

copie scrisă de cineva necunoscut și cu note introduse de Marx, apoi publicată fragmentar în 1902 și 

în engleză în 1946
10

, sunt citate în principal versuri despre proprietățile atomilor din cartea a II-a 

din De rerum natura, și se remarcă faptul că poetul latin este singurul dintre antici care a înțeles 

fizica epucuriană și oferă o expunere detaliată, Marx opinând că declinarea atomilor rupe conștiința 

de presupusele influențe ale destinului. De altfel, în tradiția marxistă, poetul latin a avut un rol 

important în dezvoltarea materialismului
11

 și Louis Althusser scria că există o tradiție materialistă 

aproape necunocută, un materialism al întâlnirii (materialism of the encounter, sau, în originalul 

francez, le matérialisme aléatoire), însemnând că din abaterea atomilor (clinamen) rezultă o 

contingență în care libertatea este posibilă chiar și într-o lume a necesității (Althusser 2006:167-

168). 

 Abordările marxiste au pus în discuție materialismul poetului latin și, pentru Vittorio 

Morfino, problema monștrilor nu este o simplă curiozitate marginală [,,marginal curiosity‘‘], ci se 

numără printre conceptele centrale din poemul filosofic, ale căror interpretare va influența 

înțelegerea sistemului filosofic lucrețian. Pezența monștrilor în text, deși redusă, are legătură noțiuni 

precum formă, necesitate, aleatoriu.
12

 Universul lucrețian nu are niciun telos imanent și nu provine 

din niciun plan divin, atomii care se deplasează în vid produc o infinitate de lumi:  

,,Însă cînd spațiul se întinde oriunde în nemărginire, 

Iar nesfârșitele semințe în nenumărate cîtime 

Zboară în feluri și chipuri, mînate de veșnicul sbucium […] 

Nenumărate ciocnitu-s-au, întâmplător, fără țintă […]‘‘ 

(III. 1051-1061) 

 

Infinitatea lumilor presupune că lumea noastră are un început și un sfârșit: ,,nu sunt închise 

deci cerului, soarelui porțile morții/Cum nu-s pământului nici adîncitelor unde-ale mării/Ci, 

dimpotrivă, deschise le-așteaptă cu larga lor gură.‘‘(V. 373-375). Pentru cercetătorul italian, 

existența monștrilor este o consecință unor ritmuri și contexte naturale care se perpetuează ciclic și 

,,orînduirea naturii‘‘ (V. 54) nu permite existența ființelor compozite din mitologie, cu membrele 

mai multor specii deoarece fiecare ființă are propriul ritm temporal (Morfino 2016:6-7).  

 În ceea ce privește o istorie occidentală a monștrilor, se poate trasa o linie între negarea 

existenței monștrilor din Iluminismul francez și abordări recente care psihologizează practicile 

epicuriene de-a trăi o viață în absența fricii. În secolul XVIII are loc nu doar reabilitarea poetului 

latin, dar poemul său influențează decisiv un grup de filosofi și gânditori radicali grupați în jurul 

baronului Paul-Henri Thiry d‘Holbach(1723-1789). Acești filosofi și baronul d‘Holbach căutau să 

dezvolte o moralitate care să nu mai ia ca referință sfera religioasă și diversele forme de 

supranatural; în căutarea unei moralități exclusiv laice, o sursă importantă avea să fie poetul 

Lucrețiu, iar poemul De rerum natura, tradus de Holbach, devine un text de referință în rândul 

iluminiștilor care frecventau salonul holbachian, precum Denis Diderot (1713-1784). Poetul latin, 

deși trăise cu aproape o mie de ani în urmă, era – datorită viziunii materialiste – aproape un membru 

al salonului ținut de baronul d‘Holbach (Blom 2012:153). Masivul text ateist al baronului 

                                                             
10 Karl Marx and Frederick Engels, Collected Works, Volume 1 Karl Marx, 1935-43, a se vedea notele de la pp. 734-

735. 
11 Marxism: A Graphic Guide, Rupert Woodfin(author, Oscar Zarate(illustrator), Icon Books, 2013. În acest mic volum 

introductiv, prin materialism se înțelege observația că ideile pe care ni le facem despre lume sunt determinate de 
realitățile sociale și economice, schimbarea acestora însemnând o mișcare evolutivă, deci progres: a se vedea paginile 

30 și 147. 
12 Vittorio Morfino, Lucretius and Monsters: Between Bergson and Canguilhem, în Philosophy Today, volume 60, Issue 

1 (Winter 2016), p. 2.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1251 
 

d‘Holbach, Sistemul naturii sau despre legile lumii fizice și ale lumii morale (Système de la nature 

ou Des loix du monde physique et du monde moral este o trimitere la Poemul naturii lucrețian, cum 

afirmă Philipp Blom (care scrie că tot o aluzie la Lucrețiu este și Treatise on Human Nature a lui 

David Hume), însă, în ceea ce privește monștrii, influențele sunt mai evidente. Monster denial este 

prezentă la ambii autori, Holbach arătând că monștrii sunt iluzii optice (,,combinări cu care ochii 

noștri nu sunt deloc familiarizați și care sînt tot efecte necesare‘‘, este formularea lui d‘Holbach), 

iar întâmplările supranaturale au cause naturale pe care încă nu le cunoaștem
13

, la fel cum poetul 

latin scria despre simulacrele, imaginile produse de mișcarea atomilor, drept cauzele responsabile 

pentru iluziile ființelor mitologice precum Scylla, centaurii și cerberul cu capete de câine, precum și 

ficțiunii aparițiilor fantomatice (V. 730-735). La fel, ființe monstruoase nu pot exista deoarece 

încalcă legile fizice și, chiar dacă ar exista, nu se pot adapta: animale din specii diferite nu se pot 

reproduce, iar dacă reproducerea reușește, ființele monstruoase rezultate nu pot supraviețui.
14

 În 

acest sens, textul lucrețian prezintă una din primele exemple de noțiuni pe care azi le-am asocia cu 

biologia evoluționară, precum extincția. Însă conexiunea nu este directă și poetul latin nu 

construiește o teorie a evoluției.
15

  

 În cartea a V-a, sunt considerați monștri oameni cu membre lipsă sau cu organe sexuale incerte, 

așa-numiții hermafrodiți, ori gemeni siamezi sau cu anumite membre lipite ori născuți fără ochi sau 

gură: 

 

,,Monștri de-asemeni pe atunci se sili să creeze pământul: 

Multe ciudate făpturi uimitoare la chip și la membre. 

Hermafrodiți cu un sex de amestec, bărbat și femeie, 

Unii născuți fără mîini, iară alții lipsiți de picioare,  

Mulți născuți fără gură sau orbi fără ochi, 

Înlănțuiți într-un trup  chiar mai mulți prin lipitele membre.‘‘ 

(V. 837-843) 

 Lucrețiu scria că ființe cu cu trăsături amestecate nu pot supraviețui multă vreme (V. 840-850) și se 

referă la cee ace azi am numi afecțiuni congenitale, precum lipsa unor membre, membre lipite, 

oameni ,,înlănțuiți într-un trup‘‘(probabil gemeni siamezi), despre care că nu pot trăi multă vreme, 

imagine care pare să amintească despre practicile barbare romane de ucidere a copiilor născuți cu 

dizabilități, despre care avem informații încă din secolul XIX: doctorul Ernest Martin scria că Legea 

Celor Douăsprezece Table impunea uciderea copiilor cu dizabilități și acea legislație îi acordă 

soțului dreptul de viață asupra copiilor săi, iar uciderile erau legate de credințe superstițioase, 

anume că nașterea unui copil cu dizabilități anunță evenimente de rău augur. Doctorul francez, care 

a trăit în secolul XIX, studiul său datând din 1880, scrie despre un șef etrus, Arnus, care ceruse 

uciderea tutror copiilor cu dizabilități (,,enfants monstrueux‘‘) din zona sa de autoritate.
16

 Mary 

Beard confirmă uciderea copiilor născuți cu dizabilități, dar nu și dreptul tatălui asupra vieții 

copiilor. Însă credințele că acei copii născuți cu difromități prevestesc întâmplări sinistre sunt larg 

răspândite în Antichitate, la fel și uciderea acelor copii, barbarism prezente și la germanici și 

longobarzi (Zakiya Hanafi 2000:2). Ba chiar, în Roma antică, dacă nașterea unui copil cu 

malformații se întâmpla să coincidă cu o catastrofă naturală sau social (ca și în cazul copiilor cu 

                                                             
13 Holbach, Sistemul naturii sau despre legile lumii fizice și ale lumii morale, București: Editura Științifică, 1957, pp. 

90-91. 
14 Ibid., p. 109 și p.441. 
15

 The Cambridge Companion to Lucretius, Stuart Gillespie, Philip Hardie(eds.), Cambridge University Press, 2007, a 

se vedea capitolul 8, Lucretius and the History of Science, scris de Monte Johnson și de Catherine Wilson, p. 143. De 

asemenea, Stephen Greenblatt că poemul lucrețian a influențat teoriile evoluționiste ale lui Erasmus Darwin, bunicul lui 
Charles Darwin, dar evoluționismul se întemeiază pe cercetările lui Charles Darwin din insulele Galápagos, a se vedea 

p. 316. 
16 Ernest Martin, Histoire des monstres depuis lřantiquité jusquřà nos jours, (Éd. 1880), Hachette Livre BNF, 2012, p. 5 

și p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1252 
 

ambiguități sexuale), frica și furia populară cerea uciderea mamei, însă Ernest Martin completează, 

și informația sa este preluată de Zakiya Hanafi, că furia popular nu ținea multă vreme și femeia își 

putea lua locul în cadrul familiei, însă doar după abluțiuni rituale pentru epurarea datorată nașterii 

monstruoase. (Ernest Martin 1880:10 și Zakiya Hanafi 2000:2). Faptul că hermafrodiții
17

se află 

printre ființele monstruoase care nu se pot adapta existenței datorită organelor sexuale incerte pare 

să aibă legătură cu teama din lumea greco-romană față de identități care încălcau binarismul bărbat-

femeie. Din perspectiva acestor societăți, diferențierea clară a sexelor era necesară pentru viața de 

familie și producerea de urmași, deci identitatea bărbat-femeie, erau problemă politice (Luc Brisson 

1997:13). Nașterea unui copil cu organe sexuale incerte era interpretată drept semn pentru o 

anumită catastrofe anturale sau politice, dar aceste anxietăți au fost la cote maxime în perioade de 

crize sociale și uciderea copiilor cu dizabilități și cu ambiguități de gen (deci care nu se integrau 

rolurilor cerute unei femei și unui bărbat) era urmată de ritualuri religioase pentru purificare, 

momentul religios semnificând impunerea autorității senatului roman (Luc Brisson 1997:27). Luc 

Brisson explorează exemple de rezistență rațională la cerințele religioase încă din secolul I î.e.n., 

când revoltele sociale și ale sclavilor sunt urmate de războaiele civile și Republică întră în disoluție, 

și conclude că, în epoca imperială, raționalismul (exemplu, intervenții chirurgicale, chiar dacă nu 

foarte complexe) se extinde și hermafroditismul este văzut ca o curiozitate care nu mai impune 

intervenții religios-punitive, ci inventarea unor formule matrimoniale prin care să se asigure apariția 

urmașilor și, prin urmare, sarcinile sociale erau afirmate. Mai târziu, Michel Foucault se va întreba 

dacă este cu adevărat necesar să avem o identitate de gen fixă [a true sex], în jurul căreia să se 

structureze toate activitățile noastre.
18

 Deși aceste corespondențe și argumente folosite de doi autori 

care trăiau în spații culturale complet diferite nu par prea vizibile, importanța lor este semnificativă 

în contextul mentalităților din secolul XVIII.  

Contrar a ceea ce se crede în mod obișnuit, secolul Luminilor nu aparține doar cercetărilor 

empirice și descoperirilor științifice, ci este străbătut de o serie de prejudecăți, multe provenind din 

Evul Mediu: sunt larg răspândite, în mediul rural, credințele în vrăjitoare și vârcolaci, adică oameni 

care au făcut un pact cu diavolul și se pot transforma în lupi (mai corect, ființe jumătate om-

jumătate lup) și î miracole sau creature miraculoase, evident, și sub influența autorităților 

ecleziastice, în special cele aflate la baza ierarhiei bisericești. În Franța din a doua jumătate a 

secolului XVIII , opinia publică urmărește cu interes știrile despre atacurile unei ființe aparent 

supranaturale (numită bestie feroce sau ,,bête feroce‘‘) asupra femeilor și copiilor din regiunea 

muntoasă numită din sudul provinciei Languedoc, atacurile provocate de așa-numita ,,fiară din 

Gévaudan‘‘ au rămas în memoria culturală franceză și prezent în nenumărate cărți și într-un film de 

la începutul anilor 2000 ( Le Pacte des loups), toate produse cu subiect senzaționalist
19

.Chiar în 

cercurile aristocrate și burgheze, curiozitatea pentru monstrous și neobișnuit se află la cote ridicate, 

fiind hrănită de explorările geografice ale puterilor occidentale, colonialismul în ascensiunea și 

dezvoltarea unei literature de călătorie care descrie tărâmuri îndepărtate, de cele mai multe ori 

fantastisce, produse de imaginația autorilor. Curiozitatea pentru monstrous este atât de mare, încât 

naturalistul Carl von Linné (1707-1778), cel care a creat sistemul taxonomia binomială, gen și 

                                                             
17 În prezent, nu se mai folosește vechea termimologie greacă hermafroditism/hermafrodit, literatura medicală preferând 

termenul intersexual, desemnând un copil născut cu organe sexuale ambigue, i.e., un copil este femeie din punct de 

vedere genetic (cu cromozomi XX), dar organele sexuale par a avea caracteristici masculine, sau un copil care este 

masculin din punct de vedere genetic (cu cromozomii XY), prezintă organe sexuale care par a fi feminine; în cele mai 

rare cazuri, un copil se poate naște atât cu organe sexuale feminine, cât și masculine (Leonard Sax 2002:174). 
18 În anii ‘70, în timpul documentării pentru proiectul istoriei sexualății, Michel Foucault a descoperit memoriile unei 

persoane intersex pe nume Herculine Barbin, considerată a fi femeie la naștere și educată într-o școală catolică din 

Franța de la mijlocul secolului XIX, ulterior i se atribuie genul masculin și, neputându-se adapta noii identități, se va 

sinucide în 1868, a se vedea Herculine Barbin, Being the Recently Discovered Memoirs of a Nineteenth-Century French 
Hermaphrodite, introduced by Michel Foucault, translated by Richard McDougall, New York, Vintage Books, 1980, în 

special introducerea lui Michel Foucault. 
19 A se vedea Jay M. Smith, Monsters of the Gévaudan: The Making of a Beast, Harvard University Press, 2011. A se 

vedea introducerea și capitolul 2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1253 
 

specie, în încercarea de-a demitiza monștrii mitologici, descrie un subgen numit Homo monstrosus, 

în care include satirii mitologici și pigmeii.
20

 În Systema Naturae, lucrare taxonomică apărută în 

1735 și trecută prin mai multe ediții, naturalistul suedez imaginează satirii și pigmeii din subgenul 

Homo monstrosus ca ființe intermediare între Homo sapiens, aducă omul obișnuit, și un alt subgen 

numit Homo ferus, omul sălbatic, care cuprindea băiatul lup din Hesse, fata sălbatică din 

Champagne, clase de indivizi reduse la câteva detalii (Douthwaite 2002:13). Deși clasificările lui 

Carl von Linné au suscitat polemici în epocă, este evident că, în epocă, nu există definiții clare a ce 

înseamnă să fii om și granițele care delimitează oamenii de alte specii sunt fluide: ,,Dar chiar și 

delimitarea fizică între om și alte specii implica zone de nediferențiere cărora era cu neputință să li 

se atribuie identități certe.‘‘(Agamben 2016:34-35). Inclusiv descoperirile genuine științifice ale 

perioadei, precum cercetările asupra electricității suscitau curiozitatea și erau folosite de șarlatani în 

demonstrații cu aspect de bâlci, iar un fizician ca Jean-Antoine Nollet făcea expuneri folosind un 

copil încărcat cu electricitate care atrăgea obiectele cu mâinile devenite un magnet și publicul putea 

vedea cum, în momentul în care săruta o fată, între buzele celor doi zburau scântei electrice.
21

 

Cercetarea din prezent urmează laicitatea materialistă, chiar dacă nu îl mai ia pe d‘Holbach 

ca referință, ci pe Voltaire și susține că monștrii despre care scria poetul latin nu reprezintă ființe 

mitologice sau cu caracteristici amestecate, ci semnifică patimi care deformează evenimente din 

exterior și judecăți greșite despre felul cum funcționează legile fizice.
22

 

Concluzii 

De rerum natura este o bornă importantă în istoria monstruosului din cultura occidentală și 

este prima încercare de înlăturare a straturilor mistico-religioase care acopereau și reprimau 

persoanele din afara normelor, cei cu dizabilități și intersexuali. În ciuda raționalismului abordării 

sale, Lucrețiu nu este liber de prejudecățile epocii sale, ceea ce i-a indus în eroare pe acei 

comentatori nespecializați cu studiile clasice: scriitori ca Michel Onfray ratând versurile falocratice 

în care Lucrețiu neagă abilitățile femeilor și comentatorii care au căutat dovezi de evoluționism 

timpuriu nu au putut observă că poetul latin disimul politicile sociale față de oamenii cu dizabilități 

și intersexuali prin apel la fenomenele naturale. Baronul d‘Holbach, fascinat fiind de raționalismul 

poetului latin din urmă cu aproape două mii de ani (raționalism care contrasta atât de mult cu 

prejudecățile și superstițiile propriei sale epoci), preia aceste preconcepții din Antichitatea romană.    

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Holbach, Sistemul naturii sau despre legile lumii fizice și ale lumii morale, București: 

Editura Științifică, 1957. 

Lucretius, Titus Carus, Poemul naturii, traducere, prefață și note de D. Murărașu, Editura 

Minerva, București, 1981. 
 

Referințe 

  Agamben, Giorgio, Deschisul. Omul și animalul, traducere din italiană de Vlad Russo, 

București: Humanitas, 2016. 

 

 Althusser, Louis, Philosophy of the Encounter,. Later Writings, 1978-87. Edited by 

François Matheron and Oliver Corpet, Translated with an Introduction by G.M. Goshgarian. 

                                                             
20 A se vedea Julia W. Douthwaite, The Wild Girl, Natural Man and he Monster. Dangerous Experiments in the Age of 

Enlightenment, University of Chicago Press, Chicago and London, 2002, pp. 14-17 și articolul Homo Monstrosus, 

Annemarie de Waal Malefijt, în Scientific American, 1968.  
21 Pentru sărutul electric din demonstrațiile lui Nollet, a se vedea Philipp Blom, Wicked Company. Freethinkers and 
Friendship in Pre-Revolutionary Paris, p. 152, dar și Jay M. Smith, Monsters of the Gévaudan: The Making of a Beast, 

p. 29. 
22 Morgan Meis, Science as a Cure for Fear: The Status of Monsters in Lucretius, din volumul Monsters and 

Philosophy, Vol. 3, edited by Charles T. Wolfe, College Publications, 2005, p. 29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

1254 
 

Babeți, Adriana Amazoanele. O poveste, București: Polirom, 2013. 

 Barbin, Herculine, Being the Recently Discovered Memoirs of a Nineteenth-Century French 

Hermaphrodite, introduced by Michel Foucault, translated by Richard McDougall, New York, 

Vintage Books, 1980. 

Beard, Mary, SPQR. O istorie a Romei antice, traducere din engleză de Mihnea Gafița, 

București, editura Trei, 2017. 

  

Blom, Philipp, Wicked Company. Freethinkers and Friendship in Pre-Revolutionary Paris, 

London, Weidenfeld&Nicolson, 2012. 

 Brague, Rémi, Înțelepciunea lumii. Istoria experienței umane a universului. Ediție nouă, 

revizuită de autor. Traducere: Cornelia Dumitru, Postfață: Virgil Ciomoș, Cluj-Napoca: TACT, 

2012. 

 Brisson, Luc, Le sexe incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans lřAntiquité gréco-

romaine, paris, Les Belles Lettres, 1997. 

 Douthwaite, Julia W. The Wild Girl, Natural Man and he Monster. Dangerous Experiments 

in the Age of Enlightenment, University of Chicago Press, Chicago and London, 2002. 

Eagleton, Terry, Materialism, Yale University Press, 2017. 

 Fowler, Don, Lucretius on Atomic Motion. A Commentary on De Rerum Natura, Book II, 

Lines 1-332, Oxford University Press. 

 Fox, John G. Marx, the Body and Human Nature, Palgrave Macmillan, 2015. 

 Gillespie, Stuart, Hardie, Philip(eds.), The Cambridge Companion to Lucretius Cambridge 

University Press, 2007. 

  Greenblatt, Stephen, Clinamen. Cum a început Renașterea, traducere din engleză de Adina 

Avramescu, București, Humanitas, 2014. 

 Hanafi, Zakiya,  The Monster in the Machine. Magic, Medicine and the Marvelous in the 

Time of the Scientific Revolution, Durham and London: Duke University Press, 2000. 

 Martin, Ernest, Histoire des monstres depuis lřantiquité jusquřà nos jours, (Éd. 1880), 

Hachette Livre BNF, 2012. 

  Marx, Karl, Engels, Frederick, Collected Works, Volume 1 Karl Marx, 1935-43, Digital 

Edition, Lawrence&Wishart 2010. 

 Nussbaum, Martha, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics, 

Princeton University Press, 1994. 

 Onfray, Michel, O contraistorie a filosofiei. Înțelepciunile antice, vol. 1, traducere de Mihai 

Ungureanu, București, Polirom, 2008. 

 Woodfin, Rupert(author), Zarate, Oscar(illustrator), Marxism: A Graphic Guide, Icon 

Books, 2013. 

 Smith, Jay M.   Monsters of the Gévaudan: The Making of a Beast, Harvard University 

Press, 2011. 

  

Publicații 

Malefijt, Annemarie de Waal Homo Monstrosus,  Scientific American, 1968.   

Morfino, Vittorio, Lucretius and Monsters: Between Bergson and Canguilhem, în 

Philosophy Today, volume 60, Issue 1 (Winter 2016). 

 Nugent, Georgia S,  Mater Matters: The Female in Lucretiusř De Rerum Natura, Colby 

Quaterly, Volume 30, no.3, September 1994, p.179-205. 

 Sax, Leonard, How Common Is Intersex? A Response to Anne-Fausto Sterling, The Journal 

of Sex Research, Vol. 39, No. 3 (Aug., 2002), pp. 174-178. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:01 UTC)
BDD-A29614 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

