
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

898 
 

KHAZAR PALIMPSEST – THE SUBVERSION OF THE HISTORIOGRAPHIC 

SPEECH 
 

Peici Gordana-Nicoleta 

PhD. student, Western University of Timișoara  
 

 
Abstract: Milorad Pavić brings Serbian literature to the attention of literary criticism by publishing the 

Dictionary of the Khazars in 1984 that combines history, its reflection, myth and legend. Because of the 
existent gaps created by controversies throughout history, the theme of the Khazars allows him to apply the 

particularities of postmodernist fiction in his novel. The main orientations in literary criticism approach the 

study of the form, the three dimensionality of the work, the relationship between the author, the character 
and the reader, focusing in particular on the central place given to the latter, as well as on the fantasy and 

oneiric elements found in the novel. This paper proposes the approach of Dictionary of the Khazars through 

three levels of emphasis on the relevance of the palimpsest metaphor in the interpretation of the text. Starting 
from the postmodernist theory and that of the representation specific for the historiographical metafiction, 

the paper analyzes first the structural level of the novel, continuing with the documentary one, as well as the 

thematic level generated by the first two. The three levels testify to the existence of the palimpsest metaphor 

within each of them. Using postmodernist techniques, Pavić combines true and false sources, providing 
contradictory information. The author highlights the mechanism of building the historiographical discourse 

through not just the past of the Khazars, but through the history of its representations thanks to the 

coexistence of several points of view specific to the three religions: Christian, Islamic and Jewish. 

 
Keywords: historiographic metafiction, subversion, representation, Dictionary of the Khazars, palimpsest 

 

 

 Controversele vizând istoria khazarilor au prilejuit deschiderea noilor orizonturi atât în 

cercetarea ştiinţifică a scriitorului sârb Milorad Paviš, cât şi în creaţia sa literară. Dispariţia 

poporului khazar de pe scena istoriei, precum şi misiunea khazară şi discursurile pierdute ale lui 

Constantin Chiril l-au interesat pe acest autor încă de pe vremea studenţiei când pregătea o lucrare 

pentru seminarul profesorului Fragoljub Pavloviš (Babiš, 2000: 130). Cu o bogată experienţă de 

istoric literar, dar şi bucurându-se de aprecierea criticii literare sârbeşti după debutul din 1967 cu 

volumul de poezii Palimpseste, urmat, în 1973, de povestirile sub titlul Cortina de fier, Milorad 

Paviš utilizează materialul colectat privind problema khazară în elaborarea unui alt tip de roman. 

Astfel, la douăzeci şi trei de ani de la obţinerea premiului Nobel de către Ivo Andriš, literatura sârbă 

este plasată din nou în centrul atenţiei, în 1984, prin publicarea operei Dicţionar khazar: roman-

lexicon în 100.000 de cuvinte sub egida editurii „Prosveta‖.  

Încă de la începuturile sale, creaţia literară a lui Paviš se află sub semnul palimpsestului, 

dovadă fiind titlul primului volum de poezii. Datorită îmbinării diverselor surse şi documente sau 

chiar false documente în vederea reconstituirii primului exemplar al acelui Lexicon Corsi editat de 

Joannes Daubmannus în 1691 şi distrus de către Inchiziţie în 1692, Dicţionarul khazar reprezintă un 

exemplu de abordare în proză a metaforei palimpsestului. Cum ar putea fi însă regăsită între 

coperţile dicţionarului lui Paviš şi considerată un instrument al subversiunii discursului 

istoriografic? Teoriile postmoderniste, metodele de scriere adoptate de către Paviš sau interpretarea 

romanului prin prisma metaficţiunii istoriografice reprezintă doar câteva aspecte utile pentru 

formularea unui răspuns la întrebările noastre. 

Urmărind modurile în care critica literară se raportează la Dicţionarul khazar, se poate 

remarca faptul că accentul este pus pe analiza formală a romanului, abordare motivată de larga 

paletă de interpretări pe care aceasta o permite, încărcată fiind de semnificaţie (Olah, 2012: 110). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

899 
 

Cealaltă parte a balanţei ce contrabalansează analiza formală este ocupată de elementele fantastice 

şi onirice. De asemenea, o atenţie deosebită este acordată elementului spiritual al romanului, cu 

incursiuni în cele trei religii (creştină, musulmană şi iudaică), dar şi în ereziile aferente acestora, 

Cristijan Olah elaborând un adevărat ghid privind acest aspect în cartea sa, Knjiga-Bog. 

(Postmoderna) duhovnost u Hazarskom rečniku Milorada Pavića. Textul Dicţionarului khazar este 

perceput drept teritoriul de ancorare teoretică a tridimensionalităţii operei literare, vizând raportul 

dintre autor, text şi cititor (Deliš, 1991: 263) discutat de Octavia Nedelcu şi Pavel Rudjakov, Jovan 

Deliš fiind criticul care oferă o amplă analiză al acestuia în studiul său, Hazarska prizma. În spaţiul 

românesc, Octavia Nedelcu şi Lidija Ţoleviš publică în 2018 cea mai recentă lucrare, 

Postmoderismul sârb, cuprinzând comentarea unei părţi din opera lui Milorad Paviš. Cele două 

autoare precizează că, în ciuda succesului înregistrat de-a lungul timpului, critica literară 

românească l-a întâmpinat pe acest valoros scriitor „cu nedrept de puţine recenzii şi ecouri‖ 

(Nedelcu, 2018: 249). 

Intitularea lucrării despre romanul lui Paviš, Hazarska prizma (Prisma khazară), dezvăluie 

modelul interpretativ adoptat de către Jovan Deliš. Criticul compară Dicționarul khazar cu o prismă 

cu trei fețe, cele de sus și de jos reprezentând Evul Mediu, respectiv secolul al XX-lea, iar cea 

mijlocie – secolul al XVII-lea. Cele trei niveluri temporale sunt transgresate de personajele 

demonice, de unde şi aportul fantastic al operei. Pe lângă relevanţa formei triunghiulare, Deliš 

subliniază încărcătura semantică a cifrei trei. Există aşadar împărţirea pe trei Cărţi (Roşie, Verde şi 

Galbenă) reprezentative pentru fiecare religie (creştină, islamică şi iudaică), trei niveluri temporale, 

trei înţelepţi paricipanţi la „gâlceava khazară‖ (monahul Constantin Chiril, dervişul Farabi Ibn Kora 

şi rabinul Isaac Sangari), trei cronicari ai acesteia (Metodiu, Al Bekri Spanyard şi Yehuda Halevi) şi 

cercetătorii „chestiunii khazare‖ din secolul al XVII-lea (Samuel Cohen, Yusuf Masudi, Avram 

Brankoviš), respectiv din secolul al XX-lea (Dorota Schultz, Abu Kabir Muavi, Isajlo Suk), trei 

iaduri aferente celor trei religii, trei personaje diabolice menite să împiedice aducerea laolaltă a 

surselor creştine, islamice şi iudaice pentru alcătuirea dicţionarului khazarilor (Nikon Sevast, Yabir 

Ibn Aksani şi Efrosinia Lukareviš) şi trei instanţe interşanjabile (autor, personaj şi cititor) (Deliš, 

1991: 91-104). 

Identificând aspectele menţionate mai sus referitoare la receptarea Dicţionarului khazar în 

critica literară, scopul lucrării de faţă este acela de a analiza alte trei niveluri ale acestui roman – 

structural, documentar şi tematic – indispensabile pentru demonstrarea faptului că metafora 

palimpsestului regăsită în roman reprezintă mecanismul prin care discursul istoriografic este 

subminat. În demersul nostru analitic, vom avea în vedere elemente ale teoriei postmoderniste, iar 

pentru ilustrarea modului de reprezentare – metaficţiunea istoriografică. Prin urmare, vom analiza 

structura romanului-lexicon, tipul de surse utilizat în atestarea existenţei khazarilor pe scena istoriei, 

precum şi principalele teme desprinse din acestea, încheind prin prezentarea palimpsestului khazar 

identificat în cadrul aspectelor discutate.  

În Ficţiunea postmodernistă, Brian McHale conturează particularităţile ficţiunii istorice 

„clasice‖ în antiteză cu cele ale scrierilor postmoderniste. Prin cele din urmă, istoria „oficială‖ este 

infirmată, elementele fantastice se îmbină cu istoria, anacronismele ocupând un loc însemnat 

(McHale, 2009: 145). Ficţiunea postmodernistă care utilizează „istoria apocrifă, anacronismul 

creativ, fantezia istorică‖ este numită de McHale „roman istoric revizionist‖ (Ibidem), iar de Linda 

Hutcheon – „denaturalizarea convenţiilor reprezentării trecutului în naraţiune – istorică şi 

ficţională‖ (Hutcheon, 1997: 64). După McHale, acest tip de roman revizuieşte atât „conţinutul 

documentelor oficiale, reinterpretându-le, adesea demistificând‖, cât şi „convenţiile şi normele 

înseşi ale ficţiunii istorice‖. Prin urmare, istoria apocrifă „face adăugiri la documentele oficiale, 

pretinzând că reface ceea ce s-a pierdut‖, parodiindu-le, sau „dislocă de tot istoria oficială‖ 

(McHale, 2009: 145-146). De asemenea, Linda Hutcheon consideră parodia, autoreferenţialitatea, 

ambiguitatea şi ironia caracteristice pentru ficţiunea postmodernistă (Hutcheon, 1997: 19). Inserţia 

fantasticului în naraţiunile romanelor istorice postmoderniste este interpretată de Dušan Živkoviš în 

accepţiunea dorinţei de a schimba modul de percepere a istoriei (Dušan Živkoviš, 2016: 94), Ana 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

900 
 

Živkoviš subliniind intenţia acestor tipuri de scriere de a destabiliza discursul istoric (Ana Živkoviš, 

2011: 607).  

Relativizarea discursului istoric, chestionarea adevărului vehiculat de acesta şi a naturii 

reprezentării în proza postmodernistă sunt discutate în critica literară prin recurgerea la 

metaficţiunea istoriografică. Aceasta discreditează istoria, revizuind-o, reconstruind-o şi 

reinterpretând-o, aducând la lumină golurile acumulate de-a lungul timpului şi imposibilitatea 

cunoaşterii adevărului (Ana Živkoviš: 608-609). De aceea, postmodernismul oferă şansa exprimării 

mai multor puncte de vedere, autorii acestui tip de ficţiune afirmând „pluralitatea adevărurilor‖ 

(Hutcheon, 2004: 109, 117), argument susţinut şi de Elena-Livia Craşovan în teza sa de doctorat 

(Craşovan, 2008: 99). Studiind relaţia dintre ficţiune şi istorie şi reprezantarea trecutului în proza 

postmodernistă, Cristijan Olah remarcă faptul că trecutul nu mai este referenţial istoriei deoarece 

aceasta a devenit autoreferenţială, postmodernismului revenindu-i rolul de a „curăţa‖ istoria de 

trecut pentru a o fixa în planul ficţiunii (Olah, 2012: 71-75). În altă ordine de idei, deoarece 

cunoaşterea trecutului este posibilă doar prin mijlocirea altor texte, Linda Hutcheon evidenţiază 

ideea că în prezent „nu dispunem decât de reprezentări ale trecutului‖, istoria ilustrând o „istorie a 

reprezentării‖ (Hutcheon, 1997: 62). Prin urmare, rolul metaficţiunii istoriografice este de a 

chestiona „natura reprezentării în istoriografie‖ prin apelul la mijloacele ficţiunii istorice 

postmoderniste inventariate mai sus, cărora le vom adăuga şi paratextul inserat în aceste tipuri de 

opere literare (Hutcheon, 1997: 54, 89).   

Pentru a analiza reprezentările palimpsestului în Dicţionarul khazar, prin care vom evidenţia 

rolul său în subminarea ideii de discurs istoriografic, ne vom concentra mai întâi asupra structurii 

acestui roman-lexicon. Încadrând opera lui Milorad Paviš în perioadele „verii‖ şi „toamnei 

postmodernismului‖ sârbesc, specifice anilor ‘80 şi ‘90 ai secolului trecut, Octavia Nedelcu şi 

Lidija Ţoleviš inventariază principalele particularităţi ale acestor creaţii literare, interesându-ne în 

mod special predilecţia autorilor pentru atenţia acordată formei şi inovaţiilor privind strategiile 

narative (Nedelcu, 2018: 235). În această privinţă, Milorad Paviš şi-a dovedit măiestria aducând pe 

scena literaturii sârbe diverse tipuri de romane în care a aplicat „principiul ars combinatoria‖, prin 

care, datorită posibilităţilor combinatorii, se permit diverse moduri de abordare şi interpretare 

(Dušan Živkoviš, 2016:  66). Enumerăm câteva opere reprezentative în acest sens: romanul-lexicon 

(Dicţionar khazar. Roman-lexicon în 100 000 de cuvinte), roman-careu de cuvinte încrucişate 

(Peisaj pictat în ceai), roman-clepsidră (Partea lăuntrică a vântului sau roman despre Hero şi 

Leandru), roman-tarot (Ultima iubire de la Ţarigrad), roman-zodiac (Mantia de stele. Ghid 

astrologic de ghicit), roman-sertar chinezesc (Cutia de scris), roman-deltă (Unicat. Cartea cu o sută 

de finaluri) (Nedelcu, 2009: 193). Perioadei în care autorul sârb îşi publică romanele îi este, aşadar, 

specifică apariţia noilor forme literare prin îmbinarea cu forme nebeletristice (Deliš, 1991: 93). 

Conceput sub forma unui lexicon, romanul lui Paviš nu este împărţit pe capitole, ci pe 

articole de dicţionar. Încă de la început, ilustrează pagina de titlu a primei ediţii a lexiconului 

publicat de Joannes Daubmannus în 1691, specificând între paranteze că este vorba despre o 

revizuire, fapt ce determină chestionarea intenţiilor autorului. Fiind vorba despre o „revizuire‖ a 

unui document pierdut sau, în acest caz, distrus  şi interzis de către Inchiziţie, se stabileşte un 

orizont de aşteptare ce vizează „istoria apocrifă‖ specifică ficţiunii postmoderniste teoretizate de 

Brian McHale. Îndemnul spre continuarea aventurii khazare, dar şi stabilirea raportului dintre autor 

şi cititor vine mai ales din pagina următoare celei amintite, în care Paviš îşi îngroapă „cititorul/ Care 

nu va deschide niciodată/ Această carte. Aici e mort pe vecie.‖ (Paviš, 2004: 6).  

Secţiunea următoare a romanului, Observaţii preliminare, în care autorul îşi pregăteşte 

publicul pentru contactul cu universul ficţional propus, este împărţită în alte patru subsecţiuni. 

Prima, Istoricul Dicţionarului khazar rezumă evenimentele importante din istoria khazarilor, 

explicând originea (în măsura în care este cunoscută prin documente), destinul acestora, dar şi al 

primului lexicon distrus, în jurul căruia se naşte o întreagă mitologizare. A doua secţiune a 

Observaţiilor o constituie Structura dicţionarului care oferă informaţii privind atât componenţa 

primului exemplar al lui Daubmannus care „era un soi de enciclopedie khazară, o culegere de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

901 
 

simple biografii sau de vieţi ale unor personalităţi care într-un fel sau altul au zburat pe bolta 

imperiului, precum un stol de păsări într-o încăpere‖ (Paviš, 2004: 17). Lexicograful celei de-a doua 

ediţii preia împărţirea primei variante în surse creştine, islamice şi ebraice, nerespectând însă 

ordinea alfabetică şi datele consemate conform calendarului fiecărei religii, cum s-a procedat iniţial. 

Prin afirmaţia că „materialul lui Daubmannus din secolul al XVII-lea nu e prea demn de încredere, 

ţine mult de legendă‖ (Ibidem), autorul îşi înscrie Dicţionarul khazar în ceea ce Brian McHale a 

numit „roman istoric revizionist‖, urmărind relativizarea şi demistificarea primului exemplar, 

blamând sursele din care acesta a fost construit. Că romanul este „o carte deschisă chiar şi atunci 

când se închide‖, pentru care autorul oferă câteva grile de lectură (poate fi parcurs, precum un 

dicţionar, la libera alegere a cititorilor, în diagonală, urmărind câte un concept în interiorul fiecărui 

dicţionar, artiolele Ateh, Kaghan, Gâlceava khazară şi Khazari, marcate cu semnul triunghiului, 

regăsindu-se în toate cele trei variante. Restul articolelor sunt distinse prin semnul crucii, al 

Semilunii sau prin steaua lui David (Paviš, 2004: 20-21), orientând lectura prin cele trei părţi ale 

dicţionarului: creştină, islamică şi ebraică. De asemenea, „poveţele‖ oferite cititorului pot fi 

ignorate, lectura integrală a Dicţionarului khazar nefiind obligatorie. Observaţiile preliminare ale 

autorului sunt încheiate prin câteva Fragmente (traduse din latină) care s-au păstrat din prefaţa 

ediţiei din 1691, distrusă anterior vizând raportul dintre autor şi cititor. Prin elaborarea acestei 

introduceri a romanului, Paviš le transmite cititorilor bagajul necesar pentru călătoria prin 

multiplele perspective referitoare la destinul khazarilor, stabilind în acelaşi timp şi câteva repere pe 

care aceştia să le urmărească. Încredinţarea dicţionarului spre citirea după bunul plac nu face decât 

să le confere cititorilor un loc aparte în descifrarea sensurilor cărţii. După cum remarcă şi Jovan 

Deliš, Paviš a încercat în toate operele sale să schimbe modul de a citi, plasându-şi cititorul în 

centrul atenţiei şi înzestrându-l cu un rol activ, ideea nefiind însă nouă deoarece se regăseşte în 

creaţiile lui Miguel de Unanumo, Ivo Andriš, Umberto Eco şi Luigi Pirandello (Deliš, 1991: 262, 

264). 

Organizarea Dicţionarului khazar în cele trei părţi – Cartea Roşie (Surse creştine privind 

chestiunea khazară), Cartea Verde (Surse islamice privind chestiunea khazară) şi Cartea Galbenă 

(Surse ebraice privind chestiunea khazară) atestă coexistenţa în cadrul aceluiaşi discurs, romanesc, 

în cazul acesta, a mai multor puncte de vedere care afirmă pluralitatea „adevărurilor‖ teoretizată de 

Linda Hutcheon. Evenimentele, personajele şi situaţiile descrise în cele trei secţiuni au fost 

„înfăţişate aici pe toate părţile‖ (Paviš, 2004: 10) tocmai pentru a submina discursul istoriografic 

diferit servit de cele trei religii privind „chestiunea khazară‖, fiecare înclinând balanţa în favoarea 

sa şi susţinând trecerea khazarilor la creştinism, islamism sau iudaism. Împărţirea romanului pe cele 

trei Cărţi are o puternică încărcătură semantică, dezvăluind incapacitatea cunoaşterii „adevărului 

textual istoric şi religios‖ deoarece, după cum observă şi Cristijan Olah, aceasta depinde de 

perspectiva din care este abordat (Olah, 2012: 110). Instabilitatea discursului istoric şi inexistenţa 

documentelor justificative ale trecutului khazar au contribuit la aplicarea instrumentelor ficţiunii 

postmoderniste şi ale metaficţiunii istoriografice atât în construcţia romanului, cât şi în 

deconstrucţia discursului istoriografic din cadrul acestuia. 

Elemente ale metaficţiunii istoriografice sunt evidenţiate şi în secţiunea Apendice I plasată 

după cele trei dicţionare conţinând destăinuirile lui Teoctist Nikoljski patriarhului din Peš Arsenije 

III Ţarnojeviš ce vizează recunoaşterea falsificării unor documente religioase. Nikoljski simte 

nevoia de a face adăugiri personale vieţilor sfinţilor transcrise, ajungând chiar să inventeze şi alţi 

pustnici. Copiind viaţa Sfântului Petar Koriški, „care după cinci zile de post văzuse lumina vieţii‖, 

pisarul mărturiseşte că „în loc de cinci eu am scris cincizeci de zile‖ (Paviš, 2004: 328). Istoria 

apocrifă vehiculată de acest personaj reconstruieşte discursul religios şi istoric, Paviš demonstrând 

că este vorba despre utilizarea nu atât a reprezentărilor faptelor istorice, cât a istoriei reprezentării. 

De asemenea, se atrage atenţia asupra avântării lectorului în interpretarea literală a oricărui tip de 

text, exemplu fiind în acest sens moartea monahului Longhin care „trecuse la postul mare‖ 

asemenea Sfântului Petar Koriški din falsa biografie (Paviš, 2004: 328).    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

902 
 

Al doilea Apendice al Dicţionarului khazar reprezintă declaraţia chelneriţei Virginia Ateh 

extrasă din procesul-verbal privind audierea martorilor în cazul asasinării lui Abu Kabir Muavi, 

cercetător al chestiunii khazare, la hotelul Kingston din Istambulul anului 1982.  

Romanul se încheie printr-un calcul menit să elucideze rolul celor trei peronaje demonice 

implicate în asasinarea oamenilor de ştiinţă dr. Isajlo Suk şi dr. Abu Kabir Muavi. 1689 reprezintă 

anul întâlnirii cercetătorilor problemei khazare din secolul al XVII-lea, iar adăugând numărul 293, 

rezultatul obţinut trimite la cel de-al treilea nivel temporal la romanului, la anul 1982. După cum a 

considerat şi Jovan Deliš (Deliš, 1991: 98), personajele demonice prezente în planul secolului al 

XVII-lea transgresează în ultimul plan, metamorfozându-se în familia belgiană. 

Parodierea structurii unei opere ştiinţifice se realizează în romanul lui Paviš prin integrarea 

documentelor precum extrasul din procesul-verbal prezentat mai sus, diverse rapoarte, elemente 

paratextuale – note de subsol şi trimiteri bibliografice conţinând atât informaţii veridice, cât şi false, 

dar şi imagini grafice zugrăvind portrete ale sfinţilor sau obiecte ce atestă existenţa khazarilor în 

istorie. Imitarea unui adevărat lexicon se remarcă prin trimiterea de la articolul Branković Grgur, 

aflat la pagina 66, la altul de la pagina 107, prin menţiunea „vezi Stâlpnicul‖, romanul încheindu-se 

printr-o listă completă a articolelor cuprinse în cele trei Cărţi. Având în vedere aceste inserţii în 

opera supusă studiului, considerăm motivată afirmaţia lui Sava Babiš că „Dicţionarul khazar este şi 

parodia enciclopediei‖ (Babiš, 2000: 164). În viziunea aceluiaşi critic literar, Observaţiile 

preliminare şi finale reprezintă instrumentarul folosit de Paviš pentru conducerea cititorului în 

interiorul universului ficţional, dar şi în exteriorul acesteia (Babiš, 2000: 77). 

Nivelul documentar, al doilea supus studiului în lucrarea de faţă, dezvăluie ludicul ce 

caracterizează utilizarea surselor în scrierea Dicţionarului khazar, precum şi diversitatea acestora. 

După cum am arătat mai sus, însăşi împărţirea lexiconului în cele trei Cărţi solicită utilizarea a trei 

tipuri de izvoare – creştine, islamice şi iudaice, fiecare secţiune cuprinzând trimiteri bibliografice 

sau „istorioarele‖ aferente religiei pe care o reprezintă. Spre exemplu, în cadrul Cărţii Roşii, 

lexicograful, apelând la intertext (Dušan Zivkoviš, 2016: 262), include alte trei surse creştine 

referitoare la „gâlceava khazară‖, preluate şi ele din biografia lui Chiril sau din prima ediţie a lui 

Daubmannus, prezentântând acelaşi rezultat, convertirea khazarilor la creştinism, însă diferenţiindu-

se prin conţinutul relatat (Paviš, 2004: 75-80). 

Pentru crearea palimpsestului în dicţionarul său, prin inserarea multiplelor „adevăruri‖ date 

tocmai de multitudinea de surse documentare şi diferenţierea dintre conţinutul acestora, Milorad 

Paviš a apelat la „cronici bizantine, cărți de călătorie și lucrări geografice arabe, mărturii evreiești, 

opere literare, legende‖, după cum notează şi Jasmina Mihajloviš (Mihajloviš, 1992). Viziunea 

globală asupra destinului khazarilor este redată la începutul romanului, în secţiunea Istoricul 

Dicţionarului khazar (Paviš, 2004: 9-16). Încă din prima frază autorul mizează pe incertitudine, 

cititorul aflând că „gâlceava khazară‖, evenimentul-cheie al romanului, s-a petrecut „prin secolul al 

VIII-lea sau al IX-lea al erei noastre (ori au fost mai multe asemenea evenimente)‖. Conform 

lexicografului, care, în construirea unui discurs coerent despre acest popor prin formule de tip „se 

ştie că‖, îmbină diverse izvoare, documente sau legende, khazarii au ocupat, între secolele al VII-lea 

şi al X-lea, porţiunea dintre Marea Caspică şi Marea Neagră, întemeind un imperiu puternic şi 

propovăduind o religie necunoscută astăzi. De asemenea, necunoscută este şi originea acestora, 

urmele lămuritoare fiind îndoielnice, apelându-se în acest sens la scrierile lui Teofan sau Cronica 

lui Nestor, dar şi la formule de tipul „ există credinţa că‖, „într-o altă istorioară‖ şi „tot legenda 

zicea că‖ (Paviš, 2004: 96-97). Prin acestea, contrar aşteptărilor, textul îşi pierde veridicitatea, cele 

relatate dobândind un efect specific legendei. În urma lor a rămas doar un cimitir pe malul Dunării, 

Ţelarevo, dar despre care Paviš notează că „nu se ştie dacă este într-adevăr khazar‖. Imperiul 

khazar a fost dărâmat de o căpetenie rusă, Sviatoslav, în secolul al X-lea. Cauza dispariţiei acestui 

neam de pe scena istoriei pare să fie renunţarea la credinţa lor în faoarea trecerii la iudaism, 

creştinism sau islamism. Una dintre acestea a fost adoptată în urma gâlcevei khazare în cadrul 

căreia monahul Constantin Chiril, dervişul Farabi Ibn Kora şi rabinul Isaac Sangari şi-au confruntat 

argumentele în vederea tălmăcirii visului kaghanului (suveranului khazar) şi obţinerii convertirii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

903 
 

khazarilor la religia pe care o reprezintă. Polemicile durează până în prezent, în ciuda faptului că 

neamul khazar a dispărut, existând doar în discursul Celorlalţi. Cu acest prilej, Paviš a redeschis 

problema reprezentării specifică metaficţiunilor istoriografice, cunoaşterea trecutului khazarilor 

fiind accesibilă doar prin recursul la alte reprezentări, adică prin mijlocirea istoriei reprezentării.   

Milorad Paviš inventariază produsele ştiinţifice şi folclorice diverse referitoare la existenţa 

khazarilor, ilustrând o bogată istorie a reprezentării. De aceea, putem considera ambiţia vânătorilor 

de vise de aflare a Adevărului absolut prin încropirea trupului lui Adam pe Pământ drept o metaforă 

pentru incapacitatea culegerii tuturor informaţiilor privind trecutul omenirii. Chiar dacă aceştia pot 

pătrunde în visele celor vii pentru a ajunge la Dumnezeu, le este imposibil să le reconstituie pe ale 

celor morţi. Printr-un astfel de discurs, Paviš aduce în lumină golurile lăsate de coexistenţa mai 

multor perspective ale istoriei, variante ce întăresc existenţa palimpsestului în Dicţionarul khazar. 

În această privinţă, suntem de acord cu argumentul criticului Pavel Rudjakov că eşecul vânătorilor 

de vise este menit să demonstreze că neputinţa cunoaşterii Adevărului conduce la naşterea marilor 

valori culturale, îmbogăţite cu elemente de mit şi legendă (Rudjakov, 1998: 14).  

Mai multe tipuri de izvoare consolidează nivelul documentar al romanului: mărturii, liste 

bibliografice oferite de autor, traduceri, cronici, rapoarte, scrisori, legende, obiecte atribuite 

khazarilor, dar şi prin perspective multiple asupra personajelor oferite de relatări subiective ale 

acestora. Observăm ambivalenţa mărturiilor considerate a fi adevărate, în cazul relatării 

consecinţelor dărâmării imperiului de către rusul Sviatoslav: „Martori oculari aveau să consemneze 

că umbrele caselor din capitala khazară nu voiau să se năruie, deşi nici un zid nu mai era în 

picioare‖ (Paviš, 2004: 11). Lexicograful însuşi va consemna caracterul fals al mărturiilor privind 

dispariţia lui Cohen din Dubrovnik care au fost depuse de martori mituiţi. După cum se precizează 

la începutul romanului, în elaborarea primei variante a Dicţionarului khazar au fost studiate 

numeroase obiecte despre care se credea că fac referire la trecutul khazarilor:  
„specimene numismatice triunghiulare, nume crestate pe inele antice, desene pe ulcioare din sare, 

corespondenţă diplomatică, portrete de scriitori având în plan secund cărţi ale căror cotoare au fost minuţios 

cercetate cu lupa, apoi rapoarte de spionaj, testamente, glasul papagalilor din zona Mării Negre, despre care se 

zice că vorbesc acea limbă khazară de mult dispărută, picturi cu temă muzicală [...] şi chiar o epidermă umană 

tatuată, fără a mai pune la socoteală materialul de arhivă de provenienţă bizantină, ebraică şi arabă‖ (Paviš, 

2004: 12-13). 

 Toate aceste surse enumerate în primele pagini ale romanului pot fi interpretate drept o hartă 

conceptuală utilă lexicografului în elaborarea variantei sale a Dicţionarului. Majoritatea obiectelor 

enumerate în fragmentul citat sunt transferate din secolul al XVII-lea, în care problema khazară a 

stârnit interesul cercetătorilor, în secolul al XX-lea, când dr. Abu Kabir Muavi le achiziţionează din 

vechi anunţuri publicitare, marcând prin acţiunile sale existenţa anacronismelor specifice ficţiunii 

postmoderniste teoretizate de Brian McHale. O sursă importantă în transmiterea fragmentelor din 

Dicţionarul khazar al prinţesei Ateh şi a limbii khazare o constituie papagalii trimişi de aceasta în 

lume pentru a le feri de uitare. Deoarece papagalul lui Avram Brankoviš „recita nişte versuri într-o 

limbă neînţeleasă‖ (Paviš, 2004: 209-220) în secolul al XVII-lea, planul prinţesei khazare nu pare 

să fi eşuat, autorul parodiind astfel strategia de conservare a istoriei unui popor. Prin urmare, având 

în vedere accepţiunea postmodernistă a romanului, şi aceste păsări pot fi considerate izvoare ce 

atestă existenţa khazarilor pe scena istoriei. 

Paratextul, regăsit sub forma notelor de subsol, conţine sugestii bibliografice, asigurând 

veridicitatea evenimentelor prezentate. Spre exemplu, informaţiile suplimentare privind literatura 

despre khazari pot fi căutate de cititori în studiul The Khazars, a bibliography publicat în 1939, 

despre istoria acestora, în monografiile lui M.I. Artamonov, sau a evreilor khazari publicată de 

D.M. Dunlop la Princeton în 1954 (Paviš, 2004: 10). De asemenea, la finalul articolului Chiril, se 

regăseşte o altă listă de lucrări referitoare la acest personaj, delimitată de restul textului prin 

subtitlul Bibliografie. Literatură primară (Paviš, 2004: 74). Lexicograful emite şi judecăţi de 

valoare în privinţa izvoarelor citate, după câteva pagini, în articolul Metodiu din Salonic, regăsindu-

se trimiterea la cel mai credibil izvor: „sursa creştină cea mai temeinică privitoare la gâlceava 

khazară rămâne biografia lui Constantin Filosoful (Chiril) scrisă în slavă de mâna lui Metodiu‖ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

904 
 

(Paviš, 2004: 96). În concordanţă cu specificul metaficţiunilor istriografice, autorul Dicţionarului 

khazar sintetizează şi compară sursele contradictorii utilizate (Dušan Zivkoviš, 2016: 292), servind 

cititorului un pseudodocument, palimpsestul khazar.   

Nivelul tematic aflat în strânsă legătură cu cel structural şi documentar îl vom studia tot prin 

prisma metaforei palimpsestului. Pe lângă conţinutul surselor prezentate mai sus, Dicţionarul 

khazar prezintă şi tema „Marelui pergament‖ numit şi „enciclopedia vie a khazarilor‖ (Paviš, 2004: 

88). În termenii metaficţiunii istoriografice, prin intermediul acestui izvor, istoria khazarilor este 

revizuită deoarece aceştia obişnuiau să consemneze marile evenimente ale existenţei lor ca popor 

prin tatuaje executate pe pielea solilor, metodă ineficientă pe termen lung, ce permite apariţia 

variantelor ulterioare a „adevărului‖. Având în vedere particularităţile romanului istoric revizionist 

teoretizat de către Brian McHale, lexiconul lui Paviš reinterpretează datele stocate în „Marele 

pergament‖, demistificându-le mai întâi prin sublinierea efemerităţii discursului istoric khazar, dar 

şi prin redarea surselor referitoare la acesta. Conform surselor greceşti, solul a fost trimis la curtea 

împăratului bizantin Teofil unde transmite istoria poporului pe care îl reprezintă începând cu cel de-

al treilea an khazar deoarece datele erau trunchiate, rezultat al mutilării pe care corpul său a suferit-

o, istoria lor începând din secolul al VII-lea, de când se aflau în expediţiile împotriva Persiei alături 

de împăratul bizantin Heraclius. Următorii trei mari ani khazari redau războaiele cu bulgarii înfrăţiţi 

şi pe cele din timpul împăratului bizantin Justinian al II-lea, al şaptelea an khazar, însemnat pe 

pântecul solului, ilustrând un alt aspect de tipul palimpsestului: un alt popor îşi însuşeşte acelaşi 

nume pentru a profita de el. Chiar dacă solul khazar luptă pentru validarea sa drept adevăratul trimis 

khazar ce prezintă „adevărata‖ variantă a istoriei, informaţiile comunicate de el diferă în funcţie de 

context şi de scopul urmărit. De asemena, lexicograful inventariază date referitoare la acest 

document viu din patru surse diferite: pielea tatuată a fost jupuită şi conservată precum un atlas, un 

braţ reprezentând cel de-al doilea an khazar a fost plătit în aur de un demnitar grec, solul s-a întors 

de câteva ori în capitala khazară pentru ca istoria să fie corectată sau chiar solul ar fi fost înlocuit 

purtând versiunea adăugită a „Istoriei‖ (Paviš, 2004: 88). În cele din urmă, mâncărimile cauzate de 

convieţuirea cu istoria cauzează moartea eliberatoare a solului, prin care acesta se „curăţă de 

istorie‖ (Paviš, 2004: 89). 

O altă temă desprinsă din analiza vizând straturile palimpsestului în romanul propus 

studiului este cea a identităţii. Aceasta se conturează prin metafora „feţei khazare‖ atribuită 

prinţesei Ateh despre care legendele transmit că „avea şapte chipuri precum cele şapte feluri de 

sare‖ (Paviš, 2004: 29), obişnuind să se machieze în fiecare dimineaţă după un alt model. Alte 

legende consemnează că aceasta nu era frumoasă, dar făcea tot posibilul să pară astfel. De 

asemenea, un împărat bizantin din secolul al IX-lea îl numeşte pe filosoful şi patriarhul Fotie „faţă 

khazară‖. După versiunea editorului Daubmannus, deoarece khazarii se trezeau „dimineaţa 

preschimbaţi, cu câte un chip absolut neştiut‖, aceştia aveau „fizionomie khazară‖, fiind „greu de 

ţinut minte‖ (Paviš, 2004: 30). Comentând această metaforă, Cristijan Olah argumentează că nu este 

decât un instrument prin care se motivează dispariţia khazarilor din istorie (Olah, 2012: 133), 

renunţând la propria identitate pentru a adopta altele, dovadă fiind convertirea la una dintre cele trei 

religii prezentate. 

Apelând la teoriile postmoderniste şi la cele ale reprezentării specifice metaficţiunilor 

istoriografice, lucrarea de faţă a propus un alt model de interpretare a Dicţionarului khazar, prin 

prisma metaforei palimpsestului. Cu o astfel de operă literară care înglobează tema cotroversată a 

destinului poporului khazar, Milorad Paviš îşi înscrie lexiconul în ceea ce Brian McHale a numit 

„roman istoric revizionist‖. Studiul celor trei niveluri ale acestuia, structural, documentar şi tematic, 

pe care le-am considerat straturi ale palimpsestului khazar, dezvăluie mecanismele de subminare a 

discursului istoriografic apelând la metode utilizate în proza postmodernistă şi în metaficţiunile 

istoriografice. 

Primul nivel al palimpsestului este cel al structurii Dicţionarului khazar. Prin analiza 

acestuia, am remarcat faptul că încă de la începutul romanului autorul îşi atenţionează cititorii în 

privinţa caracterului scrierii al cărei sens îl vor descoperi rearanjând informaţiile din articolele de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

905 
 

dicţionar. Cele trei Cărţi (Roşie, Verde şi Galbenă) atestă coexistenţa mai multor puncte de vedere 

privind acelaşi eveniment istoric, „gâlceava khazară‖ şi, corelativ, incertitudinea discursului 

propagat de acestea.  

Următoarea secţiune a lucrării, referitoare la sursele documentare utilizate de lexicograf în 

reconstituirea celei de-a doua versiuni a Dcţionarului khazar, a fost cea mai rodnică în ceea ce 

priveşte caracterul divers al acestora şi al comparaţiei cu palimpsestul. Existenţa celor trei 

reprezentări diferite ale istoriei aferente celor trei religii, creştine, islamice şi iudaice, solicită 

culegerea datelor referitoare la „gâlceava khazară‖ din trei izvoare diferite. Paviš nu s-a rezumat la 

redarea celor oficiale, inserând şi elemente specifice ereziilor, însă care nu au constituit obiectul 

cercetării de faţă. De la mărturii, trimiteri bibliografice în notele de subsol sau la finalul articolelor 

de dicţionar, rapoarte, scrisori, până la alcătuirea de liste cuprinzând obiecte khazare, autorul 

romanului urmăreşte obţinerea veridicităţii celor relatate, efectul fiind însă invers. Cu cât oferă mai 

multe variante din diverse surse, cu atât conţinutul dicţionarului pare mai fabulos, împletindu-se cu 

mitul şi legenda. De asemenea, în urma inventarierii informaţiilor, lexicograful le compară, emiţând 

judecăţi privind veridicitatea acestora. Rezultatul obţinut la final este o reconstituire a primei 

variante pierdute a dicţionarului lui Daubmannus, o „istorie apocrifă‖, în termenii lui Brian McHale, 

ce aduce la lumină golurile lăsate de trecerea timpului şi de multitudinea interpretărilor. 

„Ficţionalizarea istoriei‖ (White, 1986: 99) se produce din cauza incapacităţii de a afla 

adevărul iniţial deoarece cunoaşterea trecutului este posibilă doar prin mijlocirea altor texte. În acest 

sens, dovadă este cel de-al treilea nivel al palimpsestului khazar, cel tematic. „Marele pergament‖ 

este, prin efemeritatea sa, reprezentarea parodică a discursului istoric khazar. Disponibilitatea 

pentru convertirea la o altă religie, de a se trezi în fiecare dimineaţă cu o altă înfăţişare, dar şi 

uitarea principalelor repere istorice conduc la viziunea pesimistă a pierderii atât a identităţii, cât şi a 

dreptului la cuvânt, devenind obiect al dezbaterilor Celorlalţi, cu o existenţă textuală, generatoare a 

metaforei palimpsestului khazar.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

BABIŠ, Sava (2000) Milorad Pavić mora pričati priče, Stylos, Novi Sad. 

CRAŞOVAN, Elena-Livia (2008) Realismul magic. Arhitext, arhitectură, arhivă, Teză de doctorat, 

Timişoara. 

DELIŠ, Jovan (1991) Hazarska prizma. Tumačenje proze Milorada Pavića, Prosveta, Beograd. 

HUTCHEON, Linda (1997) Politica postmodernismului, Editura Univers, Bucureşti. 

HUTCHEON, Linda (2004) A Poetics of Postmodernism. History Theory, Fiction, Routledge, New 

York şi Londra. 

MCHALE, Brian (2009) Ficţiunea postmodernistă, Editura Polirom, Iaşi. 

MIHAJLOVIŠ, Jasmina (1992) Priča o duši i telu. Slojevi i značenja u prozi Milorada Pavića, 

Prosveta, Belgrad, disponibil la adresa http://www.rastko.rs/knjizevnost/pavic/jmihajlovic-

dusa_telo.html#_Toc513018697, accesat la data de 14.02.2019 

NEDELCU, Octavia (2009), Ipostaze (post)moderniste în literaturile sârbă şi croată, Editura 

Universităţii din Bucureşti, Bucureşti.  
NEDELCU, Octavia (coord.) (2018) Postmodernismul în literaturile slave, Editura Universităţii din 

Bucureşti, Bucureşti. 

OLAH, Cristijan (2012) Knjiga-Bog. (Postmoderna) duhovnost u Hazarskom rečniku Milorada 

Pavića, Institut za književnost i umetnost, Belgrad.  

PAVIŠ, Milorad, Dicţionar khazar: roman-lexicon în 100 000 de cuvinte, Paralela 45, Piteşti. 

RUDJAKOV, Pavel (1998) Istorija kao roman: Ivo Andrić, Meša Selimović, Miloš Crnjanski, 

Milorad Pavić, Zavod za udžbenike, Belgrad. 

WHITE, Hayden (1986) Tropics of Discourse. Essays in Cultural Criticism, The Johns Hopkins 

University Press, Baltimore.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

906 
 

ŽIVKOVIŠ, Ana (2011) Hazarski rečnik Milorada Pavića kao istoriografska metafikcija, în 

Radovi filozofskog fakulteta filološke nauke 13, Knjiga 1, Univerzitet u Istoţnom Sarajevu, 

Filozofski Fakultet Pale, Pale, pp. 607-622.  

ŽIVKOVIŠ, Dušan R. (2016) Otvoreni lavirinti. Eko i Pavić, Filum, Kragujevac.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:56 UTC)
BDD-A29568 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

