
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

679 

 

BOOKS AND PRINTS IN THE ROMANIAN PRINCIPALITIES  DURING THE 

PHANARIOT CENTURY 
 

Elena-Luminița Hrițcu  

PhD. Student, „Ovidius” University of Constanța 
 

 
Abstract: The study is a part of a more comprehensive research on the Romanian cultural manifestations of 

the Phanariot era. Focused on the literary field, the paper deals with aspects such as: the significance of 
books in the native society under the Phanariots, the print stage, what type of books people read and their 

favorite readings. Particular attention is paid to the phenomenon of the production of texts assimilated as 

fiction, which take place in the Romanian area. The extent to which literary life can be discussed between 
1711 and 1821, the institutionalization of writing or the existence of generations of writers, the preference 

for the literary species of text-editors, as well as the aesthetic orientations of their works are some of the 

elements that make up the analyzed subject. 
 

Keywords: Phanariotism, fictional writing, anacreontic poetry, Baroque, Enlightenment literature. 

 

 

În genere, se consideră că intervalul 1711/1716-1821, cunoscut drept secolul fanariot, 

reprezintă un hiatus sub raportul realizărilor de ordin intelectual şi artistic. Dacă se aplică metoda 

comparativă, faptul pare cu atât mai evident. Secolul anterior, al XVII-lea, fusese marcat de 

activitatea unor cărturari precum Grigore Ureche, Miron Costin, stolnicul Constantin Cantacuzino, 

mitropolitul Dosoftei, culminând cu Dimitrie Cantemir, o primă personalitate enciclopedică pe care 

a dat-o culturii universale spaţiul românesc. În acest interval, activitatea tipografică s-a intensificat, 

iar cărţi editate în Ţara Românească, în greacă ori slavonă, ajungeau în ţările vecine, transformate în 

paşalâcuri, asigurând astfel supravieţuirea spiritualităţii ortodoxe, ameninţate prin procesul de 

islamizare desfăşurat masiv în aceste ţinuturi. Înfăptuirile veacului al XIX-lea este redundant să le 

evocăm pe larg. Ne limităm la a menţiona că acesta a cunoscut două momente majore: cel paşoptist, 

cu realizări notabile în varii domenii de activitate intelectuală, şi cel junimist, concentrând 

activitatea literară şi culturală a membrilor Societăţii, cu marcante consecinţe în domeniul istoriei, 

al limbii, al literaturii şi al criticii literare. 

 Desconsiderarea din punct de vedere cultural a secolului al XVIII-lea se justifică şi prin 

raportarea la ceea ce regimul a avut definitoriu: o politică de jaf sistematic soldată cu falimentarea 

ţării, o administraţie şi o justiţie corupte. Indeniabil, cei mai mulţi principi fanarioţi (cu atât mai 

mult membrii escortelor constantinopolitane) au venit în Principate cu intenţia clară de a se 

îmbogăţi, obiectiv pentru atingerea căruia au supralicitat mecanismele de extorcare ale 

administraţiei. Dar printre aceşti arghirofili s-au aflat şi câţiva principi „luminaţi‖ – e drept, nu 

mulţi – pentru care cupiditatea nu este o trăsătură care să îi reprezinte în manieră iconică. Aceşti 

reformatori, cum îi numeşte Nicolae Iorga în volumul VII al Istoriei românilor, care au atribuit 

iniţiativelor culturale caracter prioritar, nu puteau fi decât spirite rafinate prin educaţie, conştiente 

de binefacerile cunoaşterii. Sub patronajul unor domnitori precum Nicolae şi Constantin 

Mavrocordat, Alexandru Ipsilanti ori Grigore Grica, viaţa culturală din controversatul secol XVIII a 

înregistrat câteva momente şi realizări. 

 Este de notorietate faptul că o cultură minoră, ca a noastră, îşi datorează progresul factorilor 

extrinseci, în speţă, contactelor cu civilizaţiile avansate. Începând cu secolul al XVIII-lea, dar 

atingând apogeul în veacul următor, cultura franceză joacă rolul de reper pentru tânăra, recent 

născuta cultură română. Datorită atenției pe care elita culturală sau cea politică o acordă realizărilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

680 

 

Franţei, au pătruns şi la noi idei politice revoluţionare, s-a produs reforma instituțiilor și în 

domeniul moravurilor, al modei şi al modului de petrecere a timpului, iar viaţa culturală, până 

atunci timidă şi izolată, s-a afirmat energic, prin coagularea manifestărilor din domenii variate, ale 

căror baze s-au pus acum. Dar până la acest nivel, atins la jumătatea secolului al XIX-lea, au existat 

începuturile, primii paşi spre modernizare. Cei care favorizează pentru întâia dată fenomenul de 

emulaţie franceză în Principate sunt domnitorii fanarioţi. 

 În calitate de dragomani ai Porţii, fanarioţii cunoşteau limbile moderne utilizate în 

negocierea tratatelor de pace. Acest aspect, precum şi menţinerea de relaţii cu Occidentul, au creat 

condiţii pentru pătrunderea în Țările Române a produselor spaţiului cultural apusean: ziare şi cărţi, 

cu precădere franceze. Din gazetele occidentale, principii se informează cu privire la apariţii recente 

în domeniul științei, literaturii, filosofiei ori politicii. Unii dintre ei efectuează traduceri din creaţia 

beletristică ori filosofică franceză şi italiană. Citite la nivel aulic, publicaţiile se insinuează treptat şi 

în orizontul de interes al protipendadei. Influenţa, posibilă datorită fenomenului de mimetism şi 

dorinţei boierilor de a intra în graţiile domnitorului, se propagă ierarhic, urmând o traiectorie 

descendentă: de la domnitor, la cei din preajma sa, boierii de starea întâi; de la aceştia din urmă, 

către boierii de rang inferior. Aici se opreşte influenţa, căci „în România, până la sfârşitul secolului 

al XIX-lea, majoritatea populaţiei era analfabetă‖.
1
 

 Se înţelege că lectura constituie, în epocă, privilegiul elitei sociale. Dar ce semnificaţie are 

cartea pentru receptorii săi din veacul fanariot şi, mai ales, ce se citeşte? 

 „Ştim prea bine: în Principatele secolului al XVIII-lea nu se citea. Este secolul deplinei 

decadenţe intelectuale a românilor, nu numai a celei morale şi politice‖.
2
 Afirmaţia reprodusă 

anterior, excerptată din lucrarea de referință a lui Pompiliu Eliade, Influența franceză asupra 

spiritului public în România, redă o viziune uşor deformată, dacă luăm în considerare informaţiile 

pe care le deţinem cu privire la tipurile de lecturi efectuate concret în mediile aristocrate. Este drept 

că, într-un anumit punct, constatările cercetătorilor concordă: „A avea o bibliotecă nu presupune 

lectura, iar cartea rămâne pentru mult timp încă un obiect de lux. Chiar şi pentru boieri‖.
3
 Altfel 

spus, nobilii români îşi alcătuiesc biblioteci – probabil că celebra bibliotecă a Mavrocordaţilor, 

găzduită de Mănăstirea Văcăreşti, le-a servit drept impuls în acest sens –, dar iniţiativa îşi are 

originea în snobismul constitutiv al clasei boiereşti, căci „lectura, ca practică culturală şi de consum, 

rămânea nesistematizată‖.
4
 Nu doar bibliotecile particulare se înmulțesc în această perioadă, ci și 

cele organizate în cadrul unor instituții precum Academiile Domnești ori mitropolii, episcopii și 

așezăminte monahale. 

 În perioada regimului fanariot, genul predilect este cel al aşa-ziselor cărţi populare, opere 

traduse în româneşte şi difuzate ca anonime, deşi aveau, la origine, autor cunoscut. Volumele 

Alexandria, Varlaam şi Ioasaf, Sindipa, Archirie şi Anadan, Floarea darurilor, Pilde filosofeşti, 

Prorocirea lui Agatanghel, Fiziologul, Troada, Erotocritul, Istoria lui Imberie, Istoria lui Alţidilas 

şi a Zelidei, Istoria lui Filerot cu Antusa, Esopia, Bertoldo, Porikologos ş.a. se situează în fruntea 

preferinţelor cititorilor din Principate. Analiza conţinutului acestor opere a permis identificarea unei 

evoluţii a gusturilor literare ale receptorilor de text, reflectând traseul de la „religios‖ spre „laic‖ şi 

de la „eroic‖ spre „erotic‖.
5
  

 În bibliotecile boierilor de la sfârşitul veacului al XVIII-lea, mai sunt prezente opera 

filosofică a lui Voltaire şi volumele autorilor clasici francezi. Dar tranziţia către naraţiunile în care 

morala se estompează şi în prim-plan trec sentimentele a fost favorizată de lectura romanului 

                                                             
1 Alex Drace-Francis, Geneza culturii române moderne: Instituţiile scrisului şi dezvoltarea identităţii naţionale, 1700-

1900, traducere de Marius-Adrian Hazaparu, Iaşi, Polirom, 2006, p. 15. 
2 Pompiliu Eliade, Influenţa franceză asupra spiritului public în România: Originile; Studiu asupra stării societăţii 

româneşti în vremea domniilor fanariote, Bucureşti, Institutul Cultural Român, 2006, pp. 249-250. 
3 Constanţa Vintilă-Ghiţulescu, Patimă şi desfătare: Despre lucrurile mărunte ale vieţii cotidiene în societatea 

românească: 1750-1860, Bucureşti, Humanitas, 2015, p. 126. 
4 Alex Drace-Francis, op. cit., p. 80. 
5 Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1997, p. 92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

681 

 

francez. Citit cu precădere de segmentul feminin al publicului receptor, romanul ajunge să fie 

blamat pentru conţinutul său neconform principiilor moralei, răspunzător de liberalizarea 

moravurilor şi a mentalităţilor. Și acest lucru se întâmplă pentru că, în pofida laicizării progresive a 

gândirii, al cărei simptom îl constituie predilecția față de literatura profană, în secolul fanariot 

continuă să subziste mentalitatea religioasă. Perpetuarea influenței acelui ansamblu de idei pe care 

ideologia iluministă l-a supus unei critici severe se explică, la noi, prin aprecierea de care s-a 

bucurat Biserica Ortodoxă, considerată indispensabilă în exercitarea unor funcții socio-culturale: 

Mitropolia este în continuare instituția care judecă procese din sfera vieții familiale; ea îndeplinește 

funcția de asistență socială pentru cei neajutorați – orfani, săraci, descendenți ai unor familii 

aristocrate decăzute; mănăstirile reprezintă spațiul de recluziune pentru nebuni ori pentru păcătoșii 

care execută o pedeapsă în urma unei condamnări. Nu în ultimul rând, episcopiile și mitropoliile 

sunt centre de cultură, în care se derulează activități precum traducere ori copiere de manuscrise,
6
 

dar și tipărire de cărți. În jurul bisericilor, continuă să funcționeze școli, cu precădere în mediul 

rural. 

 În legătură cu acest ultim aspect, autorii Istoriei României din 1964 oferă câteva informații 

de ordin statistic: „În secolul fanariot, crește numărul tipăriturilor: 268 în 7 decenii, dintre care 86% 

sunt în limba română.‖
7
 Acest procentaj nu poate decât să infirme, încă o dată, teza privind 

acapararea, prin grecizare, a culturii române – unul dintre multiplele capete de acuzare formulate 

împotriva fanarioților. În privința conținutului, se constată predominanța lucrărilor din domeniul 

religios – semn al subordonării față de Biserică a centrelor tipografice. „Tipăriturile laice, 22 la 

număr, sunt în genere foi volante sau mici broșuri, cuprinzând așezăminte domnești și publicații în 

legătură cu războiul ruso-turc din 1768-1774. […] Afară de acestea, avem câteva manuale […] și 

cartea lui Nicolae Mavocordat, Despre datorii, tipărită în 1719 în grecește.‖
8
    

 Aşadar, stimulată într-o primă etapă de exemplul oferit de prinţii fanarioţi, iar spre finalul 

veacului al XVIII-lea, de programul iluminist francez, lectura începe să se numere printre 

preocupările membrilor castei nobiliare, devenind, în acest interval, „o necesitate socială‖.
9
 

Traducerea, copierea şi circulaţia cărţii manuscrise, alături de cea tipărită denotă, în viziunea lui 

Alexandru Duțu, „existenţa unei necesităţi de lectură‖.
10

 Însă a merge mai departe, considerând că 

„în secolul al XVIII-lea cartea e integral implicată în viaţa colectivităţii‖,
11

 așa cum procedează 

același autor în lucrarea Coordonate ale culturii românești în secolul XVIII, (1700-1821), ne pare 

un fapt exagerat. În primul rând, colectivitatea include, dar nu se rezumă la casta boierească, mai 

ales dacă ţinem cont de inferioritatea numerică a acestei categorii sociale. Iar mediul aristocrat este 

singurul în care se citeşte. În al doilea rând, este impropriu a vorbi despre implicarea „integrală‖ a 

cărţii în viaţa societăţii româneşti din epoca fanariotă. Chiar dacă boierii îşi amenajează biblioteci 

(parţial, din nevoia de reprezentare, de exhibare a prestigiului social) şi se înregistrează o anumită 

difuzare a manuscriselor şi a volumelor tipărite, lectura nu constituie o prioritate a acestei societăţi 

frivole, preocupate mai mult de formele exterioare, vizibile, decât de profunzimea ideilor. Prin 

urmare, ni se pare mai potrivit a constata că, în vechiul regim, lectura este implicată parţial în viaţa 

unui segment restrâns al comunităţii româneşti. 

                                                             
6 Nicolae Iorga, în Istoria literaturii române în secolul al XVIII-lea (1688-1821), vol. II, Epoca lui Petru Maior Ŕ 

Excursuri, Ediție îngrijită de Barbu Theodorescu, Editura Didactică și Pedagogică, București, 1969, p. 348, semnalează 

prodigioasa activitate de traducere din limba greacă a lucrărilor religoase, „din care se alcătui o literatură bisericească 

superioară ca autenticitate a textelor, ca fidelitate a reproducerii și ca frumusețe a limbii‖. Fenomenul se manifestă cu 

intensitate în a doua etapă a regimului, aceea care debutează cu anul 1774. 
7 A. Oțetea, D. Prodan, M. Berza, Istoria României, vol. III. Feudalismul dezvoltat în secolul al XVII-lea și la începutul 

secolului al XVIII-lea. Destrămarea feudalismului și formarea relațiilor capitaliste, București, Editura Academiei 

Republicii Populare Române, 1964, p. 532. 
8 Ibid., p. 533. 
9 Ibid., p. 535. 
10 Alexandru Duţu, Coordonate ale culturii româneşti în secolul XVIII, (1700-1821), Bucureşti, Editura pentru 

literatură, 1968, p. 13. 
11 Ibid., p. 369. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

682 

 

 Dacă romanele franceze, cărţile populare şi lucrările filosofice iluministe polarizau interesul 

receptorilor de text, este interesant de urmărit ce se scria la noi în aceeaşi perioadă. Există viaţă 

literară în Principatele secolului fanariot? Are scrisul un caracter instituţional, iar autorii se pot 

grupa în generaţii literare? Căror specii le aparţin textele originale şi ce orientări estetice ilustrează 

ele?  

 „Înainte de mijlocul secolului al XVIII-lea, ca prin lovitura de baghetă a unui vrăjitor, toate 

marile personalităţi dispar din scena literară‖
12

 – susține Nicolae Manolescu, în Istoria critică a 

literaturii române. Dacă operăm cu sensul modern al conceptului de literatură – ansamblu al 

producţiilor beletristice, al operelor cu caracter ficţional –, şi nu cu cel care a fost utilizat iniţial, ce 

include producţiile scripturale circumscrise oricărui domeniu (de pildă, celui istoric ori religios), 

afirmaţia sus-citată pare cel puţin bizară. Care fuseseră personalităţile ce jucaseră pe scena literară 

până la jumătatea secolului al XVIII-lea? Pentru a răspunde la această întrebare, este necesară o 

incursiune în veacul anterior şi o examinare lucidă a fenomenului scrisului românesc de la acea 

dată.   

 Poate că teza cea mai controversată privind literatura română veche îi aparţine lui Dan Horia 

Mazilu. În două dintre lucrările sale,
13

 autorul argumentează ipoteza conform căreia scrierile din 

veacurile al XVII-lea şi al XVIII-lea se integrează orientării estetice baroce. În linii mari, studiul din 

1996 constituie o reluare a ideilor diriguitoare din cercetarea apărută cu două decenii înainte, în plin 

comunism. Autorul afirmă că influenţa barocă a fost propagată iniţial pe filieră slavă, prin contactul 

cu literaturile poloneză şi ucraineană, abia ulterior intermedierea fiind realizată de cultura greacă. O 

altă idee majoră vizează adaptarea şi individualizarea esteticii baroce de sorginte occidentată, de 

către literaturile sud-est europene, fapt din care derivă o serie de particularităţi comune acestei arii 

culturale, precum propensiunea către moralizare, preocuparea faţă de istoria naţională ori intenţia de 

a valorifica şi a impune limba vernaculară în cultură. 

 Texte semnate de Udrişte Năsturel, mitropolitul Dosoftei, mitropolitul Antim Ivireanul, 

Miron Costin şi Dimitrie Cantemir îi furnizează cercetătorului literaturii române vechi exemplele 

necesare configurării teoriei. Cel dintâi, scrie – un detaliu: în limba slavonă – versuri la stemă 

integrate categoriei mai largi ce poartă numele de emblemata. Este o poezie inaugurală, 

encomiastică, vizând elogierea lui Matei Basarab şi a dinastiei sale, prin care autorul ei se situează 

în tradiţie ucraineană. De factură barocă sunt şi practica versificării textelor religioase, ilustrată de 

Dosoftei în Psaltirea în versuri, oratoria, antitezele care urmăresc efectul de şoc, conţinutul 

moralizator al Didahiilor lui Antim Ivireanul, dar şi o anumită viziune asupra existenţei, ce 

transpare în operele costiniene Viiaţa lumii, Poema polonă, în Letopiseţul Ţării Moldovei, precum şi 

în Divanul lui Dimitrie Cantemir. Despre această concepţie, trebuie menţionat faptul că reprezintă 

efectul unor vremuri tulburi, în care ameninţări diverse – războiul, ciuma, posibilitatea transformării 

ţării în paşalâc, tirania otomană – deschid perspectiva pesimistă a finitudinii. O asemenea 

reprezentare a lumii, sub raportul fragilităţii şi al instabilităţii, se configurează prin vehicularea unui 

ansamblu de motive literare, cu o îndelungată tradiție: fortuna labilis, vanitas vanitatum, memento 

mori, ubi sunt?, carpe diem, fugit irreparabile tempus, roata lumii/vieţii.  

 Specialist în aria literaturii române vechi şi reputat slavist, Dan Horia Mazilu construieşte o 

teorie cu aparenţe de viabilitate, impresie conferită de sugestivele exemple excerptate din textele 

scrise în română, slavonă, poloneză, ucraineană. Dar teza sa nu a fost în unanimitate acceptată fără 

amendamente. Literaţi de prestigiu au reluat-o în propriile studii, i-au subliniat punctele nevralgice, 

dezavuând-o. 

 Nicolae Manolescu este unul dintre cei care văd în teoria lui Dan Horia Mazilu numai o 

conjectură. Contraargumentul, formulat de cercetător în Istoria critică a literaturii române, este mai 

mult decât pertinent: scrierile elaborate de români, pe teritoriul autohton, dar într-o altă limbă nu se 

                                                             
12 Nicolae Manolescu, op. cit., p. 91. 
13 Este vorba despre Barocul în literatura română din secolul al XVII-lea, Bucureşti, Minerva, 1976 şi Literatura 

română barocă în context european, Bucureşti, Minerva, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

683 

 

integrează fenomenului literar românesc: „Ele nu sunt româneşti nici în conţinut, nici în formă. […] 

Ataşarea lor la literatura română denotă un complex de inferioritate mascat de proclamarea unuia de 

superioritate, ca şi în cazul protocronismului‖.
14

 Prin urmare, a lua în calcul textele redactate în 

latină ori slavonă de către autori precum Nicolaus Olahus, Udrişte Năsturel, Miron Costin, Petru 

Cercel, Nicolae Milescu înseamnă a revendica merite pentru o literatură care încă nu se născuse. În 

ceea ce priveşte poemul costinian Viiaţa lumii şi Psaltirea lui Dosoftei, cărora Dan Horia Mazilu le 

atribuie caracter baroc în virtutea viziunii asupra lumii pe care o vehiculează, N. Manolescu 

formulează obiecţii de altă natură: textele nu reflectă atitudinea specific barocă în faţa sfârşitului, 

aceea de revoltă, ci constituie o creaţie impregnată de spirit creştin, „o lamentaţie tipică pe tema 

universalităţii morţii, fără vreun accent individualist‖.
15

 

 Simpla valorificare a unui motiv de sorginte ovidiană precum fortuna labilis, care a făcut 

carieră în literaturile tuturor epocilor – Ev Mediu, Renaştere, Baroc –, nu îi conferă poemului Viiaţa 

lumii statut de operă barocă, aşa cum se dovedeşte insuficient în cazul Învăţăturilor lui Neagoe 

Basarab ori al traducerilor efectuate de mitropolitul Dosoftei (Psaltirea şi prologul dramei Erofili, a 

scriitorului grec Gheorghe Hortatzis). Pe marginea acestei idei, Dim. Păcurariu, în lucrarea Curente 

literare românești și context european: clasicism, baroc, rococo, romantism, realism, naturalism, 

formulează o serie de observaţii prin care îşi exprimă dezacordul faţă de teza referitoare la 

orientarea barocă a literaturii române din secolul al XVII-lea. Autorul este de părere că a întemeia 

convingerea în apartenenţa la estetica barocă a unei opere exclusiv pe baza unei trăsături înseamnă a 

adopta o perspectivă barochizantă. Barocul presupune coexistenţa tuturor particularităţilor care 

alcătuiesc „o tendinţă tematică unitară şi un stil sub semnul particularului subliniat, al 

spectaculosului şi al formei luxuriante‖.
16

 Nici versurile de laudă, inclusiv cele ale lui Varlaam, nu 

sunt acceptate ca boroce: „Evident, atari improvizaţii stângace, într-o epocă de strict pionierat al 

poeziei româneşti, n-au nimic de-a face cu barocul care, oricum, presupune rafinament după o 

perioadă de experienţă şi înfăptuiri ale actului creator, în cazul de faţă în domeniul poeziei, care la 

noi făcea primii paşi acum‖.
17

 

 Dar poziţia cea mai explicit contestatară, favorizată de înregistrarea obiecţiilor precedente, 

însă în deplină concordanţă cu ipoteza lucrării sale, o adoptă Eugen Negrici. Propunându-şi să 

observe funcţionarea procesului de mitizare la nivelul culturii autohtone, criticul repune în discuţie 

aspecte cu aparenţă de imuabilitate. Evaluarea obiectivă şi lucidă a rolului unor personalităţi, a 

valabilităţii unor teorii, curente ori programe, se soldează cu dezvăluirea iluziilor literaturii române. 

Referindu-se la una dintre percepţiile false, Eugen Negrici decretează fără menajamente: din nevoia 

de legitimare şi de afirmare a unei continuităţi, liderii comunişti au comandat redactarea unor 

lucrări care să ateste „ideea fiinţării unui Umanism românesc cu puternice rădăcini, a unei 

strălucitoare Renaşteri şi a unui Baroc viabil‖.
18

 Dan Horia Mazilu este cel mai fervent susţinător al 

acestor teorii. Îşi redactează lucrările în anii de maximă revitalizare a conştiinţei naţionale, ce au 

urmat agresivei politici de sovietizare a ţării, susţinând cu aplomb dăinuirea istorică a românilor. 

Teoria aceasta dobândeşte aparenţa valabilităţii datorită indenegabilei pregătiri ştiinţifice a 

autorului. Însă examinarea ei în condiţiile deplinei libertăţi de gândire şi exprimare semnalează 

caducitatea argumentelor pe care se sprijină. După ce trece în revistă observaţiile lui Nicolae 

Manolescu, Eugen Negrici formulează propriile contraargumente: versurile la stemă (sau 

epigraful), în care Dan Horia Mazilu vede o specie barocă prolifică (fapt care contravine realităţii 

unei epoci în care tipăriturile erau un fenomen sporadic), nu reprezintă decât „actul elogierii 

indirecte a celui care catadicsea să protejeze un autor, să autorizeze o tipărire şi să o finanţeze‖, în 

                                                             
14 Nicolae Manolescu, op. cit., p. 27. 
15 Ibid., p. 30. 
16 Dim. Păcurariu, Curente literare româneşti şi context european: clasicism, baroc, rococo, romantism, realism, 

naturalism, Bucureşti, Victor, 1998, p. 77. 
17 Ibid., p. 91. 
18 Eugen Negrici, Iluziile literaturii române, Bucureşti, Cartea Românească, 2008, p. 182. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

684 

 

niciun caz nu pot fi considerate „un produs al mentalităţii baroce‖.
19

 În condiţiile fiinţării unei 

mentalităţi medievale, impregnate de spirit religios, teza conform căreia, în spaţiul românesc, au 

existat cele trei curente culturale amintite este „falsă, dacă nu aberantă, inconsistentă şi de 

nesusţinut‖.
20

 

 În opinia lui Eugen Negrici, materialul de care dispune cercetătorul literaturii române vechi 

este insuficient pentru a justifica teoria barocului literar românesc. Dovezile, insignifiante, au fost 

exagerate, pentru a servi tezei. Acest aspect, dar şi luarea în considerare a scrierilor în altă limbă 

erau indispensabile pentru a demonstra valabilitatea principiului protocronist care a orientat politica 

culturală în timpul guvernării ceauşiste.  

 Criticul sus-citat este de părere că sentimentul de jenă i-a determinat pe istoricii şi criticii 

literari să extindă aria de operare a conceptului de literatură, chiar cu riscul perpetuării unui 

neadevăr în știință. Constatând precaritatea materialului beletristic din primele trei secole ce au 

succedat impunerii românei ca limbă de cultură, cercetătorii fenomenului literar „sunt obligaţi la 

subterfugii, speculaţii şi exagerări ca să sugereze existenţa unei literaturi române înainte de secolul 

al XIX-lea‖.
21

 După modelul oferit de G. Călinescu, soluţia pe care o adoptă autorii de istorii 

literare este accea a includerii în capitolul referitor la literatura română veche a textelor de factură 

neliterară. Este vorba despre textele religioase şi istorice, cu o altă destinaţie decât aceea a 

beletristicii. Eugen Negrici identifică „un act abuziv, în fond, de literarizare (prin exploatarea 

efectelor de expresivitate involuntară) […] Nimeni nu-şi mai pune astăzi întrebarea (totuşi legitimă) 

dacă toate aceste texte pragmatice, având o altă funcţionalitate decât cea <<beletristică>>, au ce 

căuta într-o istorie literară, oricât de colorate şi secvenţial expresive ar fi ele‖.
22

 

 Constatarea lui Eugen Negrici denotă o percepţie în care bunul-simţ şi onestitatea 

prevalează. Un examen pertinent al corpusului de texte din perioada veche ne dezvăluie absenţa 

unei intenţionalităţi literare. Rarii emitenţi de text sunt animaţi fie de nevoia oferirii unor repere 

spirituale, fie de idealuri educative şi patriotice. Aşa cum observă acelaşi critic, mentalitatea 

medievală, imprimată de spirit religios, se prelungeşte până la începutul secolului al XIX-lea, 

reflectându-se în producţiile scripturale şi generând fenomenul defazării, în raport cu literatura 

occidentală.  

 După acest excurs, care pune în lumină o dinamică a raporturilor critice și a recuperărilor 

privitoare la faptul de cultură, în general, și la cel de literatură, în particular, revenim la examinarea 

stadiului literaturii române de la începutul secolului al XVIII-lea şi constatăm cvasiinexistenţa 

materialului beletristic. Concret, istoria literară ar trebui să înregistreze, până la începutul 

fanariotismului, o singură operă: Istoria ieroglifică. Dacă această constatare este şocantă, faptul că 

textul lui Dimitrie Cantemir, încheiat în 1705, a fost publicat abia în 1883 nu poate decât să 

intensifice reacţia de consternare. Fenomenul este recurent: următoarea operă literară semnificativă, 

Ţiganiada, reiterează soarta Istoriei ieroglifice, fiind publicată la multe decenii după elaborare. 

Altfel spus, scena literară românească despre care amintea Nicolae Manolescu, este aproape pustie 

în epoca la care ne raportăm, iar prestaţia acelor câţiva actori nu ajunge la urechile publicului, 

rămânând fără efect, fără posibilitatea de a exercita vreo influenţă.  

 Într-adevăr, după Dimitrie Cantemir – pe care îl putem considera, de altfel, un caz izolat în 

contextul unei epoci de profundă inaderenţă la procedeele literarităţii, un precursor al literaturii 

române aflate încă în stadiul de „increat‖ –, mai mult de jumătate de secol, producţia literară 

stagnează. Înaintea Gramaticii lui Ienăchiţă Văcărescu,
23

 din 1787, care marchează primul moment 

                                                             
19 Ibid., p. 188. 
20 Ibid., p. 189. 
21 Ibid., p. 150. 
22 Ibid., p. 256. 
23 Deși marele boier trăiește cu iluzia pionieratului, demersuri similare, de fixare a normelor limbii române, se 

înregistraseră anterior apariției lucrării sale (v. Nicolae Iorga, op. cit., pp. 223-229). Cu cea mai mare frecvență este 

amintită, în lucrările cercetătorilor fenomenului cultural, gramatica redactată la inițiativa lui Constantin Mavrocordat de 

către Dimitrie Eustatievici, profesor la școala din Șcheiu. Nicolae Iorga indică drept dată de finalizare a lucrării 1 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

685 

 

beletristic notabil de după Dimitrie Cantemir, se mai înregistrează câteva modeste contribuții, 

examinate de către Nicolae Iorga în Istoria literaturii române în secolul al XVIII-lea (1688-1821). 

Din această categorie fac parte producțiile versificate semnate de Zilot Românul și Naum 

Rîmniceanu, „scriitori de tranziție‖ pe care Nicolae Iorga îi tratează cu vădită ironie, reliefând 

natura îndoielnică a poemelor istorice pe care le creează, ce rezidă  nu doar în realizarea artistică 

echivocă, ci și în subiectivismul aprecierilor referitoare la domnii fanarioți care constituie figurile 

centrale, aprecieri dictate de satisfacerea ori lezarea interesului personal.
24

 Reprezentativă pentru 

viziunea contemporanilor asupra sistemului fanariot este și comedia Starea Țării Românești în zilele 

Măriei Sale lui Ioan Caragea voevod, făcută cu cheltuiala săracilor, din ceia ce au mai rămas, a 

cărei paternitate, istoricul o atribuie vreunui boier care empatizează cu țăranul român supus 

abuzurilor din partea conducerii alogene: „E un dialog al morților pe cari cârmuirea i-a trimis pe 

ceea lume, cari au închis ochii cu un suspin de ușurare, al morților cari ar prefera chinurile iadului 

unei întoarceri pe pământul patriei lor, unde suferiseră atâta.‖
25

 

 Cu primul dintre Văcăreşti ne aflăm în zorii liricii române. Ienăchiţă, aşa cum remarcă 

Eugen Simion în Dimineața poeților: eseu despre începuturile poeziei române, se confruntă cu 

dificultăţile „începutului de drum‖. El se află în ipostaza creatorului de limbaj poetic, manifestând 

„complexul părintelui fondator‖.
26

 Specia lirică predilectă a epocii fanariote, cântecul de lume, este 

consacrată prin versurile celui dintâi Văcărescu. Urmaşii săi, fiii Alecu, Nicolae şi nepotul Iancu, 

deşi îşi particularizează creaţiile în funcţie de propriul  temperament, continuă tradiţia cântecului de 

lume. Reflectând moravurile epocii, aceste versuri sunt interpretate de lăutari (a căror tagmă 

cunoaşte o puternică ascensiune) şi traduc, într-un mod ridicol în raport cu sensibilitatea actuală, 

suferinţele provocate de Eros. Specie tipică universului citadin, cântecul de lume traversează 

diferite medii – de la cel aristocrat, unde apare la sfârşitul secolului al XVIII-lea, la cel al micii 

boierimi, sfârşind prin a corespunde gusturilor locuitorilor mahalalei, după 1850. 

 Poezia Văcăreştilor este una galantă, de convenţie, manieristă, utilitară, menită a înfrânge 

rezistenţa femeii iubite. Notele specifice aceste lirici sunt frivolitatea şi senzualitatea, în totală 

consonanţă cu filosofia hedonistă care defineşte spiritul fanariot. Dragostea este disimulată, 

jurămintele sunt false, iar versificatorul îşi clamează suferinţa provocată de focul înrobitor. 

Suspinele – „tradiţionalul ohtat, bunul familiei‖
27

 – devin un autentic topos poetic. Se face apologia 

stilului de viaţă bahic, în care iubirea, petrecerile, vinul şi abundenţa culinară constituie supremele 

plăceri. 

 În acelaşi registru îşi concepe opera lirică şi Costache Conachi în cea dintâi etapă de creaţie, 

pe care Paul Cornea, în lucrarea Originile romantismului românesc: spiritul public, mişcarea 

ideilor şi literatura între 1780-1840, o situează în intervalul 1815-1820. Poetul moldovean scrie 

acum „acrostihuri, madrigaluri, romanţe – toate desfăşurând într-un vers lunecător şi cantabil, acele 

tipice complimente, jurăminte şi declaraţii care intrau în ritualul erotismului agresiv, dar disimulat, 

                                                                                                                                                                                                          
septembrie 1757. Aceasta rămâne în manuscris, deși domnul și-ar fi dorit să fie tipărită, pentru instruirea poporului. 

Demersul de factură iluministă al principelui servește drept contraargument pentru teza privind intențiile de grecizare 

ale fanarioților. 
24 Pentru o analiză detaliată a producțiilor beletristice semnate de Naum Rîmniceanu și Zilot Românul, vezi Nicolae 

Iorga, op. cit., pp. 277-292. 
25 Ibid., p. 295. Aceste scrieri subversive, cărora li se adaugă și altele, anonime și redactate în grecește – o satiră politică 

din epoca lui Al. Ioan Mavrocordat, criticând imoralitatea principelui și un poem de 168 de versuri care îl acuză pe 

Nicolae Mavrogheni de abuzuri comise împotriva boierilor (Ibid., pp. 67-68, p. 87) – probează faptul că au existat voci 

care s-au pronunțat împotriva sistemului încă din epoca manifestării sale. Pașoptiștii doar consolidează această viziune, 

o fac notorie. Și unora, și celorlalți li se poate contesta obiectivitatea aprecierilor. Cei dintâi erau de multe ori dirijați de 

interesul personal în formularea considerațiilor, iar ultimii, plini de patos revoluționar și hotărâți să se elibereze de tot ce 
fusese oriental în trecutul recent al patriei lor, pe care o doreau la înălțimea statelor europene. 
26 Eugen Simion, Dimineaţa poeţilor: eseu despre începuturile poeziei române, postfaţă de Valeriu Cristea, ediţia a IV-

a, revăzută şi adăugită, Iaşi, Polirom, 2008, p. 26. 
27 Ibid., p. 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

686 

 

al aristocraţiei fanariote‖.
28

 S-a observat că versurile poeţilor Văcăreşti şi cele ale lui Costache 

Conachi înregistrează multiple similitudini, fapt explicabil prin modalitatea orală de difuzare. 

Circulând prin manuscrise, în care erau transcrise uneori din memorie, aceste producţii lirice au 

suferit prefaceri, contaminări, ajungând să dobândească un statut similar creaţiei folclorice. 

 Nicolae Manolescu sesizează înrudirea poeziei primilor noştri lirici cu aceea a trubadurilor. 

Statutul autorilor – aristocraţi venerând femeia –, contextul în care evoluează – o epocă a desfacerii 

din chingile dogmatismului religios şi a laicizării gândirii – şi faptul că asociază iubirea, muzica şi 

poezia sunt aspecte pe care Văcăreştii şi Conachi le împărtăşesc cu poeţii medievali din spaţiul 

apusean. „E drept că Alecu Văcărescu ori Conachi se poartă mai des în anteriu decât în armură şi 

mai rar pe cal decât în trăsură, dar asta nu schimbă esenţialul. Ei sunt nişte cavaleri ceva mai leneşi. 

Dar văd iubirea tot ca pe o vasalitate […] din ghearele căreia nu există scăpare‖.
29

 

 La capitolul filiaţii, exegeţii au convenit asupra unui nume: poetul antic Anacreon. 

Conţinutul erotic şi bahic al liricii primilor noştri poeţi justifică analogia. Ca orientare estetică, 

versurile scrise la sfârşitul secolului al XVIII-lea şi în primele două-trei decenii ale veacului 

următor se integrează neoclasicismului, în deplină sincronie cu lirica galantă franceză din epocă. 

Paul Cornea semnalează latura frivolă a acestui clasicism ce nu reflectă viaţa interioară şi 

preocupările esenţiale ale cărturarilor care încep, din această perioadă, să se distanţeze de ordinea 

socială existentă, adoptând atitudini iluministe. Criticul se întreabă de ce literatura acestei epoci nu 

reflectă tensiunea interioară pe care autorii o experimentează, ce ar fi generat veritabile creaţii 

preromantice şi romantice. Încercând să ofere o explicaţie pentru această stare de fapt, Paul Cornea 

se raportează la contextul în care se scrie: un regim despotic, în care boierii şi-au însuşit cu succes 

strategia disimulării, atitudinea duplicitară, ocultându-şi trăirile autentice chiar şi atunci când scriu 

poezie. În realitate, credem că lucrurile sunt mai simple decât le percepe autorul sus-menționat: 

poezia aceasta frivolă şi în spirit hedonist este în deplină concordanţă cu preocupările aşa-ziselor 

spirite „luminate‖ din marea boierime. Literatura, chiar şi în acest stadiu incipient, când poeţii nu au 

conştiinţa scrisului, oglindeşte psihologia epocii şi a autorilor, în particular. Boierii care îşi permit 

luxul de a cocheta cu scrisul nu îşi disimulează nici pe departe procesele sufleteşti. Dimpotrivă: 

lirica lor le dezvăluie existenţa, reflexele mentalitare pătrunse adânc în conştiinţă. Iar dacă aceşti 

privilegiaţi se întâmplă să fie influenţaţi de ideile iluministe care agitau spiritele epocii în Occident, 

acest lucru se realizează la un nivel de suprafaţă: boierii dezavuează conducerea alogenă, însă nu şi 

privilegiile de care beneficiază elita socială. 

 Pentru Ovidiu Papadima, aceşti „amanţi moldo-valahi, instruiţi, rafinaţi şi prefăcuţi‖
30

 

racordează lirica lor de alcov la poezia occidentală ce ilustrează „o altă faţă a iluminismului însuşi, 

compensând rigiditatea raţionalismului său predominant‖.
31

 „un fenomen compensatoriu aproape 

inevitabil, al uscăciunii şi îndepărtării de viaţă, la care dusese imitarea obedientă a modelelor clasice 

ale secolului anterior, ca şi ale Antichităţii‖.
32

 

 O receptare eminamente negativă a „poeziei ușoare, de salon și de buduar‖
33

 concepute în 

Principatele secolului al XVIII-lea întâlnim la Nicolae Iorga. Cel dintâi dintre poeții Văcărești este 

desființat pe un ton ritos: „O mare faimă de poet se leagă de numele lui Ienăchiță Văcărescu. 

Această faimă, o spunem de la început, nu se justifică nici prin numărul, nici prin inspirația, nici 

prin forma poeziei sale.‖
34

 Și, mai departe, istoricul decretează, parcă în consens cu demersul 

demistificator al lui Eugen Negrici: „Nu e un poet, ci un poetic precursor al poeziei.‖
35

 Liricii lui 

                                                             
28 Paul Cornea, Originile romantismului românesc: spiritul public, mişcarea ideilor şi literatura între 1780-1840, 

Bucureşti, Minerva, 1972, p. 268. 
29 Nicolae Manolescu, op. cit., p. 104. 
30 Eugen Simion, op. cit., p. 11. 
31 Ovidiu Papadima, Ipostaze ale Iluminismului românesc, Bucureşti, Minerva, 1975, p. 36. 
32 Ibid., p. 236. 
33 Nicolae Iorga, op. cit., p. 378. 
34 Ibid., p. 392. 
35 Ibid., p. 394. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

687 

 

Alecu Văcărescu îi reproșează căderea în burlesc și absența rafinamentului. Matei Milu este amintit 

pentru meritul de a fi primul poet moldovean din secolul al XVIII-lea – exceptându-i pe autorii de 

versuri la stemă și religioase –, însă poezia sa este etichetată drept deplorabilă. În poetul Costache 

Conachi, Nicolae Iorga identifică exponentul cel mai de seamă al hedonismului caracteristic 

aristocrației moldovene, care contrastează puternic cu cealaltă ipostază a sa, relevată în două 

scrisori, una adresată lui Ioniță Sandu Sturdza, alta, mitropolitului Veniamin Costachi. Ideile expuse 

în respectivele texte în proză,
36

 pe care autorul Istoriei literaturii române în secolul al XVIII-lea le 

consideră drept probă a înțelepciunii și cumpătării, denotă insatisfacția provocată boierului 

moldovean de accelerata occidentalizare și de renunțarea bruscă la aspectele care compuneau 

specificul societății românești până în epoca europenizării. Costache Conachi este conștient de 

necesitatea schimbării, de ireversibilitatea procesului de imitație a valorilor apusene, dar se întreabă 

ce popor occidental merită în cea mai mare măsură să devină reperul regenerării pentru români. La 

antipodul acestor reflecții se situează erotica lui Costache Conachi, compusă din „oftări preliminare, 

un trivial cântec de triumf, cu obscenități cu podoabe, iar, la urmă, dacă intervine moartea sau 

despărțirea, oftări finale, retrospective, scărmănături tragice de barbă boierească‖.
37

 Conchizând, 

Nicolae Iorga situează față în față modelul și replica: poezia apuseană (franceză) este artificială, dar 

elegantă, în timp ce lirica românească de secol XVIII „are toate defectele modelelor, fără să aibă 

vreuna din (sic!) însușirile lor‖.
38

 

 O viziune similară întâlnim la Pompiliu Eliade. Autorul reliefează nonvaloarea liricii lui 

Costache Conachi și a lui Iancu Văcărescu, semnalând banalitatea, prozaismul, lipsa de conținut, 

falsitatea, exagerarea. Pentru Pompiliu Eliade, poezia celor doi autori de la început de veac, 

ilustrând „genul vid‖,
39

 este „găunoasă‖,
40

 lipsa fondului de idei fiind dublată de o absență 

desăvârșită a formei. 

 În afara cântecului de lume, în secolul fanariot se mai cultivă oda, fabula, poemul epic, idila, 

epigrama, satira – specii prin excelenţă clasice. Dar deosebit de apreciate – de receptorii din epocă, 

mai puţin de istoricii literari de mai târziu – sunt aşa-numitele cronici rimate. Majoritatea anonime, 

aceste povestiri în versuri evocă întâmplări extraordinare din istoria naţională, evenimente 

anecdotice şi senzaţionale: uciderea lui Grigore Ghica, a lui Constantin Brâncoveanu ori Constantin 

Hangerli, executarea boierilor Manolachi Bogdan și Ioan Cuza, fuga la Viena a lui Constantin și 

Dimitrie Ipsilanti, gesturi pitoreşti ale unor principi bizari precum Nicolae Mavrogheni. În virtutea 

conţinutului lor adesea tensionat şi a sfârşitului tragic, care naşte meditaţia pe tema sorţii 

schimbătoare, Dan Horia Mazilu le circumscrie orientării baroce din secolul al XVIII-lea. 

Conştiinţa caducităţii valorilor acestei lumi şi a zădărniciei eforturilor omeneşti, care transpare din 

aceste naraţiuni versificate, reprezintă „o constantă a gândirii artistice (şi filosofice) a epocii, 

constantă a cărei origine nu-şi poate afla un context convingător decât în sensibilitatea şi starea de 

spirit modelate potrivit preceptelor Barocului‖.
41

 Raportând aceste producţii artistice preponderent 

anonime la rolul pe care l-au jucat în epocă – acela de a suplini absenţa unei literaturi culte, ţinând 

loc „de gazetă, de roman şi de istorie‖,
42

 Nicolae Manolescu subliniază necesitatea de a le reevalua 

şi a le recunoaşte importanţa în contextul literaturii române vechi.
43

 

                                                             
36 Ibid., pp. 407-409. 
37 Ibid., p. 411. 
38 Ibid.  
39 Pompiliu Eliade, op. cit., p. 263. 
40 Ibid., p. 265. 
41 Dan Horia Mazilu, Literatura română..., ed. cit., p. 275. 
42 Nicolae Manolescu, op. cit., p. 91. 
43 Nicolae Iorga, în op. cit., pp. 373-375, distinge două niveluri valorice pe care se situează aceste creații aparținând 

liricii populare din secolul al XVIII-lea: pe de o parte, există unele compoziții „indicibil de plate‖, redactate de târgoveți 
și denumite generic „poezie politică de bucătărie‖; pe de altă parte, se remarcă „multele, întinsele și frumoasele poezii, 

doine, fragmente epice, cari cântă răzbunătoarea carieră de foc și de sânge a haiducului, ce poartă pe umerii săi flinta 

căzută din mâna soldatului și face să treacă prin trupul iobagului apăsat un fior de mulțumire și de mândrie la sunetul 

bine cunoscut a (sic!) puștii lui fără greș‖. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

688 

 

 Prin urmare, peisajul literar românesc din secolul fanariot ne apare drept sărac în elemente: 

cronici rimate, erotică minoră a poeţilor de la cumpăna dintre secole, alte specii clasice cultivate 

sporadic. În Transilvania, unde Iluminismul se afirmă puternic prin lucrările filologice şi istorice ale 

nucleului de intelectuali din cadrul Şcolii Ardelene, iar opera lor ştiinţifică este subsumată iniţiativei 

privind redobândirea drepturilor românilor, singura creație literară este Ţiganiada lui Ioan Budai-

Deleanu. Cu alte cuvinte, nici în această provincie nu se pune problema vieţii literare ori a 

profesionalizării scrisului. Ne aflăm încă într-o epocă a tatonărilor, în care se scrie pentru uz 

personal, fără o destinaţie publică. Mai mult, nu funcţionează nici conştiinţa dreptului de proprietate 

intelectuală – iar situaţia se va menţine până spre jumătatea secolului al XIX-lea, constituind „o 

probă (involuntară) a perpetuării nefireşti a mentalităţii medievale‖.
44

 
 

BIBLIOGRAPHY 

 

A. Oțetea, D. Prodan, M. Berza, Istoria României, vol. III. Feudalismul dezvoltat în secolul 

al XVII-lea și la începutul secolului al XVIII-lea. Destrămarea feudalismului și formarea relațiilor 

capitaliste, Editura Academiei Republicii Populare Române, București, 1964. 

Cornea, Paul, Originile romantismului românesc: spiritul public, mişcarea ideilor şi 

literatura între 1780-1840, Minerva, Bucureşti, 1972. 

Drace-Francis, Alex, Geneza culturii române moderne: Instituţiile scrisului şi dezvoltarea 

identităţii naţionale, 1700-1900, Polirom, Iaşi, 2006. 

Duţu, Alexandru, Coordonate ale culturii româneşti în secolul XVIII (1700-1821), EDPL, 

Bucureşti, 1968. 

Eliade, Pompiliu, Influenţa franceză asupra spiritului public în România: Originile; Studiu 

asupra stării societăţii româneşti în vremea domniilor fanariote, Institutul Cultural Român, 

Bucureşti, 2006. 

Iorga, Nicolae, Istoria literaturii române în secolul al XVIII-lea (1688-1821), Vol. II, Epoca 

lui Petru Maior Ŕ Excursuri, Ediție îngrijită de Barbu Theodorescu, Editura Didactică și 

Pedagogică, București, 1969. 

Manolescu, Nicolae, Istoria critică a literaturii române, Editura Fundaţiei Culturale 

Române, Bucureşti, 1997. 

Mazilu, Dan Horia, Barocul în literatura română din secolul al XVII-lea, Minerva, 

Bucureşti, 1976. 

–, Literatura română barocă în context european, Minerva, Bucureşti, 1996. 

Negrici, Eugen, Iluziile literaturii române, Cartea Românească, Bucureşti, 2008. 

Papadima, Ovidiu, Ipostaze ale Iluminismului românesc, Minerva, Bucureşti, 1975. 

Păcurariu, Dim., Curente literare româneşti şi context european: clasicism, baroc, rococo, 

romantism, realism, naturalism, Victor, Bucureşti, 1998. 

Simion, Eugen, Dimineaţa poeţilor: eseu despre începuturile poeziei române, postfaţă de 

Valeriu Cristea, ediţia a IV-a, revăzută şi adăugită, Polirom, Iași, 2008. 

Vintilă-Ghițulescu, Constanța, Patimă şi desfătare: despre lucrurile mărunte ale vieţii 

cotidiene în societatea românească (1750-1860), Humanitas, Bucureşti, 2015. 

 

 

                                                             
44 Eugen Negrici, op. cit., p. 216. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:25 UTC)
BDD-A29539 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

