
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

670 

 

REVERIES OF THE FIRMAMENT IN ARCHAIC MYTHOLOGIES 
 

Andrei-Călin Zamfirescu 

PhD. student, Babeș-Bolyai University of Cluj-Napoca 
 

 
Abstract: The present essay proposes a foray into the structure of various archaic and ancient mythological 

cosmologies, with the primary objective of describing and comparing the numerous facets through which 

these systems have interpreted or represented the skies. To this end, ancient texts Ŕ which serve as primary 
sources Ŕ as well as the theoretical works of notable mythologists and historians of religion are cited. In 

order to provide a more expanded view of the subject matter, a disparate array of mythologies is intertwined 

with the theorizations of multiple Ŕ sometimes competing Ŕ academic schools of thought.  
 

Keywords: comparative mythology, history of religions, sky, ancient literature, primitive cultures; 

 

 

Relaționarea dintre om și bolta cerului a constituit din cele mai înnegurate adâncuri ale 

timpului unul dintre punctele centrale (sau cel puțin imposibil de ignorat) ale oricărui sistem 

mitologic riguros conturat. Sub diverse auspicii, firmamentul a servit drept chezaș al statutului 

omului în universul său, fie în calitate de corpuscul infinitezimal de mic și alienat, de punct mistic 

în care e permisă autoreflexia marelui mecanism, fie de microcosm simetric cu macrocosmul de 

care este inexorabil legat. Această varietate de raportări a fost plăsmuită cu toată suita de coloraturi 

și parfumuri disponibile speculațiilor ontologice.   

    De la optimism debordant la nihilism absurd, omul nu a încetat de-a lungul mileniilor să 

emită teorii și să proiecteze grilaje semantice cu privire la infinitatea cosmică sub a cărui cupolă s-a 

născut. Ține de o convingere personală (bineînțeles, nu întru totul originală) și poate constituie un 

caz de „wishful thinking", să se emită în continuare ipoteza că vechile obsesii mitologice legate de 

ceruri continuă să se găsească regenerate, din nou și din nou, în decursul istoriei și până în 

contemporaneitate. 

 Prin acest punct de plecare (sau de decolare) nu se caută arborarea unui stindard al 

esențialismului, sistem ai cărui adepți adesea militează pentru reveniri sau recuperări ale 

arhaismului- cu toate valorile pe care le-ar putea presupune acesta. În schimb, se vrea transmisă cât 

mai clar ideea conform căreia acest focar de magnetism al conștiinței umane- cerul- nu și-a slăbit 

forța de atracție în cursul secolelor, ci reușește în continuare să se constituie ca unul din multe alte 

repere mai mult sau mai puțin conștiente ale marii povestiri a tribului, adică a istoriei umanității, așa 

cum a fost (poate, totuși, esențialist) denumită de Ezra Pound.   

    Arhetipul firmamentului, izvorât din miticele timpuri ale paleantropilor sau, la fel de  

probabil, precedându-le, a ghidat imaginația și conștiința amfibiană (în sensul lui A. Huxley sau L. 

Blaga, desigur) ale celor mai misterioși și timpurii strămoși ai omului. A oferit un resort de speranță 

și reverență fondatorilor civilizației, a supraviețuit amurgului zeilor de la finele antichității, precum 

și amurgului idolilor- preconizat de Nietzsche în plină epocă modernă occidentală „dezvrăjită". Nu 

zigguratul, ci observatorul astronomic e cel care scrutează azi înălțimile nocturne, însă ambele 

împart în continuare același scop inconștient, generalizat. Anume, de contemplare și penetrare a 

misterului panontic care nu a încetat să fascineze decât pe cei suficient de alienați de către minunata 

lume nouă a secolului XXI (parafrază nu după Miranda, ci după John Sălbaticul).  

 Acei „angelheaded hipsters burning for the ancient heavenly connection to the starry 

dynamo in the machinery of night"
1
 a căror odă o declamă Ginsberg printr-un urlet, pot fi la fel de 

                                                             
1Allen Ginsberg,  Howl and Other Poems, City Lights, USA, 2001, p.10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

671 

 

bine reprezentanții deziluzionați ai mișcării beat și ai contraculturii americane, cât și tlamatinimii 

mezoamericani (originalii existențialiști ai Noii Lumi) sau șamanii celor mai arhaice comunități de 

vânători-culegători. Avântul uman înspre înălțimile stelare empirice sau înspre un metaforic Cer 

Empireu se arată inepuizabil și, precum obiectul său, etern regenerabil- pentru a folosi o sintagmă 

preluată din speculațiile arhitectului Buckminster Fuller.  

 Acest eseu va căuta să elucideze formele mitologice în care s-a manifestat acest avânt în 

cadrul unor culturi și civilizații arhaice, precum și modulațiile sale în funcție de „matricea stilistică" 

ce le-a dat naștere. Concomitent, se vor invoca unele contribuții relevante din domenii adiacente 

(antropologie, psihanaliză, psihologie, mitologie comparată și istorie a religiilor, cu anumite apeluri 

și la filosofie sau științele naturii) cu privire la interpretarea datelor de care dispunem și pe care, 

selectiv, le vom expune.  

    Arealul geografic din care vom extrage aceste date va fi vast, iar investigația va trebui 

ghidată de o direcție cât de cât recognoscibilă. În primul rând, ne vom limita la a privi aspecte de 

mitologie legate de dimensiunea cerurilor- așa cum apar în rândurile unor culturi arhaice. Prin 

arhaice, înțelegem, într-un sens foarte general, pre-creștine. Se va începe cu prezentarea unor tipare 

relevante în rândurile comunităților pre-istorice, urmând un fir al analogiilor care ne va conduce, pe 

rând, prin culturile inuite și turco-mongole, asiatice, mesopotamiene, elene, africane, oceanice și, la 

final, mezoamericane. 

 Pentru a descinde la începuturile examinabile ale fenomenului mitologic, este suficient 

pentru moment să apelăm la primele capitole din primul volum din Istoria credințelor și ideilor 

religioase al lui Eliade. O afirmație, devenită aproape mantră, se repetă de-a lungul prezentărilor 

teoriilor cu privire la emergența culturilor paleolitice și ale paleantropilor: nu trebuie să presupunem 

că o practică anume își are obârșia în aceeași perioadă cu cele mai vechi documente care o atestă. 

Relicvele rarisime care au fost descoperite din ere apuse de peste 10.000 de ani nu ne comunică 

nimic definitv în privința vârstei practicii sau ideii sacre pe care ar putea-o implica. Eliade, pledând 

pentru acel homo religiosus, coexistent cu ipostaza de homo faber, homo ludens și homo sapiens a 

paleantropilor emite o ipoteză care nu și-a găsit nici azi suficientă acoperire experiențială, sub 

forma unor dovezi materiale convingătoare.   

    Însuși Eliade susținea că, mai întâi de toate, obiectele  investite exclusiv cu valențele 

sacrului tind să fie din categoria celor mai perisabile, mai ales ținând cont de vastitatea temporală și 

de nenumăratele intemperii pe care au trebuit să le înfrunte din preistorie. Apoi, puținele artefacte 

care au fost într-adevăr găsite și care, fiind în principal unelte sau arme- în sfârșit, obiecte de uz 

casnic sau mercantil, par să susțină empiric doar prezența ipostazei de homo faber. Însă Eliade, 

amintind teoriile sale deja bine formulate cu privire la dialectica sacrului, atrage atenția asupra 

faptului că orice obiect sau fenomen, deci și relicvele descoperite, ar fi putut fi „receptacolele" unor 

hierofanii, kratofanii sau teofanii pentru primitivii care le-au dat formă. Orice ocupație sau activitate 

ar fi fost susceptibilă să fie încadrată în aureola sacrului, iar uneltele care, pentru un arheolog 

modern nu ar reprezenta decât dovezi ale unor activități pragmatice, ar fi beneficiat (foarte probabil) 

în comunitățile arhaice de învestiri magico-religioase suplimentare.   

    În ceea ce privește raportarea la dimensiunea astrală a paleantropilor, aceste idei fac 

cunoscută obscuritatea cu care ne confruntăm în privința sistemelor pe care acești antemergători ai 

primelor comunități sedentare le-ar fi elaborat. Este deci necesar- pentru a regăsi idei mai coagulate- 

să urcăm dinspre beznele preistoriei înspre era încadrată între paleolitic și neolitic. În privința 

dialecticii sacrului a lui Eliade, ea va deveni din ce în ce mai relevantă în demonstrațiile ce vor 

urma. Pentru moment, vom aminti de un al doilea set de coordonate teoretice care va înlesni 

orientarea prin meandrele istoriei timpurii. Mitologul comparatist american Joseph Campbell este 

cel care le elaborează, cu precădere în volumul enciclopedic Masks of God: Primitive Mythology și 

în arhicunoscutul The Hero With a Thousand Faces. 

 Campbell delimitează în patru mari categorii modalitățile de raportare a comunităților 

primitive la existența și universul înconjurător. Prima este atitudinea de simultană afirmare a vieții 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

672 

 

și negare a morții, traseul existențial fiind infinit și linear. A doua este cronologic mai recentă, 

devenind dominantă în societățile de agricultori neolitici, și presupune o viziune circulară asupra 

universului, viața și moartea fiind legate într-un ouroboros în care se devorează reciproc, însă își și 

dau naștere una alteia conform unei ritmicități tainice. A treia modalitate de raportare presupune 

negarea existenței și retragerea din ea, fiind percepută ca sursă de suferință și entropie inalterabilă. 

În sfârșit, a patra modalitate este cea mai pragmatistă. Ea observă lipsurile vieții, însă își propune ca 

prin diverse metode să le transceandă, profețind ere ale fericirii universale într-un viitor mai mult 

sau mai puțin îndepărtat.   

    Este lesne de înțeles că orice mitologie elaborată de către o astfel de comunitate va continua 

să poarte peste veacuri unul din acești sâmburi de ontologie timpurie (și totuși actuală, întrucât 

Campbell va susține că până și sistemele de gândire premoderne și moderne se mulează pe aceleași 

structuri).   

    Mai întâi, teoretizată și ca fiind cea mai veche, este menționată tendința dominantă și 

specifică triburilor de vânători-culegători, observabili în timpuri recente în zonele de stepă și în cele 

septentrionale, cum ar fi la urmașii comunităților turco-mongole din Orient sau inuiții din nordul 

Canadei și Alaskăi. Austeritatea și condițiile deosebit de aspre ale existenței cotidiene cu care astfel 

de culturi se confruntau regulat au determinat apariția unei raportări ușor paradoxale la univers, cu o 

eschatologie optimistă (cel puțin în comparație cu sistemele negaționiste mai rafinate de mai târziu) 

luată în tandem cu o groază adânc înrădăcinată pe care o vom analiza în continuare.   

    Pentru comunitățile arhaice de vânători, moartea ca fenomen imediat este o prezență 

aparentă indubitabilă, însă ea nu există la modul absolut. Am putea spune că ea nu are nici o putere 

în calitate de agent al finalității. Cursul existenței este de o linearitate inalterabilă și fără de sfârșit. 

Aici, Campbell intervine (menționând numele maestrului său, Heinrich Zimmer) și încearcă să 

explice care ar fi setul de cauze plauzibile pentru producerea unor astfel de atitudini culturale,  

aproape general valabile. Influențat și de psihanaliza freudiană, marele indiolog Zimmer va accepta 

și re-disemina unele teorii elaborate de Leo Frobenius în raport cu fenomenul cultural denumit 

„paideuma".  

 Acest proces, redat succint, afirmă că geografia, clima și alte date spațio-temporale 

irepetabile din realitatea senzorială imediată exercită o influență directă asupra unei culturi date și 

deci și asupra oricărui produs al ei. Astfel, spre exemplu, un basm medieval eroic central-european 

ar prezenta un protagonist trecând granițele unui „celuilalt tărâm" forestier, înarmat cu o spadă sau 

topor și înfruntând o ființă locală hiperbolizată, cum ar fi un lup monstruos. Între timp, o poveste 

similară din polinezia primitivă ar înfățișa un protagonist asemănător trecând granițele unui 

„celuilalt tărâm" oceanic, coborând în adâncuri înarmat cu o undiță sau suliță și confruntându-se cu 

un cefalopod, cetaceu ori crustaceu de proporții terifiante.   

    Iar în cazul comunităților arhaice de vânători-culegători, teoretizează Campbell, abolirea 

morții și îmbrățișarea infinitului, ca pietre de boltă ale gândirii lor, ar putea proveni cel puțin parțial 

din influența pe care mediul lor și activitățile întreprinse au exercitat-o asupra inconștientului lor. 

Stepele și pustietățile vaste în care acești oameni își perpetuau existența ofereau din prima o dublă 

deschidere înspre infinit - în primul rând, prin vastitatea unui orizont plan, dar mai ales prin 

omniprezența bolții cerești, percepută mereu în toată imensitatea ei. Această dublă revelare a unui 

cerc existențial fără circumferință a hrănit creativitatea vânătorilor septentrionali și i-a deschis 

conceperii (nu doar abstracte) a eternității.  

 Însă activitatea lor principală de subzistență gravita în jurul morții. Oasele animalelor răpuse 

erau păstrate, plasate în puncte încărcate cu valențe sacre (cranii de urs depuse în peșteri tainice sau 

cranii de ungulate strategic montate la răscruce de drumuri, în plină tundră). Un mecanism 

psihologic de auto-apărare s-ar fi putut dezvolta în urma acestor confruntări repetate cu evenimente 

violente, traumatizante și totuși necesare pentru supraviețuire. De aici a început să se concretizeze 

speculația conform căreia moartea – ca finalitate – nu există, întrucât animalele vânate își pot 

continua existența în alte spații nevăzute (pe care sacerdotul local, șamanul, era bineînțeles capabil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

673 

 

să le scruteze) sau revin mereu odată cu întoarcerea unui anumit anotimp, când ciclul vânătorii 

poate reîncepe.  

 Însă nu este vorba de o formă de revenire la viață după o perioadă de stingere parțială sau 

totală, ci doar de transmigrare perpetuă dintr-un spațiu al existenței în altul. Viața este un liant 

neîntrerupt care nu poate decât să se extindă la infinit. Astfel, vânătorul arhaic se proteja inconștient 

de grozăvia acțiunilor sângeroase ce trebuiau întreprinse pentru a asigura hrana întregii comunități. 

E posibil ca cerul să fi jucat un rol deosebit și în intuirea acestui preambul interminabil între lumea 

senzorială și o lume diafană a spiritelor. Ciclul noapte-zi, în tandem cu observarea apariției acelorași 

obiecte cerești cu regularitate, ar fi putut hrăni emergența concepțiilor arhaice despre un univers 

înconjurător dinamic și durabil în același timp.   

    Dar să revenim asupra figurii centrale a șamanului. Stăpân al focului, călător spre tainicele 

lumi siderale și intermediar între om și spirite, acest sacerdot primitiv  însuma adesea în persoana sa 

toate calitățile care mai târziu vor forma baza activităților teoretice, artistice și tehnologice ale 

civilizației (era adesea concomitent lider spiritual, filosof, bard, dansator sau făurar). Extazul 

șamanic din iurtele mongole sau tipiurile nord-americane presupuneau aproape întotdeauna o 

ridicare simbolică la cer. Orificiul din vârful cortului extatic reprezenta calea de acces înspre 

înălțimi și lumea cealaltă, iar fumul constituia vehiculul inițial de transport (succedat apoi cel mai 

adesea de o tobă ceremonială sau de un animal totemic protector).  

 În alte cazuri, calea de acces înspre înălțimi era simbolizată de un copac cosmic de 

dimensiuni pe potrivă de impresionante, pe care șamanul îl escalada prin propriile puteri, sau în 

vârful căruia era purtat de diverse ființe înaripate care adesea îl supuneau unui ritual de sparagmos 

odată ajuns în vârf. Dezmembrarea și recompunerea ritualică, având ca rezultat obținerea unui corp 

spiritual de compoziție metalică sau minerală se mulează în mod cert pe definiția generală pe care 

Lucian Blaga o dă religiei, văzută ca o încercare de autototalizare sau autorealizare a individului în 

raport cu anumite coordonate ultime ale existenței.  

 Urcarea șamanului la cer în vederea perfecționării și purificării trupului spiritual se poate 

lămuri în modul următor: dacă cerul reprezintă un model  perceptibil al absolutului, orice dorință 

umană de a-l pătrunde coincide la nivel metaforic și inconștient cu o dorință de imortalizare sau de 

eliberare din timpul istoric. "Trăind în cercul (nostru) strâmt"
2
 nu ne petrece defel nici un noroc, 

întrucât a fi supus timpului înseamnă a fi destinat degradării. "Nemuritor și rece"
3
, fiecare astru e 

susceptibil de a se concretiza ca o țintă ce garantează o posibilă evadare a individului în eternitate. 

 Acest tip de interpretare devine poate și mai plastic dacă optăm să îl ilustrăm cu ajutorul 

concepției mongole asupra structurii lumii. Pentru acest popor, centrul – atât al activității casnice, 

cât și al sacralității era reprezentat de iurtă. Însăși cosmologia mongolă era structurată astfel încât să 

se creeze o simetrie macrocosm-microcosm, bolta cerului reprezentând marea iurtă cosmică, 

acoperiș al întregii lumii. Liantul care unea această Iurtă Absolută cu lumea terestră consta în micile 

iurte ale comunităților nomade. Oricare dintre acestea trebuia să fie ridicată după reguli și metode 

stricte, astfel încât să imite structural corespondentul sau sideral. În calitate de omphalos-uri 

răsfirate, fiecare cămin mongol avea capacitatea de a se potențializa ca edificiu cosmoid și centru al 

lumii, prin aderarea cât mai precisă la modelul dat de către firmament. 

 Mai mult, fiecare colonadă de fum care se înălța din iurtele-microcosm îndeplinea o sarcină 

esențială, anume de a servi pe post de bârnă-suport pentru iurta cerească. Rolul căminului se dubla 

astfel, găsindu-se în ipostaza de omphalos dar și de axis mundi. E lesne de speculat că prin acest 

sistem mitologic se căuta și menținerea stabilității și unității tribului. Și nu apare ca un fapt 

surpinzător că în fruntea sacralității turco-mongole se cristaliza figura unui zeu masculin 

cosmocrator, un Tată Ceresc protector denumit „Tangri" (cu variante ușor modificate) de către 

majoritatea acestor comunități.   

    Culoarea emblematică a acestui patriarh al înaltului era albul, înglobând în sine totalitatea 

                                                             
2Mihai Eminescu, Poesii,  Editura Academiei Republicii Socialiste Romane, Bucuresti, 1989, p. 300. 
3Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

674 

 

tundrei înzăpezite și a cerului înnorat în plin viscol. O altă trăsătură de corp ceresc- luminozitatea sa 

orbitoare, constituia  un exemplu a ceea ce Rudolf Otto a denumit „numinosul", fulgerele sau 

aurorele boreale nocturne inspirând reverență, fascinație și teroare nomazilor- percepute ca fiind 

teofanii ale lui Tangri. La sud, pe crestele Tibetului arhaic, atât religia Bon cât și cultul fără de nume  

autohton (ce fusese treptat înlocuit de aceasta) acordau o importanță deosebită luminii astrale și 

metafizice. Un axis mundi al acestor mitologii autohtone pre-budiste era așa numita funie de 

lumină, care asigura o legătură mult mai intimă și directă a individului cu bolta cerească locuită de 

zei,  spirite  și  alte entități supraterestre.  

 Existentă în cazul fiecărui om, însă devenită cel mai lesne de perceput la marii monarhi și 

sacerdoți, acest cordon ombilical supranatural al funiei de lumină pornea din creștetul capului și 

urca la cer, de unde ființele panteonului puteau direcționa comportamentul oricărui individ. În 

momentul morții, proaspătul decedat se prăbușea la pământ ca rezultat al retezării funiei de lumină, 

asemeni unei marionete cu sforile tăiate. Pentru gândirea mitologică pre-budistă tibetană, pierderea 

contactului cu spațiul sacru al firmamentului nu putea avea decât învestiri fatale. Până și în secolele 

imediat următoare, budismul tibetan avea să încorporeze în jargonul său liturgic numeroase referințe 

la lumini și spații siderale.   

    Bardo Thodol, cartea tibetană a morților, este probabil exemplul cel mai cunoscut care 

descrie temeinic itinerariul post-mortem al sufletului prin astfel de tărâmuri. Expresii precum 

„lumina albă a Vidului" conțin într-însele sâmburi ce satisfac rigorile semantice ale ambelor forme 

de religie tibetană, vechi și noi, și au încurajat neîndoielnic sincretismul cultelor autohtone cu 

budismul adus progresiv din sud. Detalii mai amănunțite despre acest proces, precum și despre 

gândirea religioasă din spațiul tibetan arhaic se regăsesc în ultimul capitol al celui de-al treilea 

volum din Istoria credințelor și ideilor religioase al lui Eliade. Pentru moment, a fost îndeajuns să 

fie punctată centralitatea de care se bucură spațiul mitologizat al cerului pe înălțimile regiunii ce își 

merită pe drept supratitlul de acoperiș al lumii. 

 Rămânând în limitele Asiei Centrale, regiunea Chinei pre-dinastice oferă o altă șansă de a 

examina pe scurt o manifestare a subiectului nostru de interes. Shang-Di este numele uneia dintre 

cele mai vechi divinități din acest spațiu, o altă Ființă Supremă de factură cerească, demiurgică. Din 

puținele artefacte ce datează din aceste perioade obscure se poate extrage imaginea generală a unui 

cult al divinităților astrale.   

    În secolele în care taoismul filosofic și religios se impun ca sisteme la fel de dominante ca 

mai laicul sistem confucianist, firmamentul nu încetează să fie un principal spațiu idealizat după 

modelul curții regale și al instituțiilor principale de stat. Desigur, taoismul filosofic și cel religios 

diferă considerabil unul de celălalt, în măsura în care primul apare epurat de cetele de mii de ființe 

supranaturale și inumerabilele rigori ritualice ale celui de-al doilea. Tao rămâne în ambele ramuri 

procesul impersonal activ în natură și dincolo de ea, generator al cerului și al tuturor lucrurilor 

însumate sub bolta lui.   

    Birocrația cerească, aproape kafkiană prin dimensiunile ei absurde, descrisă de taoismul 

religios reprezintă în mare măsură o degradare de la ideile textului Tao Te Ching al lui Lao Tzu. 

Îmbrățișată de popor la scară largă, fie și prin autoritatea numeroșilor sacerdoți care vin să 

interpreteze și să facă adăugiri doctrinei filosofice originale, lumea supranaturală a taoismului 

religios se conturează ca o imensitate siderală locuită de notari, secretari, mesageri și scribi. Dacă 

pentru Zhuang  Ze, discipol al lui Lao Tzu, este suficient pentru înțelept să își găsească refugiul în 

cer (metaforă a debarasării de diversele polarități percepute în lumea sensibilă și abstractă), pentru 

taoismul religios sunt necesare interminabile procese de invocare și apelare la o lume supranaturală 

suprapopulată. 

 Se poate urmări același tipar mitologic de microcosm care emulează structural un 

macrocosm ideal ceresc. Palatele, birourile, sălile de judecată și de consiliu precum și anticamerele, 

sălile de așteptare sau arhivele cerești reprezintă variante hiperbolizate calitativ și cantitativ ale 

curților dinastice de pe pământ. Bineînțeles, simetria structurală cer-pământ vine să legitimeze 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

675 

 

ordinea terestră și să păstreze un status-quo dorit de figurile de autoritate. Astfel, deși similare ca 

nume, se poate observa la o primă vedere  cât de diferit se arată în profunzimile plăsmuirilor lor 

mitologice cele două ramuri ale taoismului arhaic.  

    În privința ideii de simetrie și solidaritate dintre terestru și ceresc (de factură arhitectonică, 

structurală sau metafizică și morală), cele mai abundente exemplificări se pot regăsi în spațiul 

Mesopotamiei, la mai toate culturile și civilizațiile ce și-au atins aici apogeul. Cultura care a zidit 

Ierihonul, sumerienii, akkadienii, asirienii, babilonienii, hurriții și hitiții, și-au lăsat amprenta 

colectivă în pustietățile și pe înălțimile tărâmului întins între Tigru și Eufrat. 

 Categoriile abisale ale spiritului, matricea stilistică ce i-a îndemnat constant să cerceteze 

regularitățile și imensitățile cosmice a condus spre nașterea primelor mitologii matematice, și 

implicit a primelor încercări sistematizate de studiere a lumii naturale. Lucian Blaga, în primele 

capitole ale primului volum din trilogia culturii, Știință și creație, analizează corpusul de porniri 

culturale inconștiente mesopotamiene și ajunge să definească pietrele de temelie ale gândirii 

mitologice întreprinse de civilizațiile respective. Obsesia pentru dimensiunea celestă este, 

bineînțeles, una dintre acestea.   

    Primul fapt curios despre cosmologia mesopotamiană constă în faptul că orizontul ontologic 

ultim este unul acvatic. Cosmosul este, în esență, o bulă de existență materială închisă între „Apele 

de sus" și „Apele de jos". Muntele cosmic, pe al cărui vârf se află zeii dedați la banchetul lor 

perpetuu, este punctul de sprijin care menține cele două abisuri acvatice separate și asigură 

continuitatea lumii terestre. Un nou exemplu de axis mundi pentru care aflăm și un corespondent 

pământesc, anume zigguratul.   

    „Înălțimile" menționate și în Vechiul Testament pe care popoarele politeiste din Canaan 

aduceau ofrande „baalilor" și „astartelor" sunt reiterări ale acestori vechi munți cosmici la scară 

redusă, făuriți de mâna omului. Urcând în spațiul din vârful unui ziggurat, individul imita acte ale 

unor Eroi și Ființe Supranaturale care urcau în ceruri, la acel banchet al zeilor, pentru a le solicita 

atenția sau ajutorul. Despre supremația dinastică a familiilor de zei ai cerului  amintea Lucian 

Blaga, cu următoarea precizare: nici una dintre ele nu constituie o forță suverană eternă. 

 Fiecare generație de zei, după o perioadă incomensurabilă după standarde umane, este 

succedată (prin uzurpare violentă sau descendență regeneratoare) de către o alta. Se întrevede aici 

întregul set de categorii abisale ale culturilor mesopotamiene: obsesie pentru simetrii, regularități 

ouroborice, calcule și timp cosmic, construcții gigantești, toate hiperbolizate într-un spațiu ceresc 

megalomanic, până la limita capacității combinatorice a minții. Opere epopeice redescoperite, 

precum Epopeea lui Ghilgamesh sau Enuma elish (Când sus) oferă informații cu privire la 

cosmogonie după viziunea mesopotamienilor, precum și asupra metafizicii lor, de o factură deosebit 

de pesimistă. 

    În zeul-erou Marduk se întrupează toate valorile unei Ființe Cerești temerare și 

soteriologice, adulată de mulțimi cu aceeași fervoare de care au avut parte Osiris al Egiptului, 

Varuna al hindușilor sau Maui, demizeul polinezian. Ucigând monstrul primordial Tiamat, sursă a 

unei fertilități monstruoase și simbol al haosului  pre-cosmogonic, Marduk instaurează o nouă eră 

guvernată de ordine, la care poate adera și speța omenească, proaspăt născută din sângele 

arhidemonului decapitat Kingu. După cum se întâmplă adesea în cosmogonii, leșurile unor monștri 

ajung să servească drept fundament generativ al unei lumi a dihotomiilor.   

    Materie informă, neordonată, inferioară devine formă structurată, organică, guvernată de 

legi restrictive. Acest motiv mitologic al despărțirii cerului de pământ apare repovestit în numeroase 

culturi, cu mici variațiuni tematice. Castrarea lui Ouranos, după cum ne apare povestită în theogonia 

lui Hesiod, despicarea lui Tiamat, formarea lumii din corpul macranthropului celest Purusa în 

hinduism sau din cel al uriașului Ymir la scandinavi, toate oferă o explicație alegorică pentru 

emergența ordinii din haos și pentru apariția seturilor de polarități caracteristice lumii așa cum apare 

conștiinței umane. 

 În afară de înfrângerea/sacrificarea unui monstru sau gigant primordial, mai există varianta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

676 

 

cosmogonică a separării cerului de pământ. Adesea cerul este masculinizat, după cum au arătat-o și 

exemplele precedente de Ființe Cerești de tip patern, în timp ce pământul apare reprezentat ca 

„mamă-glie" sau „mater Gaia". Cosmogoniile care au în vedere astfel de cupluri primordiale deseori 

descriu o lume timpurie pre-duală, în care cuplul originar exista împreunat, adesea dând naștere la o 

panoplie variată de ființe grotești.   

    Coroborând cele două viziuni pre-cosmogonice, se poate întrevedea apariția regulată a ideii 

că Haosul are avantajul de a fi învestit cu o fertilitate exuberantă, însă are și dezavantajul de a 

genera în exces și după hazard, de unde rezultă un flux constant de creaturi monstruoase, al cărui 

izvor trebuie stopat de un Zeu Demiurgic sau Demi-Zeu Eroic. Maui este cel care în miturile 

genezice din Samoa desparte cuplul pământ-cer, care nu permitea nașterea universului și inhiba 

întregul cosmos gestant. Numeroși Zei inferiori ai Africii Centrale și de Vest îndeplinesc aceeași 

sarcină, permițând irumperea noii lumi în interstiția ce se creează între cuplul separat.   

    Titanii și mulți dintre monștrii mitologiei elene au luat naștere din împreunarea lui Ouranos 

cu Gaia, tatăl ascunzându-și progeniturile în întunericul Tartarului, îngrozit de aspectul lor hidos, 

însă incapabil de a se opri din generarea lor. Cronos (timpul cosmic) este cel care stopează 

fertilitatea incontrolabilă a lui Ouranos prin mutilarea sa, uzurpându-i locul, apoi fiind uzurpat la 

rândul său de către Zeus, altă ipostaziere a Tatălui Ceresc, de data aceasta modelat după ordinea și 

anthropocentrismul lumii inaugurate după răsturnarea lui Ouranos. 

 În rândurile hurritilor și hitiților, Baal este un exemplu comparabil cu Cronos sau Marduk, 

ca zeu al cerului și al vânturilor mai tânăr, ce-și detronează „strămoșul" dar rămâne mereu 

amenințat de aceeași soartă. Sinteze de tip Baal-Zebub s-au format probabil în termeni mitologici ca 

un armistițiu metafizic între doi zei „concurenți" la tronul supremației, iar în termeni culturali ca 

unire sincretică a două culte aflate în competiție de popularitate și influență. Iar în acest caz, până și 

numele de Baal-Zebub a fost la rândul său asimilat de creștinism ca „Beelzebub", arhidemonul 

„stăpân al muștelor".  

    Însă în urma tuturor acestor permutări, ce se întâmplă cu acei Tați Cerești cosmocratori 

îndepărtați de la suveranitate? În mod frecvent aceștia devin ipostaziați ca zei înstrăinați, dei otiosi 

care încetează să se implice activ în lumea pe care în multe cazuri au făurit-o cu sau fără intenție. În 

mare măsură ajung să fie cvasi-uitați și înlocuiți de odraslele lor mai personale și, deci, mai 

populare prin familiaritatea lor sau prin solidaritatea lor cu omul. Eliade menționează astfel 

categoria zeilor uranieni în capitolul din al său Tratat de istorie a religiilor, care abordează 

problematica supremației Cerului în mitologiile cele mai arhaice. 

 Capitolul începe cu următoarea afirmație îndrăzneață: „Cea mai populară rugăciune a lumii 

e adresată „Tatălui nostru care este în ceruri". S-ar putea ca și cea mai străveche rugăciune să se fi 

adresat tot unui asemenea Părinte ceresc – ceea ce ar explica mărturia unui african din tribul ewe: 

Acolo unde e cerul, acolo e și Divinitatea"
4
. Urmând acestei afirmații, Eliade caută să demonstreze 

că cele mai vechi societăți primitive aveau, probabil, ca epicentru al sacralității un astfel de Zeu 

Ceresc cosmocrator, omniprezent și impersonal. Aceștia ar scădea în ochii membrilor comunității, 

ca importanță ritualică, prin însăși natura lor prea transcendentă.  

 Dezinteresați, lipsiți de o formă concretă sau imagine capabilă de a fi contemplată, Zeii 

Cerești supremi ar fi pierdut teren în favoarea unor zei mai delimitabili și simbolizați de obicei într-

un astru specific (Zeițe și Zei Solari sau Selenari) sau aspect ceresc subordonat și mai ușor 

personalizabil (vântul, furtuna, fulgerul etc.). Odată cu neoliticul, culturile agrare sedentare se 

înmulțesc, iar locul central al mitologiilor lor este ocupat în general de zeițe ale fertilității și 

vegetației, „Mater Gaia" din duetul primordial amintit. Marile religii monoteiste de sorginte iudeo-

creștină, precum și mișcări ca deismul din Epoca Luminilor vor constitui reveniri în prim-plan 

religios al Zeilor Cerești patriarhali omnipotenți. 

 În ceea ce privește înlocuirea Zeilor Cerești supremi dar abstracți cu Zeii Solari personali, 

un exemplu excelent ne stă la îndemână în ceea ce privește mitologia Egiptului. Deși Ra (mai târziu 

                                                             
4Mircea Eliade,  Tratat de istorie a religiilor, Editura Humanitas, Bucuresti, 2013, p. 58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

677 

 

Amon-Ra) reprezintă Zeul Suprem cel mai recognoscibil din panteonul egiptean, mai puțin 

cunoscutul Ptah este divinitatea obscură care „plutește deasupra apelor" primordiale (expresie 

familiară) și creează lumea dintr-un Lotus originar. Cartea egipteană a morților abundă în descrieri 

ale spațiilor străbătute de barca solară a lui Ra, precum și ale tărâmului zeului Osiris, Amenti, unde 

sufletele decedaților urcă navigând pe bărci zburătoare și se inițiază în misterul unității și 

interșanjabilității tuturor zeilor.   

    La vest și la sud de Egipt, anume la hamiți și etiopieni, concepțiile legate de cer vor fi foarte 

precis punctate și delimitate de Leo Frobenius în cele două volume ale operei Cultura Africii. 

Pentru etiopienii arhaici, firmamentul reprezintă o boltă căscată înspre infinitul cosmic și spre 

misteriosul ținut al strămoșilor și al morților-vii (adică morții ce nu au fost încă uitați de 

comunitate). Dimpotrivă, pentru hamiți, lumea e formată ca un disc având plasat deasupra 

acoperișul boltit, finit și închis al cerului. Transcendentalitatea cerească mistică a mitologiei 

egiptene, finitudinea universală hamită și amețitoarea infinitate a cosmologiei etiopiene s-au născut 

în același creuzet african, influențându-se reciproc de-a lungul veacurilor dar păstrându-și intact 

caracterul individual.   

    O altă viziune asupra unui cer finit, de data aceasta nu spațial, ci temporal, poate fi regăsită 

dincolo de oceanul Atlantic, la populațiile din Mezoamerica. Universul aflat în perpetuă 

degenerescență trebuie constant tămăduit, iar simbolul vieții, Soarele (adesea asociat cu zei cu 

formă animalieră sau cu mari conducători ai trecutului deificați, precum Quetzalcoatl- devenit zeul 

reprezentat ca șarpe zburător cu pene), trebuia hrănit cu sângele sacrificiului uman, practicat cu 

fervoare și cu precădere  în marile orașe sacre maiașe.   

    Pumnalele ritualice folosite în aceste rituri proveneau în general din alte corpuri cerești, 

materialul cel mai des utilizat fiind fierul meteoritic. Când conchistadorii europeni i-au întrebat pe 

localnici din ce mine provin metalele pentru cuțitele lor de la brâu, ei ar fi arătat spre cer. Și nu este 

întâmplător că și mesopotamienii, la fel de obsedați de scrutarea cerului în căutare de semne și legi, 

foloseau la începuturi tot fierul meteoritic. Sugestivă este ideograma sumeriană pentru „fier", 

ANBAR, compusă din ideogramele pentru „cer" și „foc". David Carrasco vine să descrie cu 

precizie principalele rituri sacrificiale și sistemele de gândire ale civilizațiilor mezoamericane, în al 

patrulea volum al Istoriei credințelor și ideilor religioase, coordonat de Ioan Petru Culianu. 

 Așadar, pentru a conclude, multitudinea de exemple pe care am căutat să le enumerăm, 

amintind de atâtea culturi și civilizații, a căutat să demonstreze centralitatea cerului în gândirea 

mitologică arhaică. Însă, bineînțeles, desișul simbolic al mitologiilor se dovedește luxuriant. Cerul  

este departe de a fi singurul arhetip al gândirii mitice care s-a perpetuat de-a lungul întregului 

mapamond în decursul secolelor. Totuși, obsesia omului pentru infinitul firmamentului rămâne la fel 

de valabilă azi, deși sub auspicii poate mai pragmatice. Ea a reprezentat dintotdeauna un motor al 

tuturor varietăților de plăsmuiri produse de conștiința umană. Vorbind în sens larg despre importanța 

mitologiei, Joseph Campbell a afirmat că "religiile, filosofiile, artele, formele sociale create de omul 

preistoric și istoric, primele descoperiri tehnologice și științifice, visele din timpul somnului, toate 

acestea se nasc din inelul magic, fundamental, al mitului"
5
. Frontiera cerului este și ea o piesă a 

acestui inel gigantic, care, cel mai probabil, nu va înceta să acapareze și în viitor imaginația și 

fascinația oamenilor. 

 

BIBLIOGRAPHY 
 

1.   Biblia, Departamentul de Cercetare Biblică, Iași, 2016.  

2.   Blaga, Lucian, Știință și creație, Editura Humanitas, București, 1996. 

3.   Blaga, Lucian, Gândire magică și religie, Editura Humanitas, București, 1996. 

4.   Blaga, Lucian, Artă și valoare, Editura Humanitas, București, 1996. 

5.   Blaga, Lucian, Zări și etape, Editura Minerva, București, 1990. 

                                                             
5Joseph Campbell,  Eroul cu o mie de chipuri, Editura Herald, Bucuresti, 2013, p. 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

678 

 

6.   Campbell, Joseph, Eroul cu o mie de chipuri, Editura Herald, București, 2013. 

7.   Campbell, Joseph, Primitive Mythology (The Masks of God),  Deckle Edge, 1991. 

8.   Cartea egipteană a morților, Editura Sophia, Arad, 1993. 

9.   Cartea tibetană a morților, Editura Herald, București, 2013. 

10. Epopeea lui Ghilgameș, Editura Institutului European, Iași, 1999. 

11. Enuma Elish- The Babylonian Creation Epic, Timothy J. Stephany- CreateSpace Independent 

Publishing Platform, USA, 2013. 

12. Eliade, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. 1, Editura Științifică, București, 

1992. 

13. Eliade, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. II, Editura Științifică, București, 

1992. 

14. Eliade, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. III, Editura Științifică, București, 

1992. 

15. Eliade, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. IV, volum coordonat de Ioan Petru 

Culianu, Editura Humanitas, București, 2007. 

16. Eliade, Mircea, Tratat de istorie a religiilor, Editura Humanitas, București, 2013. 

17. Eminescu, Mihai, Poesii, Editura Academiei Republicii Socialiste Române, București, 1989. 

18. Frobenius, Leo, Paideuma, Editura Meridiane, București, 1985. 

19. Frobenius, Leo, Cultura Africii, vol. 1, Editura Meridiane, București, 1981. 

20. Frobenius, Leo, Cultura Africii, vol. 2, Editura Meridiane, București, 1981. 

21. Ginsberg, Allen, Howl and Other Poems, City Lights, USA, 2001. 

22. Hesiod, Opere, Editura Univers, București, 1977. 

23. Laozi, Tao Te Ching, Harper Perennial Modern Classics; Reprint edition, 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:34 UTC)
BDD-A29538 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

