
Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

411 

 

ON COMPASSION IN THE TIBETAN BUDDHIST SPIRITUAL TRADITION 
 

Maria Rodica Iacobescu 

Lecturer, PhD., “Ștefan cel Mare” University of Suceava 
 

 
Abstract: The Tibetan Buddhist teachings promote the practice of compassion, as a spiritual state that stems 

from the wish that all beings should be freed from suffering and its causes, as a feeling of love, of 

responsibility and respect for everything that exists around us. Buddha had showed that existential suffering 
is birthed by our consciousness, which has no coherent vision of itself, nor of what takes place around itself, 

thus making us feel like limited beings, independent on whatever is around ourselves. In Buddhism, the main 

cause of our suffering is the ignorance that stems from the attachment to the notion of a personal identity, of 
an impermanent ego. In the Buddhist perspective, compassion is a form of liberation from attachment and a 

feeling of impartiality towards all the other conscious beings. The Bodhisattva ideal is an example of 

renouncement of self and the altruism of the one that seeks to free himself in order to save the others. 

 
Keywords:buddhism, compassion, ignorance, attachment, bodhisattva 

 

 

1. Sensurile și semnificațiile compasiunii în învățăturile buddhiste 

Altruismul, empatia și compasiunea sunt indisociabile și au devenit, alături de toleranță, prin 

persoana atât de mediatizată a lui Dalai Lama, imaginea emblematică a buddhismului tibetan. 

Învățăturile buddhismului Marelui Vehicul, al salvării universale - Mahāyāna - răspândit din Tibet 

până în Extremul Orient, proslăvesc practicarea compasiunii nu doar față de semenii noștri, ci față 

de toate ființele, indiferent de forma lor exterioară - umană sau non-umană, pentru că toate au 

dreptul legitim de a se elibera de suferință și de a se bucura de fericire. Scopul ultim care trebuie 

atins de practicanții buddhismului este Trezirea, adică eliminarea tuturor imperfecțiunilor minții și 

făptuirea binelui pentru toate ființele. Practica compasiunii în buddhism este o stare de spirit 

izvorâtă din dorința ca toate ființele să fie eliberate de suferință și de cauzele acesteia, e un e un 

sentiment de iubire, de responsabilitate și respect față de tot ceea ce există în jurul  nostru (Ricard, 

M., 2013). Cuvântul tibetan pentru compasiune - tse wa- se referă și la acea stare de spirit care  

include dorința de a fi noi înșine izbăviți de suferință,  Pornind de la acest fapt, putem extinde acest 

sentiment firesc pentru a-i include, a-i primi în el și pe ceilalți (Dalai Lama, 2015, p.67).  

Etica buddhistă are în centrul preocupărilor sale conceptul ahimsa – „lipsa oricărui rău, lipsa 

de violență, adică a nu face rău nimănui‖ (Rinpoche, G., 2012, p. 16). Este necesar, spun budhiștii, 

să nu rănim pe nimeni, nici cu corpul nostru, nici cu cuvintele sau mintea noastră. Pentru aceasta, 

trebuie să eliminăm egoismul, lucru deloc simplu, fiindcă egoismul se află la „niveluri diferite și 

numeroase, de la cele mai elementare și până la cele mai subtile‖ (ibidem, p. 17). Iată de ce 

budhismul recomandă practicarea meditației, al cărei scop principal este disciplinarea minții și 

conștientizarea faptului că toate experiențele, bune sau rele, își au rădăcina în mintea noastră. 

Cauzele reale ale suferințelor noastre sunt stări mentale precum ura sau mânia, iar la baza acestora 

se află ignoranța și egoismul. „Egoiștii sunt ca persoanele al căror corp este acoperit de răni: 

oriunde merg sau orice fac, tot ce ating le provoacă suferință‖ (ibidem, p.22). Dar și cauzele fericirii 

sunt tot stări mentale, precum mulțumirea, bunăvoința, răbdarea, dragostea binevoitoare și, 

bineînțeles, compasiunea.     

Din perspectiva buddhismului, comportamentul altruist aduce numeroase beneficii în 

experiența umană de zi cu zi. Ca ființă socială, omul nu poate trăi izolat de ceilalți, supraviețuirea 

lui fiind legată strâns de cooperarea, ajutorul și bunăvoința semenilor săi. Satisfacerea nevoilor 

umane, începând de la cele mai simple, cum ar fi hrana și adăpostul, până la cele mai complexe, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

412 

 

precum respectul și recunoașterea propriei valori, depind de alții. „Toate evenimentele și incidentele 

vieții sunt atât de strâns legate de soarta altora, încât o persoană nu poate nici măcar să acționeze. 

Multe activități umane obișnuite, atât pozitive, cât și negative, nu pot fi nici măcar concepute 

separat de existența altor oameni‖ (Dalai Lama; Cutler, H. C.  2015, p. 79-80). Cel care crede că 

este independent trăiește o iluzie, pentru că avem nevoie de o conexiune reală cu ceilalți pentru a fi 

ființe umane împlinite. Dat fiind faptul că diferitele trăsături și aspecte ale vieții fiecărui om, cum ar 

fi, de exemplu, sănătatea fizică și emoțională, depind de relațiile cu ceilalți, este clar că fără 

cultivarea altruismului, empatiei și compasiunii, calitatea vieții noastre are de suferit. „Altruismul  

nu este doar un ideal religios, este o cerință indispensabilă pentru omenire‖ (ibidem, p.84), pentru că 

aceasta nu va putea evolua dacă sentimente precum ura, mânia și invidia se intensifică peste 

măsură.   

În buddhism, compasiunea nu se reduce la mila față de ceilalți; ea implică „o deschidere 

completă a inimii‖, fiind o formă „de iubire care nu presupune atașamentul sau speranța de a primi 

ceva în schimb‖. În termeni tibetani, compasiunea „e un sentiment spontan de relaționare cu toate 

ființele vii. Ceea ce simți tu, simt și eu, ceea ce simt eu, simți și tu. Nu e nicio diferență între noi‖ 

(Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 2009, p. 133).    

Așa cum arată Mathieu Richard, (Andre, C.; Jollien, A.; Ricard, M., 2017) împotriva 

tendinței existente la nivelul simțului comun de a nu distinge între altruism, empatie și compasiune, 

buddhismul afirmă că în spatele acestor noțiuni se află stări mentale diferite, care au diverse 

repercusiuni asupra comportamentelor noastre și ale celorlalți. În esență, altruismul este intenția de 

a face bine celorlalți, fără a urmări vreun interes sau vreun câștig. Atunci când altruismul se 

confruntă cu suferința cuiva, el se transformă în compasiune. La rândul ei, empatia prezintă două 

aspecte, unul afectiv și altul cognitiv. Empatia afectivă presupune identificarea cu sentimentele 

celuilalt, simțirea suferinței sau a bucuriei pe care el le trăiește. Cea cognitivă înseamnă a te pune în 

locul celuilalt, sau a-ți imagina ce simte acesta fără a simți neapărat aidoma lui. Empatia ne ajută să 

cunoaștem situația celuilalt și să fim preocupați de soarta sa. Dar, dacă ne oprim la a simți empatie 

fără să trecem la altruism și compasiune, suntem pândiți de a cădea în deznădejde empatică și 

epuizare emoțională. Nefericirea empatică este rezultatul supraaprecierii capacității noastre de a-i 

ajuta pe alții și poate compromite sănătatea fizică și mentală a celor care devin copleșiți de efectele 

suferinței resimțită de ceilalți  Este necesară deschiderea spre altruism, care duce la dorința de a-l 

ajuta pe cel aflat în suferință, dar și înțelegerea faptului că altruismul și compasiunea au o 

dimensiune cognitivă, care ne permite să înțelegem suferința celorlalți.  

Potrivit lui Dalai Lama „compasiunea se poate defini, în linii mari, drept starea de spirit 

nonviolentă, nevătămătoare și neagresivă. E o atitudine mintală bazată pe dorința ca ceilalți să fie 

izbăviți de suferință și e asociată cu angajamentul, răspunderea și respectul față de ceilalți‖ (Dalai 

Lama; Cutler, H. C., 2015, p.67). Este necesar să cultivăm acea compasiune care nu se rezumă la 

simțirea unei empatii față de o anumită persoană, ci cuprinde și un sentiment de responsabilitate, în 

sensul că vrei să contribui la ușurarea suferinței acelei persoane. Compasiunea este mai intensă și 

mai fermă atunci când se bazează pe un raționament puternic, când este susținută de o convingere la 

care s-a ajuns prin reflecție și investigație. Spre deosebire de o compasiune excesiv afectivă și 

instinctuală, compasiunea rațională nu se poate modifica în funcție de condiții și circumstanțe 

(Dalai Lama, 2015, p.91-93).    

2. Ignoranța, atașamentul și aversiunea 

Buddha a arătat că suferința existențială este născută de conștiința noastră care nu are o 

viziune coerentă nici asupra ei înșiși, nici asupra a ceea ce este în jurul său. Conștiința noastră 

limitată ne face să ne simțim ca ființe limitate și independente de ceea ce ne înconjoară. Ne simțim 

ca entități solitare, printre alte entități solitare. Or, noi suntem legați, în întregime, cu tot ceea ce ne 

înconjoară, pentru că noi facem parte din tot ceea ce ne înconjoară. Pentru că suntem incapabili de a 

avea conștiința apartenenței la tot ceea ce există, avem convingerea că suntem, fiecare dintre noi, un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

413 

 

ego în sine și suntem convinși că dacă ne satisfacem ego-ul, bunăstarea și fericirea ne sunt asigurate 

(Marlens, E., 2007, p. 20-21). 

În buddhism, cauza principală a suferinței este ignoranța, confuzia mentală care ne face să 

percepem realitatea într-un fel deformat și să generăm o multitudine de evenimente mentale 

perturbatoare, mergând de la dorința compulsivă de a urî și trecând prin gelozie, aroganță și toate 

celelalte emoții negative. Această ignoranță provine din necunoașterea adevăratei noastre naturi și 

este principala cauză a durerii și nefericirii umane. Confuzia mentală este ca un văl care ne 

obturează vederea clară a realității și înțelegerea adevăratei naturi a lucrurilor. Consecința 

principală, pe plan practic, este incapacitatea de a discerne comportamentele care ne permit găsirea 

fericirii și evitarea suferinței. 

Așa cum se arată în tradiția buddhistă, căutând soluția la problema suferinței umane în 

interiorul minții sale, deci printr-o cercetare introspectivă, Buddha a devenit conștient de întregul 

potențial al propriei sale naturi, „care până atunci fusese limitată la ceea ce în mod obișnuit se 

numește dualism – ideea unui sine  natural real separat de un celălalt, aparent distinct și în mod 

firesc real‖ (Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 2009, p. 28). De fapt, totul există pe o bază de 

desemnare interdependentă. „Fără îndoială, noi existăm și ceilalți există, obiectele există, dar numai 

prin dependență, în relație cu altceva. Or, atunci când le sesizăm, o facem ca și când ar exista de o 

manieră independentă, inerentă‖ (Rinpoche, G., 2012, p. 24). Dar acest mod de percepție nu 

corespunde realității, pentru că tot ceea ce există, ființele și lucrurile, se află în interdependență cu 

cauzele lor și cu gândirea care le concepe, le clasifică, le denumește. 

Sursa ignoranței este atașarea la noțiunea unei identități personale, la ego. Acest sine 

conceptual format prin forța obișnuinței, căruia noi îi atribuim o sumedenie de calități, pare a fi 

independent, singular, autonom, durabil. El este prins între atracție și repulsie, între frica de viață și 

angoasa legată de moarte. Acest ego ne procură o încredere instabilă, întemeiată pe ceea ce nu are 

permanență: forță fizică, succes, frumusețe, inteligență, altfel zis, tot ceea ce constituie identitatea 

noastră, atât din perspectiva noastră, cât și a celorlalți. Dar toate acestea sunt supuse schimbării și 

când între dorințele ego-ului și realitate există discrepanțe, ego-ul devine frustrat și încrederea în 

sine se prăbușește, făcând loc suferinței. Pentru buddhism, adevărata încredere în sine este dată de 

calitatea naturală a absenței ego-ului, nu din fragilele sale calități creatoare de iluzie. În experiențele 

de zi cu zi, eul pare real și solid, pentru că noi ne construim identitatea pornind de la corpul nostru, 

care este, în esență, un ansamblu de oase și carne, de la conștiința noastră, care e o succesiune de 

gânduri care vin și pleacă, de la istoria noastră personală, pe care ne-o construim apelând la o 

memorie înșelătoare. Ne mai identificăm cu statutul social la care am acces, cu profesia pe care o 

practicăm, cu filiația, cu reputația etc. Dacă explorăm temeinic toate acestea, putem constata că ceea 

ce numim eu este o etichetă, o convenție, o denumire. (Richard, M., 2013). Dar, toate aceste aspecte 

nu implică faptul că nu posedăm o identitate și că nu existăm deloc. Această idee ar duce la 

nihilism. „Cum existăm în realitate? Buddha a spus: Totul există în mod interdependent‖ 

(Rinpoche, G., 2012, p.87). Lipsa unui eu separat nu presupune inexistența lui totală. La nivelul 

realități relative există un eu convențional, în timp ce la nivelul suprem, absolut al realității, acesta 

nu există.  

Dacă ne identificăm pe noi înșine în calitate de sine individual, care are o existență 

independentă, „începem inevitabil să considerăm că altul reprezintă tot ceea ce nu este sinele. Tot 

ceea ce trăim ne devine, într-un fel, străin‖ (Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 2009, p. 148). Ne 

blocăm astfel într-un mod de percepție dualist și privim tot ceea ce este altul sau altceva ca fiind 

surse ale fericirii sau nefericirii noastre. Viața se transformă într-o luptă pentru a fi fericiți, luptă 

cunoscută în sanscrită sub numele de samsara, care se referă la „roata sau cercul nefericirii, la 

obiceiul de a alerga în cerc după aceeași experiență, așteptând de fiecare dată un rezultat diferit‖ 

(idem). Opusul samsarei este nirvana, termen destul de dificil de înțeles, interpretată adesea ca „o 

stare de extaz total sau fericire, ivită din stingerea sau suflarea ego-ului sau a ideii de sine‖ (idem).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

414 

 

Buddha a arătat de nenumărate ori că existența noastră se caracterizează prin nepermanență 

și prin suferință, dar și că tot ceea ce este compus este nepermanent. „Corpul și mintea noastră sunt 

nepermanente, ca și suferințele, fericirea și tot ceea ce viețuiește‖ (Rinpoche, G., 2012, p. 59). 

Termenul buddhist pentru nepermanență este amita- tot ceea ce se înfățișează dispare imediat, nu 

durează mai mult de-o clipă. Pentru că această nepermanență subtilă se produce rapid, conștiința 

noastră nu o poate surprinde. Putem, totuși observa o „nepermanență grosieră‖ (idem), cum ar fi 

faptul că o persoană îmbătrânește, dar această nepermanență este continuă și constă în a lua ființă și 

apoi a dispărea. Ceea a ce rămâne în realitate este ceea ce buddhismul numește „continuitate 

similară sau o similaritate a continuității‖ (idem). Spre exemplu, corpul nostru este supus schimbării 

pe parcursul vieții, nu rămâne la fel, ceea ce înseamnă că are o continuitate similară, „el continuă să 

existe, dar cu toate acestea nu este același‖ (idem). Astfel, noi avem o iluzie a permanenței, credem 

că totul rămâne identic și percepem totul în acest mod. 

Termenul buddhist dukkha înglobează suferințele  primare, fizice și materiale, dar el 

vizează, îndeosebi, suferințele noastre esențiale, metafizice. Buddha a vrut să atace suferința născută 

din faptul că suntem homo sapiens, ființe dotate cu o conștiință a timpului care trece. Suferința pe 

care o vizează învățăturile sale este cea legată de degenerescență, bătrânețe, moarte. Conștiința 

morții este generatoarea principalei noastre frici existențiale și, pentru a ne proteja de ea, noi 

construim ego-ul nostru, așa cum un copil construiește un castel din cuburi lego. Eliberarea se 

situează dincolo de dualitățile care constituie lumea noastră fenomenală, dincolo de contradicțiile 

din care este format tot ceea ce are ființă și care sunt surse de suferință și conflict (Marlens, E., 

2007, p. 15-16).  

Conceptul impermanenței are un rol major în gândirea buddhistă, iar contemplarea 

precarității vieții, este una dintre metodele fundamentale ale practicantului buddhist. Acestei 

contemplări i se suprapune credința în posibilitatea atingerii unei stări de eliberare spirituală, de 

despărțire de suferință și de ciclurile nesfârșite ale reîncarnării. Astfel, practicantul face un pas 

important  către înțelegerea adevăratei naturi a realității și către eliminarea ignoranței, care e sursa 

fundamentală a suferinței noastre (Dalai Lama, Cutler, H. C., 2015, p. 90).  

Percepția unui sine ca fiind separat de alții este un mecanism biologic care ne asigură 

supraviețuirea primară, pentru că trăim într-un corp care are nevoi fizice și emoționale, care se cer a 

fi satisfăcute.  Problemele vin odată cu apariția și dezvoltarea atașamentului care este „o dependență 

coercitivă de obiecte sau de experiențe exterioare care produc iluzia de întreg‖ (Rinpoche, Y. M., 

Swanson, E., 2009, p.150). Atașamentul are tendința de a deveni mai puternic  odată cu trecerea 

timpului și oricât de mult am obține din ceea ce ne dorim, nu suntem niciodată mulțumiți cu 

adevărat, orice satisfacție fiind trecătoare. Avem tendința de confunda „simpla trăire a fericirii și 

obiectele care ne fac fericiți temporar‖ (idem), ceea ce ne determină să căutăm în exteriorul nostru 

fericirea și sursele ei. Orice atașament generează o frică intensă că fie nu vom putea menține sau 

vom pierde ceea ce avem, fie că nu vom dobândi ceea ce ne dorim. În buddhism, această teamă e 

cunoscută sub numele de aversiune: „o rezistență la schimbările inevitabile ce au loc ca urmare a 

naturii nepermanente a realității relative‖ (ibidem, p.153). 

Credința într-un sine durabil, având o existență independentă, ne determină să ne opunem 

schimbărilor inevitabile și să încercăm să conservăm acest sine iluzoriu în siguranță și la adăpost. 

Dacă ne simțim împliniți, dorim să rămânem permanent în această stare, iar dacă situația noastră se 

schimbă, durerea pe care o simțim ne poate destabiliza și manifestăm aversiune. Aceasta întărește 

acele „patternuri neuronale care generează o construcție mentală despre propria persoană, potrivit 

căreia suntem limitați, slabi și incompleți‖ (ibidem, p.154).  

Din perspectiva învățăturilor buddhiste, compasiunea presupune o anumită eliberare de 

atașament, un sentiment de imparțialitate față de toate ființele conștiente.  În mod obișnuit, 

compasiunea noastră este foarte părtinitoare, fiindcă este amestecată cu atașamentul pe care îl 

manifestăm pentru acele persoane pe care le iubim și le apreciem, pentru că ne sunt rude sau 

prieteni și cu distanțarea față de cei pe care îi considerăm neprietenoși sau dușmani. Reacția noastră 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

415 

 

emoțională față de ceilalți este fluctuantă, pentru că ea se bazează pe proiecția unor calități pozitive 

asupra obiectului compasiunii. Dacă reacțiile acestuia față de noi nu mai corespund așteptărilor 

noastre, atunci compasiunea noastră față de el se va diminua și se poate transforma în aversiune. 

Adevărata compasiune presupune depășirea prejudecăților față de ceilalți și recunoașterea 

experienței suferinței la toate ființele. Orice ființă este demnă de compasiune, indiferent de 

comportamentul ei și o astfel de compasiune, bazată nu doar pe sentiment, ci pe înțelegerea faptului 

că toate ființele sunt supuse suferinței și își doresc să se elibereze de aceasta și să fie fericite, poate 

fi extinsă și la dușmani, la cei ce care ne fac rău și ne rănesc (Dalai Lama, 2015).   

Cultivarea imparțialității înseamnă a oferi iubirea și compasiunea și bunăvoința atât celor 

dragi, cât și străinilor și dușmanilor noștri, pentru că atât bucuria, cât și suferința noastră sunt în 

legătură directă cu bucuria și suferința celor din jur. Cei care sunt preocupați doar de propria 

persoană, sunt mereu stingheriți și nemulțumiți, nu au relații sincere, calde și armonioase cu ceilalți 

și nici nu obțin simpatia și ajutorul celor din jur. În schimb, cei care au spiritul deschis și sunt 

receptivi la nevoile celorlalți, au o mai bună dispoziție fizică și emoțională și primesc atenția și 

ajutorul de care au nevoie (Ricard, M., Revel, J., Fr., 2015).   

3. Calea bodhisattva 

Din perspectiva buddhismului tibetan, bunăvoința iubitoare și compasiunea nu se confundă 

cu ceea ce înțelegem noi prin dragoste. Aceasta este legată de reacții fizice, emoționale și mentale 

asociate dorinței, ceea ce întărește iluzia dualității despre sine și celălalt. „Există un sentiment de 

atașament sau de dependență față de obiectul iubit și un fel de ușurare personală sau avantaj care 

însoțește iubirea pentru cineva sau ceva de care ești atașat‖ (Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 2009, p. 

214). Învățăturile Mahāyāna subliniază în mod constant că orice acțiune personală trebuie să fie 

motivată de intenția de a aduce foloase și altora, de a fi interesată de bunăstarea altor ființe. Cel care 

este receptiv la suferințele celorlalți și încearcă să atingă iluminarea pentru binele celorlalți, spre a-i 

conduce spre eliberare, urmează calea bodhisattva.  

Idealul de bodhisattva este un exemplu de renunțare la sine și de altruism a celui care 

urmărește să se elibereze pentru a-i salva pe ceilalți. Iată definiția dată acestui ideal într-un text din 

Prajnaparamita, una dintre culegerile de scripturi buddhiste cunoscută ca Sutrele perfecțiunii 

înțelepciunii: „ Făptuitorii a ceea ce este anevoios sunt bodhisattva, marile ființe pornite pe drumul 

Supremei Iluminări. Ei nu vor să obțină propria lor Nirvana, ci au parcurs prea dureroasa lume a 

existenței, având ca Țel Iluminarea Supremă. De aceea ei nu tremură în fața nașterii și a morții, ci s-

au pus în mișcare pentru folosul lumii. Ei au făcut acest legământ: vrem să devenim un adăpost 

pentru lume, un refugiu pentru lume, un loc de repaus pentru lume, mijloace de mântuire ale lumii‖ 

(în Tudorancea, T., coord., 1993, p. 158).  

Bodhisattva este o persoană curajoasă, are înțelegere intuitivă, este blând, grijuliu, afectuos, 

altruist. El nu caută recunoaștere pentru faptele lui bune, lucrează asupra propriilor greșeli și 

slăbiciuni,  înfruntă provocările. Privește gândurile și emoțiile tuturor ființelor ca fiind legitime și îi 

acceptă pe toți așa cum sunt, fără să-i judece și să-i acuze (Rinpoche, S.T., 2015).  

 Scopul celor care urmează această cale este de a-i elibera pe oameni de ignoranță, patimi și 

rău. Dată fiind marea lor compasiune, dublată de înțelepciune, bodhisattva au luat decizia de a se 

ilumina exclusiv pentru beneficiul altora. Calea lor nu este una de renunțare și abandonare a lumii, 

ci una de afirmare și  transformare a lumii. Ei s-au angrenat cu dăruire pe calea ființei iluminate, 

pentru a atinge înțelepciunea care stă la baza stării de buddha, altfel zis, cunoașterea tuturor 

formelor și a căilor oricărei ființe.  

Potrivit lui Dalai Lama (2015), idealurile lui bodhisattva includ anumite aspecte necesare 

pentru propria dezvoltare, dar și pentru dezvoltarea celorlalți. Cele șase paramita sau perfecțiuni 

pentru autodezvoltare sunt: generozitatea, moralitatea, răbdarea, efortul entuziast, concentrarea, 

înțelepciunea. Cele patru mijloace sunt: să oferi ceea ce este urgent necesar, să vorbești totdeauna 

cu blândețe, să oferi îndrumare etică altora, să demonstrezi aceste principii prin propriul tău 

exemplu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

416 

 

Parcurgerea acestei căi presupune renunțarea la plăcerile trecătoare și la fericirea proprie, la 

aversiune față de greutățile cotidiene și la orice atașament, „dar nicidecum la ființe sau la adevăratul 

efort propriu, acela de a aduce bunăstarea tuturor‖ (Rinpoche, G., 2012, p. 124). De îndată ce o 

persoană a dezvoltat renunțarea, constată că toate ființele suferă datorită perturbărilor mentale și se 

simte mai responsabilă de suferința acestora, decât de propria suferință. Ea nu va dezvolta 

renunțarea doar pentru sine, ci și pentru ceilalți. Spre deosebire de practicanții  Micului Vehicul, 

care se preocupă de eliberarea individuală, cei ai Marelui Vehicul, se simt responsabili de situația 

celorlalte ființe, iar adoptarea unei astfel de atitudini nu e deloc simplă. Calea unui bodhisattva 

„este mai mare și mai curajoasă‖ (ibidem, p.125).  El ajunge să simtă o profundă simpatie și o 

compasiune nemărginită, numită în sanscrită Mahakaruna, ceea ce înseamnă Marea Compasiune.  

La această stare se ajunge „printr-un antrenament calm și progresiv al minții și o consolidare a micii 

compasiuni pe care o posedăm lăuntric‖ (ibidem, p.128).  

Un bodisattva are o viziune vastă asupra naturii și condiției umane, el fiind capabil să vadă 

nu doar situația prezentă, ci toate viețile trecute și viitoare din ciclul existențelor, constatând că la 

nivel ultim nu există nicio diferență între ființe. El își ia angajamentul de a conduce toate ființele 

spre o fericire durabilă, dar știe că o astfel de sarcină implică o responsabilitate imensă. Când 

ajunge să gândească astfel, în el se ivește bodhicitta, mintea iluminată. Acest termen este compus 

din cuvântul sanscrit bodhi, care se traduce drept „a se trezi, a deveni conștient, a observa sau a 

înțelege‖ și cuvântul citta, care se traduce, de regulă prin minte ((Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 

2013, p.237). Există două aspecte ale bodhicittei: absolută și relativă. Bodhicitta absolută „este 

pătrunderea directă în natura minții (...), nu există nicio distincție între subiect și obiect, între 

propriul sine și altul; toate ființele sunt recunoscute spontan ca manifestări perfecte ale naturii de 

Buddha‖ (Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 2009, p. 230-231). Practica bodhicittei relative, în care se 

lucrează în cadrul relației dintre propriul sine și altul,  implică aspirația și aplicația. Bodhicitta 

aspirației „înseamnă cultivarea dorinței sincere de a ridica toate ființele însuflețite la nivelul la care 

își pot recunoaște natura de Buddha‖ (idem). Cea a aplicației se concentrează asupra drumului de 

atingere a scopului bodhicittei aspirației, „eliberarea tuturor ființelor însuflețite de toate formele și 

cauzele suferinței prin recunoașterea naturii lor de Buddha (ibidem, p.232). 

4. Rodul compasiunii 

Majoritatea disputelor dintre oameni provin dintr-o neînțelegere a motivelor pentru care 

ceilalți acționează într-un mod sau altul. Cu cât suntem ghidați mai mult de compasiune, cu atât e 

mai puțin probabil să ne implicăm într-un conflict sau reușim să-l administrăm mai bine.  

O rugăciune buddhistă foarte veche, cunoscută sub numele de Cei patru nemărginiți, începe 

cu versurile următoare: 

„Fie ca toate ființele însuflețite să aibă parte de fericire și de motive de fericire. 

Fie ca toate ființele însuflețite să fie ferite de suferință și motive de suferință.‖ 

(Rinpoche, Y. M., Swanson, E., 2009, p. 136) 

Potrivit lui Dalai Lama, compasiunea este o stare naturală a vieții umane și cultivarea ei este 

necesară indiferent dacă oamenii au sau nu convingeri religioase. Compasiunea și afecțiunea umană 

nu fac parte doar din religie, fie ea buddhistă sau nu, ci din natura umană. Ea trebuie inclusă în 

pregătirea etică a copiilor, care trebuie familiarizați cu valorile compasiunii, bunăvoinței iubitoare și 

altruismului încă de la o vârstă fragedă,  pentru ca ei, ca viitori adulți, „să aducă beneficii societății 

și întregii umanități‖ (Goleman, D., 2008, p. 272).  Toți indivizii, indiferent de apartenența lor 

religioasă, de statutul socioprofesional, sunt membri ai comunității umane și „fiecare are 

responsabilitatea de a se preocupa de întreaga comunitate (...). Nu facem asta nici pentru 

Dumnezeu, nici pentru Buddha, nici pentru vreo altă planetă, ci pentru planeta pe care trăim. ‖ 

(ibidem, p.278). Natura umană nu este în esența ei agresivă, egoistă, crudă și calculată. Un procedeu 

clasic de cultivare a compasiunii în buddhism este „acela de a vedea toate celelalte ființe vii așa 

cum o vezi pe propria mamă‖. Astfel, am putea să-i privim pe ceilalți „cu un sentiment de căldură, 

dragoste, bunătate, afecțiune și recunoștință‖ (Dalai Lama, Goleman, D., 2005, p .437).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press



Issue no. 16 
2019 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

417 

 

„Toate nefericitele mele mame  

Au fost mistuite de-al suferinței foc; 

Nemaiputând îndura aceasta, binecuvântează-mă 

Ca din străfundul inimii mele să țâșnească compasiunea‖ 

(în Rinpoche, G., 2017, p.143). 

Alegerea imaginii mamei aflate în suferință ca motiv în meditația care urmărește dezvoltarea 

compasiunii nu este întâmplătoare, fiindcă afecțiunea și grija mamei pentru copil, spiritul ei de 

sacrificiu sunt modelul suprem al bunătății, care nu se limitează doar la specia umană. Acționând ca 

și cum toate ființele ne-au fost mame, plecând de la ideea „că nu există nicio deosebire între cei pe 

care-i numim prieteni, dușmani sau care ne sunt indiferenți‖ (Rinpoche, G., 2017, p.161) trebuie să 

le fim recunoscători pentru bunătatea lor. În esență, această recunoștință se rezumă la a le ajuta să 

obțină fericirea și a le elibera de suferință. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Andre, Cristophe; Jollien, Alexandre; Ricard, Matthieu (2017), Trei prieteni în căutarea 

înțelepciunii. Un călugăr, un filosof și un psihiatru ne vorbesc despre lucrurile esențiale, Editura 

Trei, București 

Dalai Lama; Cutler, Howard C. (2015), Arta fericirii. Manual de viață, Editura Humanitas, 

București   

Dalai Lama (2015), Despre bunătatea inimii. O perspectivă budistă asupra învățăturilor lui 

Iisus Hristos, Editura Life Style, București 

Dalai Lama (2015), Filosofia și practica buddhismului tibetan, Editura Herald, București 

Dalai Lama (2018), O minte profundă. Cultivarea înțelepciunii în viața de zi cu zi, Editura 

Herald, București 

Dalai Lama; Goleman Daniel (2005), Emoțiile distructive, Editura Curtea Veche, București 

Goleman, Daniel, editor (2008), Emoții vindecătoare. Dialoguri cu Dalai Lama despre 

rațiune, emoții și sănătate, Editura Curtea Veche, București 

Marlene, Elisabeth (2007), Histoire du Bouddhisme tibetain. La Compassion des Puissants, 

Edition L Harmattan, Paris 

Ricard, Mathieu (2013), Plaidoyer pour le bonheur, NiL editions, Paris 

Ricard, Mathieu; Revel, Jean Francois (2015), Călugărul și filosoful. Budismul astăzi, 

Editura Humanitas 

Rinpoche, Gonsar (2012), Buddhismul și viața, Editura Herald, București 

Rinpoche, Gonsar, (2017), Esența doctrinei budiste. Calea spre trezie, Editura Herald, 

București 

Rinpoche, Shyalpa Tenzin (2015), Trăind pe deplin. Regăsind fericirea cu fiecare respirație, 

Editura Atman, București 

Rinpoche, Yongey Mingyur; Swanson, Eric (2009), Bucuria de a trăi. Descifrarea 

secretului și a științei fericirii, Editura Curtea Veche, București 

Rinpoche, Yongey Mingyur; Swanson, Eric, colab. (2013), Bucuriile înțelepciunii. Cum să 

întâmpini schimbarea și să-ți găsești libertatea, Editura Curtea veche, București 

Tudorancea, Titi, coord. (1993), Nirvana. Tehnici de meditație, Editor Societatea Informația, 

București 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:48 UTC)
BDD-A29499 © 2019 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

