
FILOLOGIE

Akademos 3/2017| 145

Confruntarea directă a personajelor crengiene cu 
trimișii lui Scaraoțchi reprezintă reacția arhetipală a 
lui homo religiosus, cel ce are misiunea de a neutraliza 
acțiunile răului primar. Vorbim de homo religiosus, cu 
referire la comportamentul personajelor din poveștile 
lui Creangă în funcție de reacția primordială a acesto-
ra atunci când se confruntă cu forțele malefice. Mircea 
Eliade îl definea în felul următor: „Oricare ar fi contex-
tul istoric în care se încadrează, homo religiosus crede 
întotdeauna în existența unei realități absolute, sacrul, 
care transcende această lume, unde totuși se manifes-
tă, sanctificând-o și făcând-o reală. Homo religiosus 
crede că originea vieții este sacră şi că existența umană 
își actualizează toate potențele în măsura în care este 
religioasă, adică în măsura în care participă la realita-
te.” [1, p. 153]. 

Precum Adam în libertatea sa a ales răul, obținând 
totodată și speranța revenirii celui de al doilea Adam 
care să răscumpere alegerea celui dintâi, tot așa și 
personajul Ivan Turbincă, caracterizat inițial ca fiind 
un om fără căpătâi și cu reacții care nu sunt în firea 
lucrurilor, proiectează imaginea celui de al doilea 
Adam. Ne referim în cazul de față la Adam ca repre-
zentare arhetipală la care se referea și C. G. Jung atunci 
când spunea despre acesta că „este tocmai «interior 
homo noster», omul originar, primordial din noi” 
[2, p. 203]. Un anume caracter „mesianic” din partea 
acestui personaj accentuează latura sa arhetipală de 

„om care va zdrobi capul șarpelui”, previziune stabilită 
de la primul contact, cel din Eden, al omului cu răul.

Spre deosebire de Dănilă Prepeleac, care lupta cu 
răul prin forțele proprii, Ivan Turbincă are binecuvân-
tarea lui Dumnezeu. Cel din urmă luptă cu trimișii lui 
Scaraoțchi prin intermediul turbincii pe care Dum-
nezeu a binecuvântat-o, prototip al țapului ispășitor 
ce avea menirea de a capta răul unei comunități. Prin 
urmare, în povestea Ivan Turbincă asistăm la emer-
gențele răului în spațiul omului. E drept, nu chiar cel 
obișnuit, unul marginal specific pentru întronarea spi-
ritelor demonice: „boierul acela avea o pereche de case, 
mai de-o parte, în care se zice că locuia necuratul” [3,  
p. 184]. Prezența diavolului în aceste acareturi părăsite 
sugerează ideea că omul obișnuit nu poate avea nicio 
putere asupra răului, fiind nevoit să îi cedeze chiar și 
niște case pe care să le locuiască, „multe sărindale mai 
dăduse el (boierul) până atunci pe la popi, în toate 
părțile, ca să-i poată izgoni dracii de la casă, și nici nu 
fusese chip” [3, p. 187]. Chiar dacă nu este specificată 
cauza încuibării răului în casele nelocuite ale boieru-
lui, se observă totuși neputința „omului în fața forței 
demonice a unui rău deja existent, anterior oricărei 
inițiative rele care ar putea fi atribuită unei intenții de-
liberate” [4, p. 34]. Or, aceasta poate fi un indiciu că 
acolo în casele boierului sălășluiește „răul preexistent 
sau ontologic”, despre care Luigi Pareyson afirmă că 
este „imemorial și originar, care trece complet dincolo 

ARHETIPUL RĂULUI  ÎN POVESTEA  
IVAN TURBINCĂ DE ION CREANGĂ

Doctorand Constantin IVANOV
Institutul de Filologie al AȘM

THE ARCHETYPE OF THE EVIL IN THE STORY IVAN TURBINCĂ BY ION CREANGA
Summary. The article examines the state of some archetypes identified in the story Ivan Turbinca, but also the 

character retrospection to the archetypal evil. Ivan Turbincă’s confrontation with this evil archetype introduces an on-
tological model of fight between man and evil, similar to the mythical prototype identified in the biblical texts. In this 
way, the Creanga’s character transgressed the influences of universal evil by it submission, and the archetypal image 
dismounted by the devil’s fixation into insignificance, towards which the triumphal laughter of collective subconscious 
hovers, reassuring humor, which does not leave room for macabre interpretations.

Keywords: demonic, archetype, archetypal representations, imaginary, evil expression, religiousness, primordial.

Rezumat. Articolul de față examinează starea de fapt a unor arhetipuri identificate în povestea Ivan Turbincă, dar 
și raportarea personajului la răul arhetipal. Confruntarea lui Ivan Turbincă cu acest arhetip al răului presupune totodată 
și un model ontologic de luptă a omului cu răul, asemeni prototipului mitic identificat în textul scriptural. Astfel încât, 
personajul crengian transgresează influențele răului universal prin subjugarea acestuia, iar imaginea arhetipală este de-
montată prin fixarea în derizoriu a diavolului, asupra căruia planează râsul triumfător al inconștientului colectiv, umorul 
reconfortant, care nu lasă loc pentru interpretări și angoase macabre.

Cuvinte-cheie: demonic, arhetip, reprezentări arhetipale, imaginar, expresia răului, religiozitate, primordial.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:15 UTC)
BDD-A29251 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

146 |Akademos 3/2017

de sfera morală și care-și găsește expresie nu numai în 
teza biblică a păcatului originar” [5, p. 263]. 

Pornind de la această premisă, admitem că 
religiozitatea lui Ivan Turbincă întrunește niște 
conotații ontologice și trece dincolo de rezonanța 
emotivă a vagabondajului celuilalt personaj, Dănilă 
Prepeleac. Chiar dacă ambele personaje ajung să se 
întâlnească cu spiritele răului, într-un moment în care 
acestea nu mai au nicio responsabilitate socială. Ajun-
gând bătrân și netrebuincios la oaste, Ivan Turbincă 
este eliberat cu tot cu arme și trimis în lumea mare să-
și continue existența. „Și slujind el câteva soroace de-a 
rândul, acum era bătrân. Și mai-marii lui, văzându-l 
că și-a făcut datoria de ostaș, l-au slobozit din oaste, cu 
arme cu tot, să se ducă unde-a vrea, dându-i și două 
carboave de cheltuială.” [3, p. 182]. E condiția necesa-
ră pentru a fi atras într-un conflict cu răul absolut ce 
sălășluia în casa de pe domeniul boierului. 

După ce conștientizează faptul că nu mai este folo-
sitor instituției din care a făcut parte până acum, Ivan 
Turbincă pornește în lumea largă să-și caute un alt 
rost. Imaginea este, oarecum, asemănătoare cu cea a 
unui călugăr care a lăsat toate grijile și nevoile pentru a 
se implica în slujirea lui Dumnezeu. Aceste observații 
aduc niște precizări vizavi de religiozitatea personalu-
lui crengian ajuns să se confrunte cu spiritul demonic. 
Ivan Turbincă se angajează, parcă fără voia lui, într-o  
confruntare directă cu trimișii lui Scaraoțchi de pe 
poziția unui ascet. Casa boierului este un prototip al 
infernului lui Dante și chiar al iadului în care va intra 
Ivan Turbincă. Personajul crengian devine, în cazul de 
față, întruchiparea într-o singură persoană a sfântului 
și a păcătosului ales să curețe casa boierului de draci. 
Sfântul, pentru că are binecuvântarea lui Dumnezeu, 
și păcătosul, pentru că este în căutarea plăcerilor pă-
mântești, sunt proiecții ale lui homo religiosus.  

Prin curățarea casei boierului de draci, Ivan Tur-
bincă face dovada unei voințe puternice, în sens arhe-
tipal, pentru revigorarea posibilității omului de a pu-
tea învinge răul. Rezerva de religiozitate îl ajută să iasă 
învingător din confruntarea cu spiritele malefice dar și 
cu căpetenia acestora, Scaraoțchi, „Iaca, gospodin, cu 
cine m-am vânjolit toată noaptea… dar încaltea ți-am 
curățat și eu casa de draci și vi-i aduc plocon dis-dimi-
neață. Poruncește să-mi aducă niște palce, că am să-i 
bat la stroi, să pomenească ei cât or trăi că au dat peste 
Ivan, robul lui Dumnezeu.”[3, p. 186]. 

Atât sfințirea pe care a săvârșit-o Ivan Turbincă 
în casa boierului, cât și pedepsirea lui Scaraoțchi și a 
slugilor sale, sau actul de exorcizare, a avut loc în stil 
milităresc și foarte asemănătoare cu alungarea și cu-
rățarea Templului din Ierusalim de către Isus [Matei 
21:12-13]. Răul este curățat prin aplicarea forței fizice 

și nu prin rugăciune, „Pașol na turbinca, ciorti! Atunci 
diavolii odată încep a se cărăbăni unul peste altul în 
turbincă, de parcă-i aducea vântul. Și după ce intră ei 
toți înăuntru, Ivan începe a-i ghigosi muscălește. După 
aceea legă turbinca strânsă la gură, o puse sub cap, mai 
trântindu-le prin turbincă niște ghionturi rusești, cole, 
cum știa el, de da inima din draci. Apoi se culcă cu 
capul peste dânșii și, nemaifiind supărat de nimene, 
trage Ivan un somn de cele popești… Dar, când aproa-
pe de cântători, Scaraoțchi, căpetenia dracilor, văzând 
că parte din slugile lui se zăbovesc, pornește cu grăbire 
la locul știut, să le caute. Și, ajungând într-o clipă, se 
vâră, el știe cum și pe unde în odaie la Ivan și-i șterge o 
palmă prin somn, cât ce poate. Ivan, atunci, sare ars și 
odată strigă: Pașol na turbinca! Scaraoțchi, atunci, in-
tră și el fără vorbă și se ghigosește peste ceilalți dimoni, 
căci n-are încotro.” [3, pp. 185-186]. 

Chiar dacă religiozitatea lui Ivan Turbincă pare 
deconcertată, totuși aceasta este reflecția arhetipa-
lă a credinciosului „rece”, din cele trei categorii de 
credincioși, despre care vorbește și Apostolul Ioan în 
Apocalipsa 3:15-16. O abordare în sens metafizic a ca-
tegoriei de credincioși plăcuți în fața lui Dumnezeu ne 
permite să încadrăm religiozitatea și credincioșia pe 
care o manifestă protagonistul narațiunii crengiene în 
categoria de credincioși plăcuți lui Dumnezeu cu cele 
două naturi intrinseci ale sale: „robul lui Dumnezeu”, 
păcătosul izgonit din Rai. 

Marele povestitor Ion Creangă descrie cu lux de 
amănunte pelerinajul omului păcătos în această lume 
și realizează în nuanță realistă hagiografia acestuia, 
motiv exploatat și de Dostoievski în ultimele romane 
ale sale – Demonii, Adolescentul și Frații Karamazov. 
De altfel, Dostoievski a intenționat să realizeze o lucra-
re monumentală cu acest subiect, dorind să o intituleze 
Hagiografia unui păcătos. Tiparul conștiinței religioase 
din povestea Ivan Turbincă trece dincolo de perceperea 
obișnuită a omului religios și a confruntării acestuia 
cu răul. Ion Creangă realizează, în tușe tragi-comice, 
ficțiunea ontologiei naturii umane. Prin pelerinajul și 
pribegia prin lume a personajului principal, naratorul 
evidențiază natura precară a omului primordial. Pre-
cum Adam, după ce a mâncat din fructul interzis, a 
ales astfel calea pribegiei, și Ivan Turbincă, după ce se 
întâlnește cu Dumnezeu și refuză să slujească la por-
țile Raiului, alege pribegia în detrimentul statorniciei 
lăsată pentru altădată, „Ivane, când te-ai sătura tu de 
umblat prin lume, atunci să vii să slujești și la poarta 
mea, căci nu ți-a fi rău. Cu toată bucuria, Doamne; am 
să vin numaidecât, zise Ivan. Dar acum, deodată, mă 
duc să văd, nu mi-a pica ceva la turbincă?” [3, p. 184]. 

Factorii cauzalității pot fi explicați aici prin inter-
mediul a ceea ce C. G. Jung numește „inconștientul co-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:15 UTC)
BDD-A29251 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

Akademos 3/2017| 147

lectiv” [6, p. 40]. Prima cauză e determinată de liberul 
arbitru. Aceasta se manifestă prin modul în care omul 
își fixează prioritățile, întâi de toate plăcerile de mo-
ment, adică cele trupești, și mai apoi, cam pe la sfârșitul 
vieții abia ajungând a se îngriji de cele sufletești. Arheti-
pul edenic este impregnat în inconștientul lui Ivan Tur-
bincă, atâta timp cât conștientizează că până la urmă tot 
la porțile Raiului se va întoarce. Caracterul mitic pe care 
îl comportă această imagine denotă modul de manifes-
tare al liberului arbitru și evoluția personajului crengian 
pe parcursul narațiunii. De altfel, Rudolf Steiner susține: 
„O ființă liberă este aceea care poate voi ceea ce conside-
ră ea însăși că este just.”[7, p. 127].

A doua cauză ține de actul căderii omului primor-
dial. Astfel, refuzul lui Ivan Turbincă de a fi în preajma 
raiului din prima parte a narațiunii poate fi pusă pe sea-
ma arhetipului edenic în care omul a acceptat provo-
carea diavolului și a ales răul. Acest act îl explică foarte 
bine Luigi Pareyson în cartea Ontologia libertății. Răul 
și suferința (Editura Pontica, 2005): „Interpretarea că-
derii omului ca act unic și dublu de ascultare și trufie, 
de renegare și de orgoliu, de răzvrătire și de prezumție, 
trebuie aprofundată ulterior cu ideea că această revoltă 
a omului este în realitate pretenția nu numai de a reface 
creația divină, dar și de a se pune în locul lui Dumnezeu 
în actul însuși al ființării sale, încrezându-se în făgădu-
ința «șarpelui străvechi»: eritis sicut dii. Și într-adevăr, în 
cursul acestei smintite și uriașe ispite omul nu izbutește 
să stăpânească negarea ce i se prezentase ca alternativă 
în actul suprem al alegerii.” [5, pp. 284-285].

Revenind la fragmentul din povestea Ivan Turbin-
că, unde este relatată exorcizarea diavolilor din casa 
boierului, remarcăm imaginea diavolului „prosternat” 
sub om. Punerea sub cap a turbincii pline cu draci, ca 
și întoarcerea triumfătoare călare pe diavol a lui Dănilă 
Prepeleac fac parte din imaginarul care susține prorocia 
edenică unde răul va fi zdrobit de către călcâiul omului 
[Facerea 3:15]. În cadrul acestui arhetip omul transgre-
sează influențele răului universal prin subjugarea aces-
tuia. Însuși modul prin care răul este alungat din casa 
boierului indică religiozitatea lui Ivan Turbincă, care 
manifestă în cazul de față nu atât furia în raport cu răul, 
cât râvna pentru săvârșirea unei fapte bune. 

Nu vorbim aici de pornirea religioasă a comiterii 
unor fapte bune, ci de o noblețe naturală a omului pre-
dispus să se manifeste prin acțiuni de curaj și caracter. 
Prin modul de a lupta cu răul Ivan se aseamănă, până 
la un punct, cu Don Quijote, personajul care, chiar 
dacă luptă cu spirite imaginare, se impune, primordial, 
prin generozitatea sa cavalerească în apărarea celor pe 
care îi vede sau îi crede slabi și neputincioși și execuția 
exemplară a celor ce reprezintă forța răului. Scaraoțchi 
și slujitorii acestuia sunt alungați din cuibarul lor teres-

tru, primind și o lecție bună: „…se adunase împrejurul 
lui Ivan tot satul, ca să vadă de patima dracilor. Căci 
lucru de mirare era acesta, nu șagă! Atunci Ivan dez-
legă turbinca în fața tuturor, numai cât poate să încapă 
mâna, și luând câte pe un drăcușor de cornițe, mi ți-l 
ardea cu palcele, de-i crăpa pielea. Și după ce-l răfuia 
bine, îi da drumul, cu tocmeală, să nu mai vie pe acolo, 
altă dată.” [3, p. 187]. Mai mult, „tocmeala” pe care o 
face Ivan Turbincă cu fiecare din diavoli în parte, nu 
este altceva decât proiecția arhetipală a primei „toc-
meli” a omului cu Cel Rău din grădina Eden, și cunos-
cut în literatură (Faust, Maestrul și Margareta, Dorian 
Gray ș.a.) ca motivul pactului cu diavolul. Numai că în 
povestea Ivan Turbincă semnificația pactului, sau după 
cum îl mai numește Freud „contract cu Diavolul” [8, 
p. 137], atestă alte conotații, precum și inversarea ro-
lurilor. Nu mai este inițiator-diavolul acceptator-omul, 
ci inițiator-omul (Ivan Turbincă) acceptator-diavolul 
(Ucigă-l-crucea): „N-oi mai veni, Ivane, câte zilișoa-
re-oi avea eu, zicea Ucigă-l-crucea, cuprins de usturi-
me, și se tot ducea împușcat.” [3, p. 187]. 

Pactul din creația crengiană se aproprie de semni-
ficația pe care i-o acordă și Gogol. În Serile din cătunul 
de lângă Dikanka acesta are un caracter pozitiv și amu-
zant în același timp. O paralelă dintre conflictul nere-
zolvat dintre om și diavol în sens arhetipal și conflictul 
marcat de perplexități pline de umor dintre personajul 
crengian și spiritele răului din poveștile humuleșteanu-
lui, sugerează că marele perdant din acest conflict nu 
mai este omul, ci diavolul și slujitorii lui. Am putea afir-
ma că aceasta nu e altceva decât proiecția escatologică 
a săvârșirii echității ontologice față de om din Apo-
calipsa 20:10, „diavolul care-i amăgise a fost aruncat în 
iezerul de foc și de pucioasă”. Eliberarea omului de sub 
influența răului și victoria binelui ontologic, ca proiec-
ție escatologică, o regăsim transfigurată artistic în po-
vestea Ivan Turbincă: „la urma urmelor, Ivan scoate de 
barbă și pe Scaraoțchi și-i trage un frecuș, de cele mos-
chicești, de-i fuge sufletul. Poftim! După bucluc umbli, 
peste bucluc ai dat, măi jupâne Scaraoțchi! Să te înveți 
tu altădată a mai bântui oamenii. Sărsăilă spurcat ce 
ești! Și apoi, dându-i drumul, „na!” fuge și Scaraoțchi 
după ceilalți, ca tăunul cu paiul…” [3, p. 187]. 

În povestea Ivan Turbincă, imaginea arhetipală este 
demontată prin fixarea în derizoriu a diavolului, asu-
pra căruia planează râsul triumfător al inconștientului 
colectiv, umorul reconfortant, care nu lasă loc pentru 
interpretări și angoase macabre: „se adunase în jurul 
lui Ivan tot satul, ca să vadă de patima dracilor. Căci 
lucru de mirare era asta, nu șagă!” [3, p. 187]. Creangă, 
la fel ca și Gogol, transpune artistic o altă imagine și un 
alt mod de percepere a diavolului. Un diavol inofensiv, 
ridiculizat și tatonat cu săgețile stenice ale umorului.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:15 UTC)
BDD-A29251 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

148 |Akademos 3/2017

Același lucru îl putem spune și despre alt personaj, 
Moartea, numită în mod zeflemitor, Vidma, percepu-
tă însă în societățile primitive drept entitatea care „se 
asociază unei divinități a răului, cum este zeul Seth, la 
vechii egipteni” [9, p. 280]. Dacă ne întoarcem la origi-
nea mitică a sensului primar al morții relatat în cartea 
Facerea, observăm că, mâncând din fructul pomului 
oprit, pe lângă cunoaștere, primii oameni s-au ales și 
cu atributul de muritori. Prin actul căderii, despre care 
am stăruit anterior raportându-l la alegerea făcută 
de protagonistul narațiunii crengiene, Ivan Turbincă, 
semnifică alegerea liberă și irevocabilă a condiției de 
muritor. Act pe care Luigi Pareyson îl explică în felul 
următor: „A spune căderea omului înseamnă a spune 
totdeodată alegere a răului și posibilitate a binelui. Po-
sibilitatea binelui e lucid proiectată în actul însuși în 
care răul a fost preferat” [5, p. 298].

 Așadar moartea este un efect al răului primordial 
ales de către om, totodată aceasta reprezintă o expresie 
a răului, despre care Apostolul Ioan va spune în 
Apocalipsa 20 că va avea aceeași soartă precum cea 
a diavolului: „diavolul care-i amăgise a fost aruncat 
în iezerul de foc și de pucioasă […] Apoi Moartea și 
Iadul au fost aruncate-n iezerul de foc” [Apocalipsa 
20:10,14]. Autorul poveștii Ivan Turbincă, Ion Crean-
gă, îi dă morții o formă antropomorfă. Toate semnifi-
cațiile ce le presupune fenomenul morții sunt reduse 
la o simplă parabolă, pe înțelesul tuturor, dar care to-
tuși păstrează semnificațiile reversului mitic. 

Din prima întâlnire a lui Ivan Turbincă cu Moar-
tea, chiar dacă ea încă nu-l abordase, înțelege că pe-
ricolul ce-l poate produce aceasta este iminent. De 
aceea nu-i permite să intre la Dumnezeu, sperând ast-
fel să mai reducă din riscul pe care aceasta-l presupu-
ne, oferindu-se mai degrabă să-L întrebe personal pe 
Dumnezeu ce porunci mai are pentru Moarte, „Nu-i 
voie… las că mă duc eu să-ți aduc răspuns” [3, p. 191]. 
Această situație poate fi înțeleasă și ca un pretext pla-
uzibil pe care Ivan îl invocă pentru a-L putea vedea 
pe Dumnezeu, iar în sens arhetipal, ca pe o încerca-
re de recuperare a comuniunii omului cu Divinitatea, 
abilitate pe care a pierdut-o imediat după ce a ales 
răul. După întrevederea cu Dumnezeu, Ivan Turbincă 
distorsionează porunca dată Morții. Astfel este per-
turbată, cu bună știință, ordinea firească a lucrurilor 
obișnuite, imaginea arhetipală în care este proiectată 
încercarea omului de a se pune în locul lui Dumnezeu. 
Distorsionarea poruncii lui Dumnezeu pentru Moarte 
are un subtext altruist. Ivan ar vrea ca Moartea să nu 
mai poată pricinui nimănui niciun rău. Altruism oa-
recum asemănător cu cel pe care îl manifesta persona-
jul dostoievskian, Prințul Mîșkin. În al doilea caz este 
determinat s-o facă pentru că ar putea să cadă chiar el 

sub incidența poruncii date de Dumnezeu Morții. Iar 
în ultimul caz, în speranța că Moartea nu se va mai 
putea întoarce, Ivan Turbincă nu face altceva decât să 
răzbune răul și efectele lui asupra omenirii, indicând 
totodată și o încărcătură mesianică, pe care am remar-
cat-o pe parcursul investigației noastre. După cum era 
de așteptat de la o narațiune cu întâmplări neverosi-
mile, jocul „de-a dumnezeu” se sfârșește. Însă, după 
peripețiile cu Moartea, Ivan Turbincă este expulzat 
chiar de aceasta in illo tempore, acolo unde personajul 
crengian a învins ab aeterno răul. 

Așadar, după cum am observat, în narațiunea 
crengiană se conturează natura omului primordial, 
adică a lui Adam care putea să discute liber cu Dumne-
zeu, dar care, fără a fi influențat de nimeni, alege răul. 
Fapt ce declanșează, pe plan arhetipal, lupta pe care 
omul va trebui să o poarte cu răul și forțele acestuia, 
iar pe plan ficțional, lupta lui Ivan Turbincă cu Sca-
raoțchi și slujitorii lui. Ca într-o narațiune cu întâm-
plări arbitrare, unde miraculosul se suprapune peste 
ordinea firească a lucrurilor obișnuite, sunt scoase în 
evidență isprăvile neobișnuite ale soldatului rus. Chiar 
dacă problema răului este abordată de Ion Creangă în 
povestea dată cu scopul de a stârni comicul de situații 
prin „umilirea” publică a răului [10, p. 116], dincolo 
de toate acestea observăm și reflecția arhetipală a rău-
lui primordial, dar și atitudinea lui Ivan Turbincă față 
de acesta.

BIBLIOGRAFIE

1.	 Eliade M. Sacrul și profanul. Traducere din franceză 
de Brândușa Prelipceanu. București: Humanitas, 2005, edița 
a III-a. 165 p.

2.	 Jung C.G. Opere Complete. Vol. 14, partea 2. Myste-
rium Coniunctionis: Cercetări asupra separării și unirii con-
trastelor sufletești în alchimie. București: Trei, 2006. 246 p.

3.	 Creangă I. Scrieri – Amintiri din copilărie, povești, 
povestiri, teatru, corespondență, rostiri, zicători, cuvinte. 
Iași: Princeps Edit, 2011. 419 p.

4.	 Ricoeur P. Răul. O sfidare a filozofiei și a teologiei. Bu-
curești: Art, 2008. 60 p.

5.	 Pareyson L. Ontologia Libertății. Răul și suferința. 
Traducere de Ștefan Mincu. Constanța: Pontica, 2005. 477 p.

6.	 Jung C. G. În lumea arhetipurilor. Traducere din 
limba germană, prefață, comentarii și note de Vasile Dem. 
Zamfirescu. București: Jurnalul Literar, 1994. 163 p.

7.	 Steiner R. Filosofia libertății. Trăsături fundamenta-
le ale unei concepții moderne despre lume. Cluj-Napoca: 
Triade, 1996. 194 p.

8.	 Freud S. Opere esențiale. Vol. 7: Nevroză, psihoză, 
perversiune. București: Trei, 2009. 412 p.

9.	 Evseev I. Dicţionar de magie, demonologie şi mitolo-
gie românească. Timişoara: Amarcord, 1997. 534 p.

10.	 Simion E. Ion Creangă. Cruzimile unui umorist jo-
vial. Iași: Princeps Edit, 2011. 178 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:15 UTC)
BDD-A29251 © 2017 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

