
FILOLOGIE

Akademos 4/2017| 133

Traducerea e un proces „post-factum”, un proces 
de transpunere a unui text literar original într-un spa-
țiu cultural-informațional străin și în haina altei limbi. 
Dar această secundaritate  a traducerii e paradoxală, 
deoarece întregul paradox se reduce la faptul că în 
esența sa cultural-informațională orice transpunere 
integrală a originalului literar e primară, ea neavând în 
limba inițială nicio analogie, chiar și în pofida faptu-
lui că există și alte traduceri ale aceluiași text original. 
Cauza acestei situații paradoxale rezidă în faptul că fie-
care traducere poartă asupra sa amprenta personalității 
unui traducător concret și, la o adică, a mediului său 
temporal.  

 E necesar de remarcat extrem de importanta ob-
servație a lui V. D. Psurțev, cu referire directă la tra-
ducere: „... textul originalului și textul traducerii (...) 
în datul lor sunt liniare, în timp ce ideea și sensul sunt 
volumetrice”. [1, p. 255]. Acest enunț va servi în con-
tinuarea expunerii problemei traducerii în limba rusă 
a poemului eminescian Luceafărul, ca o cheie în inter-
pretarea acestei creații în viziunea diverșilor traducă-
tori, în mediul temporal diferit.      

Precum sublinia Iuri Krivoturov, „Traducerea este 
un complicat fenomen de natură comunicativă, alcă-

tuită din componentele modului fiziologic-psihologic 
(antropologic) de viață, sistemelor lingvistice de grai 
(limbă–sursă și limbă–țintă) și relațiilor de cele mai 
multe ori antagoniste dintre aceste sisteme, dar și ale 
rezultatului de anulare a contradicțiilor date în urma 
alegerii variantei optime de transmitere a textului de la 
„limbă–sursă” la „limbă–țintă” [2, p. 125]. 

Traducerea este axată pe text, care este scopul, 
obiectul şi finalitatea ei. Acest proces poate fi inter-
pretat drept o transformare în cea de a doua realitate 
materială a operei poetice originale, înveșmântată în 
haina altei limbi, dar care a păstrat spiritul și, în măsu-
ra posibilităților, artisticul originalului.    

Există o sumedenie de tentative în ideea traducerii 
în limba rusă a poemului Luceafărul. Acest lucru îl con-
firmă şi Internetul. Dar nu toate câte s-au făcut pot fi 
caracterizate ca traduceri artistice, nici din punct de ve-
dere profesionist, nici din alte motive, la fel precum gra-
fomania nu poate pretinde la statutul de creaţie literară. 

Canonizarea traducerilor este răspunsul la între-
barea, ce fel de traducere poate fi considerată de cali-
tate. O atitudine liberală faţă de problema traducerilor 
surpă criteriile de calitate ale acestui gen de activitate 
literară. Anume de traducător depinde percepţia unui 

LUCEAFĂRUL 
ÎN TRADUCERILE RUSEȘTI

Cercetător ştiinţific, magistru în psihologie Miroslava METLEAEVA 
Institutul de Filologie al AȘM

LUCEAFARUL IN RUSSIAN TRANSLATIONS
Summary. This article presents a few translation processes aspects of one of the most important creations in Roma-

nian literature – the poem Luceafarul by Mihai Eminescu. A particular attention is paid to the structural background in 
the poet’s creation and in the translator’s creative laboratory. The translations of the eminescian poetry in Russian lan-
guage prove that their versification is sustained by some essential prosody factors and especially by the shifting accent. 
The difficulties and issues appeared mostly because of the historical and the socio-psychological specificity, political 
realities of the time of the analyzed translations. The research focuses on the problem of distacing the interpretation of 
the poem as a fairy tale which limits the translation and recognizing the mythological structure corresponding to the 
author’s world vision. 

Keywords: translation process, the poem Luceafarul, structural background, prosody, canonicity, the socio-psycho-
logical specificity, mythological structure. 

Rezumat. Acest articol prezintă câteva aspecte legate de procesele de traducere a uneia dintre cele mai impor-
tante creații din literatura română – poemul Luceafărul de Mihai Eminescu. O atenție deosebită este acordată fundalului 
structural al creației poetului și laboratorului creator al traducătorului. Traducerile poeziei eminesciene în limba rusă 
demonstrează că versificația lor este susținută de câțiva factori esențiali ai prozodiei și mai ales de accentul schimbător. 
Dificultățile și problemele au apărut mai ales din cauza realităților politice istorice și specificului social-psihologic al 
timpului traducerilor analizate. Cercetarea se concentrează pe problema distrugerii sensului poemului din cauza inter-
pretării poemului ca basm, fapt ce limitează traducerea și recunoașterea structurii mitologice care corespunde viziunii 
lumii autorului.

Cuvinte-cheie: traducere, poemul Luceafărul, fundal structural, prozodie, canonicitate, specificul socio-psihologic, 
structură mitologică.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:28 UTC)
BDD-A29249 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

134 |Akademos 4/2017

sau altui autor străin, dar şi percepţia culturii şi lite-
raturii poporului din care acesta din urmă face parte. 
Anume de el depinde „lărgirea spaţiului vital şi influ-
enţa asupra lui a operei respective” [3, р. 17].	

 Canonizarea are, evident, o importanţă enormă, 
deoarece serveşte în cele mai multe cazuri ca un fil-
tru pentru cazurile singulare din domeniul literatu-
rii. „Celor deprinşi să opereze cu idei de alternativă 
simple, e necesar să li se aducă aminte că libertatea 
absolută, susţinută de adepţii spontaneităţii creatoa-
re, este apanajul doar al celor naivi şi ignoranţi. Cel 
ce păşeşte pe câmpul culturii însuşeşte un cod spe-
cific de comportament şi de exprimare, descoperind 
un univers finit de libertăţi limitate şi de posibilităţi 
obiective: planuri în aşteptarea lor de realizare, pro-
bleme în aşteptarea soluţiilor, posibilităţi stilistice şi 
tematice în aşteptarea întrupării şi chiar discordan-
ţe revoluţionare care-şi aşteaptă clipa să erumpe” [4,  
pp. 22-87].

 Precizăm că există cinci traduceri canonice în lim-
ba rusă a poemului Luceafărul  –  trei au fost făcute la 
Moscova şi două la Chişinău. În 1950, a apărut prima 
versiune a poemului efectuată de doi traducători – I. 
Mirimskii şi Iuri Kojevnikov, iar în 1968 este publicată 
traducerea lui David Samoilov. În 1975 vine cu tradu-
cerea sa scriitorul chișinăuian Grigore Perov, dar tot 
atunci colegul său Alexandr Brodskii propune cititori-
lor şi varianta traducerii sale. Iar în 1979 I. Kojevnikov 
revine la prima sa variantă din 1950, prezentând pro-
pria interpretare a traducerii. Marea ruptură temporală 
de la primele publicaţii ale traducerilor în limba rusă 
de la sfârșitul secolului al XIX-lea până la mijlocul ani-
lor ‚50 al secolului al XX-lea şi zguduirile social-politi-
ce ale acestei perioade istorice n-au putut să nu influ-
enţeze și modalitatea traducerii poemului Luceafărul. 

  Prima versiune a traducerii a avut o largă răspân-
dire. Indicele biobibliografic din 1960 demonstrează 
că această lucrare ajunsese cunoscută în temeiul ediţii-
lor din Moscova, Chişinău şi Bucureşti ale anilor 1950, 
1958 şi 1959. De ce este important să pornim anume 
de la această primă versiune? Motivul este următo-
rul: varianta respectivă a jucat un rol pozitiv în sen-
sul unor realizări traductologice originale, totodată ea 
devenind pentru versiunile ulterioare un fel de clişeu. 

 Atragem atenţia că în traducerea din 1950 este 
încălcată succesivitatea strofelor, deoarece în loc de 
98 de strofe ale originalului în traducere apar 96. Lip-
sesc strofele 36 și 77. Pionierii traducerii poemului în 
limba rusă pur şi simplu au ignorat strofa 36. Acest 
lucru a fost observat de redactorul cărţii de traduceri 
ale poemului în mai multe limbi, editată în 1984 la 
Editura „Cartea Românească” sub egida Uniunii Scrii-
torilor din România. Evident, a fost făcută următoarea 

remarcă: „Versul, lipsă în traducerea lui I. Kojevnicov 
şi I. Mirimskii, este dat în traducere literală (nota red.). 
Adică, este total ignorat contrastul „înger-demon”, 
evocat de strofa 36 și care, începând cu momentul apa-
riţiei şi până în prezent, a servit drept sursă a nenumă-
ratelor interpretări ale poemului.

E curios faptul că în această culegere de traduceri 
ale poemului în alte limbi a fost inclusă anume această 
versiune în limba rusă a Luceafărului, deşi la acea vre-
me existau deja traducerile depline ale lui D. Samoilov, 
Gr. Perov, A. Brodskii, chiar şi al aceluiaşi I. Kojevni-
kov. Este evident că tema monologului Demiurgului 
despre deşerte idealuri cade din cadrul inofensiv al 
versiunii (în lipsa strofei 77), în care primii traducători 
au încercat să includă cu totul altceva, în caz contrar, 
din „romanticii progresişti” Eminescu ar fi ajuns în ca-
tegoria „romanticilor reacţionari”,  lucru inadmisibil 
pentru canoanele realismului socialist. 

Astfel se explică, probabil, îndârjirea cu care Ko-
jevnikov, reprezentant al mediului său temporal, nu 
accepta să vadă un poem care e ceva mai mult decât 
o prelucrare poetică a unui subiect folcloric şi să pă-
trundă în profunzimea concepţiilor filozofice şi des-
pre lume ale lui Eminescu, dar şi să perceapă atmo-
sfera mediului temporal al poetului în procesul creării 
poemului, în prima traducere evidenţiindu-se clar 
subiectul rătăcitor de poveste despre iubitul decedat 
fără vreun oarecare subtext filozofic. „Graţie acestei 
situaţii, geniul ar obţine parcă două chipuri – e vorba 
de Luceafăr, steaua luminoasă, precum se vede geniul 
din mulţime. Al doilea chip este Hiperion, cel care re-
prezintă aspectul neobişnuit al geniului. Geniul are o 
sete de contopire cu societatea, pentru că este înzestrat 
cu toate sentimentele specifice omului, dar pretenţii-
le sale faţă de societate sunt atât de mari, încât devin 
irealizabile, motiv pentru care geniul este respins de 
societate! [5, р. 308]. 

Există un detaliu curios care confirmă gândul că 
mediul temporal al traducătorului l-a făcut potrivnic 
în intenţia de a prezenta cititorului acelor timpuri o 
traducere deplină şi autentică a poemului: în cerce-
tările sale asupra Luceafărului, editate în 1968, Ko-
jevnikov scrie despre opoziţia celor două chipuri ale 
personajului principal din poemul cu pricina – Lucea-
fărul şi Hiperion, – dar la acea vreme fusese reeditată 
doar prima versiune a traducerii făcută în comun cu  
I. Mirimskii în 1950, unde lipseşte nu doar antiteza 
„înger-demon”, ci chiar şi numele Hiperion. Iar a doua 
sa traducere, independentă, a apărut abia în 1979. Ast-
fel, în cercetările sale din 1968, pentru un cerc restrâns 
de cititori, Kojevnikov prezintă o analiză a textului ori-
ginal, evitându-l pe al său, care era adaptat la postulate-
le ideologice ale timpului şi al traducerii în comun, în-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:28 UTC)
BDD-A29249 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

Akademos 4/2017| 135

gustând şi sărăcind astfel creaţia unică a marelui poetul 
român nu dintr-un capriciu personal, ci condiţionat de 
mediul său temporal şi presiunea psihologică. În citatul 
anterior iese în evidenţă expresia despre „pretenţiile 
extrem de mari faţă de societate ale geniului”. Într-o 
măsură oarecare, această sintagmă demonstrează ati-
tudinea personală a lui Kojevnikov faţă de geniu, care, 
chipurile, ar trebui să fie mai modest, conducându-se 
mai întâi de toate de priorităţile problemelor sociale 
asupra celor personale. Pe de o parte, dacă e vorba de 
o societate burgheză, un asemenea comportament al 
geniului e admisibil, pe de altă parte e altceva, dacă e 
vorba de aşa-zisa societate a dreptăţii sociale. În acest 
caz el nu poate fi acceptat, devenind periculos pentru 
societatea care „nu este în stare să-i satisfacă pretenţii-
le, motiv pentru care îl şi respinge”. Am putea presupu-
ne că doar astfel, invocând pretextul originii de poveste 
al poemului, a fost posibilă întâlnirea cititorului rus cu 
creaţia lui Eminescu. La A. Camus găsim: „Cunosc po-
sibilităţile unui compromis: îţi poţi trăi propriul timp 
şi să aspiri, totodată, eternitatea. Asta s-ar numi „a te 
conforma”. Dar îmi e scârbă de asemenea tranzacţie şi 
insist în ideea: ori totul, ori nimic” [6].

Această dependenţă social-psihologică a adus la 
deformarea principalelor diferenţe dintre activitățile 
de creație și traducere în plan creativo-psihologic și 
anume:

a) consumul de energie psihică a autorului e di-
recționat în materializarea creativă a propriului obiect 
imaginar în spațiul lingvistic autohton;

b) consumul de energie psihică a traducătorului e 
direcționat la materializarea unui obiect real, dar stră-
in în alt spațiu etno-lingvistic și cultural;

c) autorul e liber în procesul său de creație;
d) traducătorul e dependent de original, iar cali-

tatea muncii sale e direct proporțională cu empatia, 
adică e vorba de capacitățile sale de a retrăi emoțiile 
avute de autor în procesul creării operei și, în plus, de a 
se familiariza cu mediul temporal al autorului. Cu alte 
cuvinte, traducătorul trebuie să îmbine în sine trei fe-
luri de empatie: 

▪▪ emoțională, bazată pe mecanismul de proiecție și 
de imitare a reacțiilor altei persoane;

▪▪ cognitivă, întemeiată pe procese intelectuale: 
comparația, analogia etc.;

▪▪ predicativă, manifestându-se în previziunea altei 
persoane în anumite situații [7, p. 951-952]. 

Analizând problema situaţiilor conflictuale în 
procesul traducerii dintre autorul operei şi traducăto-
rul în percepţia personală a textului, nu întâmplător 
ne-am referit atât la mediul temporal al autorului, cât 
şi la cel al traducătorului: dominantele lor literare, ca 
parte a mediului temporal sunt diferite. Dominanta 
contextului literar la M. Eminescu este romantis-

mul, iar dominanta TUTUROR TRADUCĂTORI-
LOR Luceafărului din română în rusă este realismul 
socialist cu tratarea de clasă a romantismului. Аcest 
aspect al problemei a avut un rol important în prelua-
rea poemului Luceafărul din mediul românesc şi răs-
pândirea lui în spaţiul culturii ruse. Lucian Costache 
atenţionează de asemenea asupra insistenţei cercetă-
torului şi traducătorului rus Iu. Kojevnicov referitor la 
determinarea genului literar al poemului: „Una dintre 
cele mai categorice opinii care afirmă că Luceafărul 
este un basm […] este cea formulată, cu ceva un timp 
în urmă, de Iurii Kojevnikov.  Ne raportăm la ea pen-
tru că e nu numai reprezentativă, ci şi vehementă. Ea 
surprinde prin sistematica şi îndelungata încercare de 
a desprinde poemul de „poveste”. Şi apoi, termenii fo-
losiţi de Kojevnikov nu lasă loc niciunei alte discuţii.” 
[8, pp. 80-81]. 

Laconismul misterios al lui Eminescu a fost igno-
rat de traducători, preferându-se propria creaţie, nişte 
„născociri” care „îmbunătăţesc” din abundenţă textul 
auctorial, toate acestea incluzând:  

a) tendenţiozitate în determinarea genului;
b) ignorarea caracterului alegoric şi a profunzimi-

lor filozofice;
c) restructurarea textului;
d) abundenţa de arhaisme ruseşti;
e) includerea unor elemente etno-folclorice străi-

ne;
f) incompatibilitatea stilistică a unităţilor lexicale 

prozaice cu o falsă poetizare, clişee de sentimentalism 
şi romantism;

g) reducerea evidentă a artisticului, inclusiv a mu-
zicalităţii originalului.

A doua versiune rusească a Luceafărului a fost ela-
borată în anul 1968, cu ocazia apariţiei unei noi culegeri 
din poeziile lui Eminescu. Îngrijitorul ediţiei, David 
Samoilov, semnează şi noua versiune a marelui poem. 
Destinul acestei traduceri este dramatic. Ea a fost ţinta 
unor atacuri nefondate atât din partea criticilor mol-
doveni, cât şi a celor din România. Spre deosebire de 
aceștia, Elena Loghinovski a cercetat în amănunt tra-
ducerile în limba rusă a Luceafărului și a atras atenţia 
asupra concluziilor pripite ale unor critici referitor la 
traducerea lui David Samoilov: „Alături de o înaltă ţi-
nuta artistică, care îi atribuie statutul unei opere de sine 
stătătoare, versiunea lui Samoilov se defineşte şi prin 
gradul crescut de fidelitate faţă de original” [9, р. 218].       

După cum era de aşteptat, poemul a atras, în anii 
următori, atenţia scriitorilor din RSSM care cunoşteau 
limba română. Primul dintre aceştia a fost Grigore 
Perov, autor la acea dată al versiunilor ruseşti ale nu-
velelor lui Creangă şi Caragiale, ale liricii lui Negruzzi 
şi Eminescu. Către anul 1975, când Luceafărul apare 
în versiunea sa, deja era pe larg răspândită varianta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:28 UTC)
BDD-A29249 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

136 |Akademos 4/2017

lui Mirimskii-Kojevnikov, dar şi traducerea lui David 
Samoilov. Remarcăm din capul locului faptul, că în 
această versiune există unele momente reuşite, pre-
cum ar fi chipul lui Cătălin.

Şi totuşi, traducerea respectivă este total subordo-
nată structurii genului de poveste, creată de Mirims-
kii-Kojevnikov, cu toate consecinţele de rigoare. Igno-
rarea mediului temporal ca spirit și material al epocii, 
exprimat printr-un ansamblu de idei etno-sociale, is-
torice, culturale, mentale şi psihologice, personale şi 
obşteşti, dominante în perioada de formare, existenţă 
şi activitate creativă în viaţa personalităţii creatoare 
nu poate permite traducătorului să pătrundă cât mai 
adânc în viziunea artistică a autorului şi să înţeleagă 
sensul lucrării traduse. Acest lucru e vizibil începând 
cu traducerea poemului Luceafărul în limba rusă făcu-
tă de către I. Mirimskii şi I. Kojevnikov, lucrare deveni-
tă un fel de clişeu pentru toţi traducătorii de mai târziu, 
inclusiv pentru D. Samoilov, Gr. Perov, chiar şi pentru 
Iu. Kojevnikov în versiunea sa separată din 1979. In-
fluenţa mediului temporal al traducătorului îl face de-
pendent de situaţia sa actuală şi deformează ideile şi 
sensurile autorului, lipsindu-l, astfel, de informaţia cu 
privire la valoarea adecvată a unei sau altei lucrări lite-
rare în contextul unei culturi naţionale concrete.

Noua versiune, semnată de Alexandr Brodski, 
apare în culegerea de la Chişinău în anul 1975 (cu o 
nouă redactare în 1981). Aceasta versiune se bazează 
„pe reproducerea plenară a tuturor registrelor stilis-
tice, a căror contopire armonioasă plăsmuieşte parcă 
o nouă ipostază a sonorităţii simfonice a originalului  
[9, р. 230].

Brodski iese din cadrul clişeului „poveste” creat de 
predecesori şi pe întreg parcursul interpretării traduc-
tologice a poemului creează tabloul alegoric al nara-
ţiunii ca pe o construcţie lirico-epică. De aceea, tra-
ducerea lui e prima încercare de a reda poemul ca pe 
un subiect poetic cu elemente mitologice şi de legende 
populare, îmbinate cu prezenţa discretă a autorului 
care îşi prezintă personajele şi, totodată, îşi expune  
într-o formă indirectă sentimentele şi propriile gân-
duri. Fiind, probabil, una dintre cele mai apropiate ori-
ginalului şi diferită de versiunile anterioare, traduce-
rea lui A. Brodski a declanşat pentru prima dată dubii 
referitor la genul de poveste al poemului, permiţând o 
mai largă percepţie a „Luceafărului”. Această evidenţă 
a lărgit cu mult spaţiul filozofico-existenţial al poemu-
lui și în tendinţa sa de a rămâne devotat originalului, 
traducătorul are grijă să nu dăuneze aspectului artis-
tic al lucrării. E de remarcat că şi în această versiune 
sunt preluate, din arsenalul predecesorilor vocabule-
le poveştilor ruse – «витязь», «царь», «царевна»; 
demitizarea Demiurgului până la rolul concret de 
tată, prin adresarea sa către Hiperion în strofa 81 ca 

față de „primul meu născut”; clişee din lirica secolu-
lui al XIX-lea inspirate din poemul Ruslan şi Ludmila 
de A. S. Puşkin. Finalul poemului respectă în totali-
tate matricea predecesorilor despre ipocrizia infidel-
ităţii feminine.

Analizând traducerile poemului Luceafărul, făcu-
te în perioada sovietică, observăm elemente ale „sco-
pos-teoriei”, elaborate mai târziu de cercetătoarea ger-
mană K. Rais, care lega tipologia textelor cu scopul şi 
sarcina traducerii. Traducerea se pune în capul listei 
de interese ale beneficiarului, preferenţială fiind lim-
ba-ţintă, caracteristicile implicit-explicite ale origina-
lului devenind secundare. Iar cercetătorul german A. 
Noibert lega traducerea în genere de anumite scopuri 
pragmatice. O asemenea atitudine conformistă e re-
levantă pentru aproape toate versiunile de traduceri în 
limba rusă, cu excepţia celei semnate de A. Brodski.

Discutabilă ni se pare şi părerea cunoscutului filo-
zof şi teoretician al literaturii P. Richeaure, care nega 
lipsa unui oarecare model obiectiv în calitate de cri-
teriu în vederea determinării celei mai bune tradu-
ceri. Din acest punct de vedere ar fi trebuit să se pună 
semnul egalităţii între toate traducerile în limba rusă 
a Luceafărului. Însă analiza traducerilor de până-n 
prezent demonstrează imposibilitatea acestui lucru. 
Modelul este o prezenţă obiectivă şi acesta-i originalul 
care stă în permanenţă înaintea traducătorului. Din 
aceste considerente, subscriu la părerea lui Pierre Bo-
urdieu că în pofida unor inerente neajunsuri o tradu-
cere apropiată de original din toate punctele de vedere 
poate servi ca un fel de filtru în calea unor producţii 
traductologice defectuoase.

Tendința de prezentare a mostrelor factografice în 
lumina inoculatelor indicații ideologice  se referă, din 
punctul nostru de vedere, la aspectele psihologice de 
formare a gândirii conformiste, a potențialului intelect 
servil puterii, care cuprind domeniile culturii, educa-
ției, tehnologiilor informaționale. Educarea gândirii 
limitate și nemature supuse unor stereotipuri ale ideo-
logiei paternaliste și care, conform lui Jean Piaget [10, 
pp. 401-406], sunt specifice vârstei infantile ajung un 
fel de heteronomie morală  –  o oarba supunere față de 
regulile stabilite de cei maturi. În cazul heteronomiei 
moralei vârstnicilor, ne ciocnim deseori de asemenea 
fenomen precum egocentrismul heteronom, adică o 
atitudine față de regulile și evenimentele vieții sociale 
numai din perspectiva unui singur punct de vedere, 
o dominantă a ideologiei autoritare. Și acest domeniu 
este o particularitate mentală nu doar a unei persoane, 
ci chiar a unei generații. 

Se știe că după o lungă perioadă de timp, orice 
deformare a realității are consecințe serioase și exer-
cită efecte imprevizibile asupra mentalității noilor  
generații.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:28 UTC)
BDD-A29249 © 2017 Academia de Științe a Moldovei



FILOLOGIE

Akademos 4/2017| 137

BIBLIOGRAFIE

1. Псурцев В.Д. К проблеме перевода и интерпрета-
ции художественного текста: об одном критерии адек-
ватности. Проблемы переводческой интерпретации 
текста в трудах российских лингвистов конца 20-го, 
начала 21-го веков. Хрестоматия. Ереван: Лингва, 2009. 
260 стр.

2. Кривотуров Ю. Интерпретационные стратегии в 
лингвистике, переводе и дидактике/dir.-publ.: Ana Guţu; 
red. şt.: Elena Prus [et al.]; Univ. Liberă Intern. din Moldova, 
Inst. de Cercet. Filologice şi Interculturale. Chişinău: ULIM, 
2015. 145 p. 

3.  Traduceri din poezia universală / Selecţie, studiu 
introductiv şi note bibliografice de Leo Butnaru. Chișinău: 
Ştiinţa-Arc, 2004, 350 p.

4. Бурдье П. Поле литературы. B: Новое литера-
турное обозрение, № 45, 2000. Электронный ресурс: 
http://bourdieu.name/content/burde-pole-literatury Время 
пользования: 17.04. 2016.

5. Кожевников Ю. Михаил Эминеску и проблема 
романтизма. Москва: Наука, 1968, c. 350.

6. Камю А. Миф о Сизифе. Абсурдный человек 
http://www.nietzsche.ru/influence/philosophie/sizif/

7. Головин С.Ю. Словарь психолога-практика. – 2-е 
изд., перераб. и доп. – Мн.: Харвест, М., АСТ, 2001. 

8. Costache L. Mihai Eminescu. Eseuri deschise. Chi-
pul de aer şi chipul de lut. Piteşti: TIPARG, 2009, 584 p.

9. Loghinovski Elena. Eminescu universal. Spaţiul cul-
turii ruse. Bucureşti: Vinea, 2000, 272 p. 

10. Piaget J. The moral judgment of the child  
(M. Gabain, trans.). New Jork: Free Press, 1965. 

Iurie Baba. Perete, 1994, batik, mătase,  90 × 100 cm

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:28 UTC)
BDD-A29249 © 2017 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

