Grazziella Predoiu
Temeswar

.| ...] Sich wo auch immer zu Hause fiithlen, sich aber

nirgendwo zu Hause fithlen [...]“.lEin Leben im

Dazwischen: Zu Melinda Nadj Abnjis Roman Tauben
fliegen auf

Abstract: Pigeons fly on, an intercultural novel written by a migrant author, is guiding
the reader through the world of Vojvodina and Switzerland. On the one hand, the arrival
in a foreign country was achieved with the opening of the Caféteria, on the other hand it
is threatened by the discontent and the recurrent thought that they still have no human
destiny. The main protagonist finds her identity in the threshold space, the “third place”
after being wiped out between her old homeland and her new homeland. The metaphor
of the flying dove, which suggests the connection to the familiar childlike world and
serves as a bridge between the language worlds, can be traced back to the moving
situation of the figure in Switzerland, which is home to the hybrid creature “hybrid
beings” everywhere and nowhere.

Keywords: Home, emigration, strangeness, xenophobia, language, identity, third place.

1. Einleitende Bemerkungen

Melinda Nadj Abonji, eine schweizerische Autorin mit ungarischen
Wurzeln, gewann 2010 sowohl den Deutschen Buchpreis als auch den
Schweizer Buchpreis mit dem Roman Tauben fliegen auf, welcher das
Schicksal der Migranten und deren versuchtes Ankommen in der Fremde
thematisiert. Die Autorin wanderte im jungen Alter gemeinsam mit ihren
Eltern aus der Vojvodina in die Schweiz aus, erwarb die deutsche
Sprache und studierte in Ziirich Germanistik und Geschichte. Nadj
Abonji gehort wie Catélin Dorian Florescu, Aglaya Veteranyi, Francesco
Micieli einer in der Schweiz als Secondos bekannten Generation an. Der
Begriff wurde wurspriinglich fiir die italienischen und spanischen
Gastarbeiter der 1960er und 1970er Jahre verwendet und bezieht sich auf
die zweite Generation von Migranten, die in der Schweiz geboren oder

! Das Zitat ist dem Roman Tauben fliegen auf (Nadj Abonji 2017: 160) entnommen.
Fiir weitere Zitate aus dem Text wird das Kiirzel T eingesetzt.

197

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



als Kinder eingewandert sind und deren Eltern auslédndische Wurzeln
haben (Rothenbiihler 2004: 59 — 79). Die Protagonisten ihres
transnationalen Romans sind Nomaden, Grenzgédnger und Auswanderer,
Frauen und Ménner mit Migrationshintergrund, die im Zuge von Krieg,
Vertreibung, religiéser Andersartigkeit ihre Herkunftsldnder verlassen
und sich auf der Suche nach einer Ersatzheimat und dem Frieden
begeben. Sie sind Wanderer und Gescheiterte, Menschen, die in Zeiten
erhohter Fliichtlings- und Migrationsbewegungen nach weiblichen und
maéannlichen Uberlebens- und Identitdtsentwiirfen suchen,
unterschiedliche Identitidtskonstrukte erproben, nationale, kulturelle und
Ich-Grenzen  iiberschreiten. Sie  finden  ihren  personlichen
Entfaltungsraum, jene ,,Zwischen-Identitidt in dem von Homi Bhaba in
der Verortung der Kultur theoretisierten dritten-Ort, zwischen Kulturen
und Léandern (Bhaba 2011: 27).

Der in 14 Kapitel eingeteilte Roman Tauben fliegen auf, die mit
einem kurzen Titel versehen sind, pendelt kapitelweise zwischen dem
Zuhause, der Schweiz, der aus der Vojvodina ausgereisten ungarischen
Familie Kocsis und der eigentlichen Heimat, zwischen Kulturen und
Landern, zwischen Gestern und Heute. Zahlreiche Riickblenden
unterbrechen den chronologischen Handlungsverlauf und bieten Einblick
in die Kindheit, in die Vereinsamung und Auslédnderfeindlichkeit in der
Schweiz, in die Ausbildung der Figuren und in ihren Freundeskreis. In
den letzten zwei Kapiteln riickt nur die neue Heimat in den Vordergrund,
was auf geschichtliche Vorgidnge im Zusammenhang mit der Auflésung
Jugoslawiens und auf die bewiltigte Identitéitskrise der jiingeren
Generation zuriickzufiihren ist. Beide Erzéhlstringe sind eng miteinander
verkniipft und im Wechsel von Vergangenem und Gegenwirtigem, von
Wahrnehmungen und Reflexionen konstituiert sich der Lebensweg einer
Migrantenfamilie auf dem Hintergrund der geschichtlichen Ereignisse
nach dem Zweiten Weltkrieg. Die Schweizer-Kapitel schreiten
progressiv in der Gegenwart — wobei die Handlung im Jahr 1993 spielt —
die iiber Serbien zunichst in der Vergangenheit, ab ,,Titos Sommer* (T:
5), dem Tod Titos 1980 bis zum Wendejahr 1989, das das Ableben der
geliebten Grofmutter markiert. Wenn zu Beginn aus der ,,Wir*
Perspektive einer heilen Familie berichtet wird, wird diese zugunsten der
Ich-Perspektive der heranwachsenden Ildik6, der élteren Tochter,
aufgegeben, die mit pridzisem Scharfsinn und hypertrophierter
Sensibilitdt auf AuBenereignisse und die Befindlichkeit der Familie

198

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



reagiert. Damit reprdsentiert die Auswanderung eine zeitliche Kluft
zwischen Ildikés Lebenswelten und sie beeinflusst ebenfalls ihr

Erzéhlverhalten. Der Wechsel der Erzédhlperspektive thematisiert den
Bruch, die Zasur im Leben des jungen Maiadchens, das eine Krise der
Sinnsuche  durchlebt. In  ihren  Darstellungen fehlen  die
Anfiihrungsstriche, ihre Geschichte pendelt zwischen innerem Monolog
und erlebter Rede und stellt eine Herausforderung fiir den Leser dar.
Ildikés Leben ist geprdgt von den Reibungsflichen migrantischer
Identitdt, jener durch die Auswanderung bedingten Spaltung, der
»kulturellen Differenz“ (Bhabha 2011, VIII). Der Bruch ist ein doppelter,
weil fiir sie der vertraute Boden auch durch den serbischen Krieg
vernichtet wurde, wodurch auch die Riickkehr ins Land schwierig
geworden ist. Fremd-Erfahrung und Mangel an zwischenmenschlicher
Néhe verleiten zur Suche nach dem Ich und der Selbsterfahrung. Auf der
Suche nach fehlenden Beziigen setzt sich Ildikd6 mit sich selbst
auseinander und erfindet ihre Heimat in der Kindheit, im mittlerweile
abhanden gekommenen Paradies.

Den Bedeutungen der verlorenen Heimat aus der Vojvodina, den
Versuchen in der Ersatz-Heimat der Schweiz Full zu fassen, der
Auslanderfremdheit als Angst vor der Bedrohung des Eigenen durch das
Fremde, den zwei lebensweltlichen Attitiiden im Umgang mit Fremdheit
geht dieser Beitrag nach, wobei auch Elemente des Sprachlichen als
identititsstiftendes Kriterium mitberiicksichtigt werden. Die sprachlichen
Hindernisse, die durch den Landwechsel bedingt sind, die
Anpassungsversuche, die Suche nach einer Ersatzheimat in der Fremde,
die hybride Existenz zwischen zwei Kulturen und der
Assimilierungsversuch ~ der  Familie = werden  dabei  anhand
generationsspezifischer Kontraste thematisiert.

Wenn die kindliche Welt und die ungarischen Wurzeln in Serbien
ausgekundschaftet werden, wird diese Welt mittels Auto als Symbol der
westlichen Zivilisation erreicht; wenn die Schweiz und ihre
Auslinderfeindlichkeit thematisiert wird, spielt das Kaffeehaus als Ort, in
dem Einheimische auf Fremde treffen, eine Rolle. Immer priift die
Familie im Fahren und aus dem Auto heraus, das auch ein transitorisches
Refugium und den Nicht-Angekommenen eine illusorische Bleibe
verheif3it, ob sich etwas verdndert hat, ,,ob alles noch so ist wie im letzten
Sommer und all die Jahre zuvor (T: 5). Zum Ort seiner mehrfach
gespaltenen Identitdt wird ihm das Unterwegssein, sowohl im Auto wie

199

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



auch mental. Das Reisen potenziert die Nicht-Zugehorigkeit zur
Wahlheimat, aus der der Vater Insignien des westlichen Wohlstands
prasentiert, um so sein illusorisches Ankommen im Westen zu
zelebrieren, seinen angeblichen Wohlstand in einer archaisch
empfundenen Gemeinschaft zu zeigen. Sein Chevrolet oder der Mercedes
Benz gelten als Beweis einer florierenden Wirtschaft, doch in der
Vojvodina zdhlen andere Werte, dort wird Wert auf Ess- und Trinkrituale
gesetzt, auf die Familie.

2. Die verlorene Heimat

Vojvodina erscheint der Ich-Erzdhlerin wie ein Zufluchtsort. Packt sie
ihre Koffer in der Schweiz, so wihnt sie sich wie ,,eine, die weggeht und
nicht weiss, ob sie jemals zuriick kommt und jedes Mal, wenn ich
weggefahren bin, habe ich mein Zimmer peinlich genau aufgerdumt™ (T:
138). Die Reise nimmt die Konnotation der Heimreise an, der Suche nach
dem abhanden gekommenen Ursprung. Was bedeutet nun die verlorene
Welt der Heimat fiir die Protagonistin Ildiko, wenn wir bedenken, dass
der Roman mit einer Reise ansetzt? Bietet sie die ersehnte Wérme fiir die
verlorene Geborgenheit? Fiir die jugendliche Protagonistin Ildiké, die
mittlerweile in der Schweiz lebt, die Sprache flieBend beherrscht und
Schweizerische Geschichte studiert —  vielleicht ihre personliche
Herangehensweise, um Zugang zur neuen Heimat zu bekommen — ist
Heimat an die Kindheit gebunden, an ihre Sozialisation, an bestimmte
kulinarische Geniisse und auch an die identititsstiftende ungarische
Sprache. Das Bewusstsein der vertrauten Heimat ist stets auch an die
Vorstellung der Verwandten, Mamika, Tante Icu und Onkel Piri, die
Cousine Csilla, die Irre Julia, die als Geistesbeschrinkte in allen
interkulturellen Romanen FEinzug findet, Freunde, der Anderen
verbunden.

Zu Beginn der Handlung fahrt Ildiko, deren Schwester Nomi,
Mutter und Vater nach Hause in die Vojvodina. Familie Kocsis
entstammt der ungarischen Minderheit in der serbischen Vojvodina und
die Eltern sind als Migranten mit einem ,,Koffer und einem Wort* (T:
46) in die Schweiz gezogen. Ihre Auswanderung beruht auf politischen
Hintergriinden, auf dem Wunsch auf ein selbst bestimmtes Leben in der
Freiheit: Der Vater ist von den Traumata seiner Kindheit gepriagt — der
eigene Vater wird als politisches Opfer aller Systeme dargestellt, seien es

200

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



die Faschisten, die Partisanen, die Kommunisten, die ithn in ein
Arbeitslager schicken und Hab und Gut enteignen, ihn moralisch
zugrunde richten — und will seiner dreikopfigen Familie im Westen ein
besseres Leben bieten. Zunéchst bleiben die Erzdhlerin Ildiké und ihre
Schwester Nomi noch vier Jahre bei der GroBmutter Mamika, einem
Inbegriff der Heimat und der fehlenden Mutter, in der ungarischen
Kleinstadt Senta aus der Vojvodina. Sie werden auf Wunsch der Eltern
diesen Ort verlassen, wobei Anette Biihler-Dietrich zuzustimmen ist,
wenn sie vermerkt, dass ,,die Geschichte des verlorenen Ortes eine der
Identitdt [ist]* (Biihler-Dietrich: 36) und konfrontieren sich mit der
Sprachlosigkeit und dem Sprachverlust. 1973 holen die Eltern ihre
beiden Tochter in die Schweiz und mit dem Weggang bricht die Welt der
Tochter innerlich entzwei, weil sie sich damit von der GroBmutter als
Symbol der Heimat und der fehlenden Mutter trennen. Die Grofmutter
reprasentierte bis zu jenem Zeitpunkt stets ,,die Briicke zu den Eltern in
der Schweiz* (Kegelmann 2012: 11) und sie pragt auch die
Wahrnehmung dieser fiir die Mddchen noch unbekannten Welt.

Svajcba, hatten Sie manchmal gesagt, Vater und Mutter seien in der Schweiz, in
einer besseren Welt. Und wissen Sie, wie ich mir diese bessere Welt vorgestellt
habe? ,besser bedeutete fiir mich einfach ,mehr‘. Mehr von allen guten Dingen,
die ich kannte. (T: 173)

Aus ihrem vertrauten Umfeld herausgerissen kommen die beiden
Schwestern in der Fremde an und miissen ihren Verlustschmerz
demjenigen ihrer Eltern hintenanstellen. Der Wechsel von einem Land in
das andere wird als traumatisch empfunden:

Spéter, in den wenigen Momenten, wo es mdglich gewesen wére, liber diesen
plotzlichen Abbruch unseres bisherigen Lebens zu reden, war immer sofort klar,
dass Vater und Mutter, im Zusammenhang mit unserer Heimat, die tieferen,
schmerzhafteren Gefiihle fiir sich beanspruchen durften. (T: 277)

Der Bruch ist ein doppelter, weil die Kocsis doppelt ausgegrenzt
wurden, sie waren Teil einer ungarischen Minderheit in einem serbischen
Dorf, wanderten dann in die Schweiz aus und wurden dort als Ausldnder
gebrandmarkt.

Heimat bedeutet fiir sie zuriick zu familidren Anldssen, zu den
verbindenden Festen, zu Hochzeiten und Totenfeiern. Sie bedingt die
Zugehorigkeit zur Familie, zu territorialen und gemeinschaftlichen

201

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



Elementen, die auf dem Weg zu Hochzeitsfeiern nach Titos Tod oder auf
dem Weg zum Friedhof relevant werden, wie auch zu emotionalen
Aspekten, die durch den Essgeruch versinnbildlicht werden. Heimat
kommt einer Vergewisserung gleich, dass sich nichts gedndert hat, so als
ob das Dorf im Zeichen des Stillstands stehen miisste. Bei jeder
Riickkehr priift I1diké aufs Genaueste, ob alles beim Alten geblieben ist,
denn ,wenn ich an den frithesten Ort meiner Kindheit zuriickkehre,
nichts so sehr fiirchte wie die Verdanderung® (T: 13), weil Verdnderung
mit der Angst gleichgesetzt wird, ,,als Fremde in dieser Welt dazustehen*
(T: 13), seine eigene Mitte verloren zu haben. Im Umgang mit der Welt
der Kindheit, die von der Figur der Mamika, der GrofBmutter
viterlicherseits dominiert ist, fallt der Gebrauch des Wortes Heimat auf,
welche auf die Zugehorigkeit zum identititsstiftenden Raum und zur
Gemeinschaft verweist und emotional geladen ist. ,JIch habe es
niemandem gesagt, aber ich liebe diese Ebene [...] und das ist der
Schutz, den sie dir gewéhrt* (T: 8). An diesem Ort hat das Médchen das
Dazugehoren internalisiert, hier spendet der vertraute Raum
Geborgenheit und Akzeptanz. Desto schmerzlicher wird der Riss von
dieser Welt thematisiert, was sich stilistisch in den beiden Varianten, die
im Zusammenhang mit der Ausreise prisentiert werden, reflektiert.” Die
zwel Varianten der Auswanderung deuten auf eine Verwirrung, die die
gesamte Migrationserfahrung anzuzweifeln scheint.

Im Zusammenhang mit dem vertrauten heimatlichen Boden,
werden im Text zwei Auswanderungsmodelle opponiert: Dem aus
politischen Griinden geflohenen Vater erscheint das Ewig-Bleibende
Vojvodinaswie eine stillgestellte Welt, die mit ,,immer noch alles gleich*

* Es gibt zwei unterschiedlich voneinander abweichende Varianten der Auswanderung.
In der ersten aus dem Kapitel ,,Juli“ wird auf die vorbereitende Phase des Weggehens
hingewiesen. Der Abschied von der Irren Juli spielt beim Wegfahren eine wichtige
Rolle, weil er in den beiden Versionen unterschiedlich beschrieben wird. In der ersten
wird der Abschied ausfiihrlich beschrieben, wobei im Auto auf Juli gewartet wird. Sie
erzéhlen ihr, dass sie in die Schweiz fahren, antworten ihr aber nicht auf die Frage,
wann sie aus der ,,Schaiz* zuriickkehren wiirden. Die Fehlaussprache wird der geistig
Behinderten nicht tibel genommen. In der zweiten Version der Abreise wird nicht auf
Juli gewartet und die Entstellung ,,Schaiz* wird der Mutter zugeschrieben. Aleksandra
Hrkic notiert zu Recht, dass die Reise also in die Richtung eines Ortes geht, dessen
Namen an die zukiinftige ,,Scheifle“-Episode in den Toiletten des Cafés Mondial
erinnert und sie sogar voraussagt. Die Migration erhalte damit schon bei der Abfahrt
eine negative Konnotation (Hrkic 2012: 45 — 46).

202

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



(T: 5) taxiert wird. Die ,,Unebenheiten der StraBle” (T: 6), in denen bei
Regen der Wagen stecken bleibt, ecken ihn an, wiewohl er zu Hause bei
der Mutter um Jahre jiinger wirkt, weil er wieder zuriick zu seinem
Ursprung kehren kann: ,,[U]lnser Vater sah mit einem Mal um Jahre
jiinger aus, ein Junge, der mit der hellen Begeisterung eines Kindes
seiner Mutter von seinen neuen Errungenschaft erzdhlt“ (T: 25). Damit
zeigt der Text auf, dass der Vater trotz der materiellen Sicherheit des
Westens ein Unangepasster geblieben ist, der anscheinend die Vorteile
der Schweiz lobt, dort aber nie heimisch werden kann, weil ihm der
Bezug zum Ort iiber das Sprachliche verwehrt wird, weil er dort keine
Wurzeln schlagen kann. In der Vojvodina wird der Vater nicht miide, die
Vorziige der Schweiz zu loben: ,,dass in der Schweiz alles seine richtige
Ordnung hat, da weiss man, wo die Stralle anfingt, der Biirgersteig™ (T:
148). Wihrend der vom System schikanierte, in der Liebe enttduschte
Mann, sich vom Wegfahren das Vergessen und den sicheren Ort
gewonnen hat — zur Vergewisserung stellt er immer wieder die Reflexion
,»hat sich nichts veridndert” (T: 6) auf, die sowohl von Anerkennung als
auch von Verachtung zeugt, denn der Fortschritt hat das Dorf nicht
erreicht — ist das aus ihrem Milieu gerissene Mddchen Ildiko eine
Entwurzelte, die von den Nachbarn in der Schweiz wegen ihrer
Naturwiichsigkeit nicht toleriert wird. Deswegen identifiziert sich Ildiko
zu Beginn mit dieser Welt, was ihre Formulierung ,,bei uns in unserer
Heimat* (T: 12) zum Ausdruck bringt. Uberhaupt fillt die Bezeichnung
,Heimat* nur im Zusammenhang mit der verlorenen Welt der Kindheit
auf. Dort verkdrpert Mamika, die stets die besten Speisen zubereiten
kann, die das Gefiihl der Fiirsorge vermittelt, die Heimat.Es ist
AleksandraHrkic zuzustimmen, wenn sie auf den Unterschied zwischen
,Heimat* und ,Zuhause‘ verweist und unterstreicht, dass die Vojvodina
als ,,mysterioser Ort dargestellt [wird], der als Heimat verstanden wird,
wihrend die Schweiz als ,Zuhause® definiert wird* (Hrkic 2012: 59).

Die friih verlassene Heimat zugunsten des Wohlstandes, der aber
eine tolerierte Existenz am Rande markiert, wo man sich jeden Tag das
Dasein hart erkdmpfen muss, wo man erfinderisch in der Wahl der
Speisen zu sein hat, die sich in der Vojvodina so aus dem Stegreif
erfinden, die durch ihren Reichtum und ihre Erfindergabe faszinieren.
Die Umreiung der heimatlichen Sphére vollzieht sich auch anhand der
Essrituale, die auf einen deutlichen Unterschied zwischen dem Balkan
und der Schweiz verweisen. Das Essen in der Heimat, Zuhause bei

203

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



Mamika gleicht einem iippigen Festmahl in der Familie, im Unterschied
zu den Essgewohnheiten der Schweizer, die lieber im Café friihstiicken.
Freude und Geborgenheit kommen auf, wenn die Kocsis nach langer
Fahrt endlich ankommen und mit gedecktem Tisch empfangen werden.
Auch ,,Traubisoda®, das als ,,Zaubergetrink unserer Heimat*“ (T: 15)
gepriesen wird, scheint auf die Uberlegenheit ihrer Heimat gegeniiber der
Schweiz zu verweisen. Die Madchen {iberlegen, einige Fldschchen in die
Schweiz mitzunehmen, ,.ein paar Fldschchen mit nach Hause, in die
Schweiz, nehmen, um unseren Freundinnen zu zeigen, dass es bei uns, in
unserer Heimat, etwas gibt, das unglaublich gut schmeckt [...]* (T: 15).
Des Ofteren werden die kulinarischen Exzesse in der Vojvodina gelobt,
sei es die iippigen Mahlzeiten an den Hochzeiten oder die von Mamika
schnell zubereiteten Speisen:

Mamika, die Hithnergulasch mit Nockerln auftischt, Paniertes vom Schwein mit
frittierten Kartoffeln und Kiirbisgemiise, an der Sonne gesduerte Gurken und
Tomatensalat mit roten Zwiebeln, Mamika, die uns erlaubt, so viel Traubi wie
wir wollen zu trinken. (T: 15)

Nadja Krakowski unterstreicht, dass durch das Essen und das
Sprechen dariiber ein Zugehorigkeitsgefiihl geweckt werde, welches die
Idee von Nédhe und Heimat vermittle (Krakowski 2013: 8). An der
ippigen Beschreibung der kulinarischen Exzesse wird die
identitatsstiftende Funktion des Essens fiir Ildiké signalisiert. Anlésslich
jedes Besuchs in der Heimat wird reichlich aufgetischt, sodass die Welt
des Ostens als eine des Essens und Genielens prasentiert wird,
verglichen mit der westlichen Welt, wo jeder schnell seinen Kaffee
schliirft und Freunde bloB zu ,,Wienerli mit Kartoffelsalat“ (T: 148)
einlddt. Das Essen ist in der Vojvodina mit dem Wohlbefinden und der
Geborgenheit in der Familie assoziiert, wihrend man in der Schweiz zu
beschiftigt ist, um gemeinsam zu essen.

Gerade in der Fremde akzentuiert sich das Gefiihl der Heimat, der
verloren gegangenen Beziige, der erfinderischen und wohlschmeckenden
Speisen. Wenn sich Miklos, der Vater der Protagonistin, in der
Vojvodina als Apologet des Westens definiert, so identifiziert er sich in
der schweizerischen Kleinstadt, in welcher er nach der knapp
abgestimmten Schwarzenbach-Initiative als Tolerierter bleiben kann, mit
der vojvodinischen Heimat, spricht ,,von den Errungenschaften unserer
Kultur“ (T: 148). Die abschitzigen Bemerkungen iiber den

204

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



»ausgehungerten Quark®™ (T: 148), den Cervelat, die ,,Nationalwurst der
Schweizer* bestehend aus ,,viel viel Eis und Schwartenmagen® (T: 148)
sind Ausdruck einer ,Hilflosigkeit gegeniiber erlittenem Schmerz,
Enttduschungen, die sich hinter diesen Spriichen verschanzen* (T: 149),
risoniert 11diké gegeniiber Vaters Uberlegenheitsgefithl gegeniiber der
ungarischen Esskultur. Im Gegenzug wird das einheimische Essen
gepriesen:

[...] Vater, der doch keine Lust mehr hat, weiterzuspielen, weil er jetzt lieber
schwérmen will von den Errungenschaften der eigenen Kultur, unser Quark ist
doch der Quark der Superlative, kornig, aromatisch, unsere Paprikawiirste, die
sind weltberithmt, hort mal!, sogar amerikanische Filmstars essen unseren
kolbasz und wir Vojvodiner Ungarn sind ja noch viel gastfreundlicher als die
Ungarn, die in Ungarn leben, unsere Sprache, die allen Studierten immer noch
ein Ritsel ist. (T: 148-149)

Die Wahl des Possessivpronomens ,,unsere‘ bezeugt eine deutliche
Zugehorigkeit zu einem gewissen Raum und einer Kultur. Gleichzeitig
klingt ein Uberlegenheitsgefiihl auch gegeniiber den Ungarn, wobei das
Essen das Gefiihl von Heimat und Familie vermittelt, das durch die
Migration zerstort wurde.

3. Der Riss aus dem Vertrauten

Diese vertraute Welt ist mit der Auswanderung der Kinder in die
Schweiz endgiiltig verloren, weil der ,,Landwechsel der Protagonistin
gleichermallen mit VerheiBungen wie Schmerzen® (Kegelmann 2012: 9)
einsetzt. Vergegenwirtigt werden die ersten Eindriicke in der fremden
Welt der Schweiz, ,,dieses Ankommen im neuen Zuhause, die neue
Wohnung [...] die Tiir zu 6ffnen in eine vollig fremde Welt einzutreten®
(T: 283). Dass der Weggang aus der Vojvodina einem Verlust
gleichkommt, unterstreicht die Tatsache, dass sich die Figur nicht an die
ersten Tage in der Schweiz erinnert, wodurch auf das Trauma des
Weggangs hingewiesen wird. Nahm Ildi die kindliche Welt der Heimat
durch Sinneswahrnehmungen wahr, mal als Gerdusch und mal als
Geruch, so kommen die Wahrnehmungen in der Schweiz in den ersten
Tagen abhanden. Es wird berichtet, dass sie sich in den ersten Tagen
verirren, wobei das ,,Verirren® symbolisch zu verstehen ist, denn fiir sie
bricht die vertraute Welt aus den Fugen. Damit ldsst sich das
Fremdempfinden dem Zustand der Verlorenheit assoziieren. Kurz

205

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



nachdem Ildik6 und Nomi ihren Eltern hinterher gezogen sind, ruft ihnen
ein Nachbar auf der StraBle hinterher: ,,Seit ihr hier seid, ist alles
verludert!“(T: 124), worauf Ildiké in Trinen ausbricht. Auch die
Wegfahrt der Oma, welche die Kinder in die Schweiz begleitet hatte,
wird als volliger Schmerz wahrgenommen, ,,wie wenn meine ganze
bisherige Welt von mir weggefahren wiirde” (T: 176), wodurch der
Abschied von der Oma einer Trennung vom heimatlichen Boden
gleichkommt. Damit ist auch der Verlust der ungarischen Sprache
verbunden, der untrennbar mir ihrer Herkunft und der GrofSmutter in der
Vojvodina steht. Indem Mamika im Wendejahr 1989 stirbt, noch bevor
der Krieg anfiangt, geht der personliche Verlust der Heimat der
politischen Trennung voraus (Biihler-Dietrich 2012: 39). Wenn sich die
Jugendliche spiter gegen die Familie auflehnt, erscheint ihr als letztes
Refugium die kindliche Welt, deren Inbegriff Mamika darstellt.

In der Schweiz wird das Midchen mit derSprachlosigkeit, dem
Verzicht auf die ungarische Sprache und mit der Notwendigkeit der
Erlernung der deutschen Sprache, mit der Suche nach Identitit und
Verankerungspunkten konfrontiert. Bezeichnenderweise lernt Ildiko
gerade jene Worter kennen, die auf ihren transitorischen Zustand
verweisen, wie ,, Ausweis, Niederlassung, Wartefrist“ (T: 47). Die
Familie spricht untereinander Ungarisch, die Eltern bestehen nur unter
Schwierigkeiten die Einwanderungspriifungen beim zweiten Anlauf und
sie fallen immer wieder in das vertraute Ungarisch zuriick. Das Médchen
macht die Beobachtung, dass ihre Eltern wie ausgewechselt scheinen,
sobald sie in das vertraute Ungarisch hinliberwechseln. Vater bringt seine
Fliiche auf Ungarisch zum Ausdruck, ,,um zu verhindern, dass seine
Muttersprache auskiihlt, sobald das Fluchen noch fliesst, kdnnen die
geliebten Worter doch unmoglich aussterben, oder?* (T: 165).

4. Das Leben in der Fremde

1993 bildet ,,das zeitliche Riickgrat des Romans* (Birrer 2015) und die
Familie scheint endgiiltig angekommen zu sein. Nach vielen
»gesichtslose[n] Tage[n]* (T: 298) mit unterschiedlichen Einnahmequellen,
dem Verrichten der schwierigsten Arbeiten fiir geringe Entgeltung,
nachdem sie jahrelang eine Waischerei gefiihrt haben und auch die
schweizerische Staatsangehorigkeit besitzen, darf die Familie das Café
Mondial in zentraler Lage am Ziiricher See iibernehmen. Der Name ist

206

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



symbolisch zu verstehen, er bezieht sich auf eine Welt im Kleinen, in
welcher die alltdglichen Diskussionen auf die Wundstellen der
schweizerischen Gesellschaft hinweisen. Dort treffe Schweizer auf
Fremde, Fremdenhass auf Anpassungsversuche. Vater und Mutter der
Ich-Erzéhlerin haben alle Demiitigungen in Kauf genommen,
stillschweigend schwere Arbeiten angenommen und wollten so gut wie
moglich nicht auffallen. Thre Lebensphilosophie beruhte auf harter Arbeit
und Assimilationszwang. ,,Wir haben hier noch kein menschliches
Schicksal, das miissen wir uns erst noch erarbeiten* (T: 85) sind die
Worte der duldsamen Mutter, die auf den zdhlen Kampf des Anpassens
hinweisen. Fiir sie ist das Sich-Ducken und die Anpassung bis zur
Verleugnung der kollektiven Identitdt zur Lebensphilosophie geworden,
um den Schein des Dazugehdrens zu erwecken: ,,Wir miissen den Leuten
zeigen, wir sind Individien und irgendwann werden sie uns nicht mehr
bemerken, dann sind wir Luft fiir sie, das ist am besten [...]wir haben
keine eigene Meinung“ (T: 151). Nicht aufzufallen ist Pflicht, wenn man
als Fremde nicht befremden will, ist die Leitidee der Eltern. Zu diesem
Zweck wird das Eigene unterdriickt, Dialoge im Ungarischen und
Serbischen sind im Caféunterlassen, wie es auch verboten ist, politische
Themen anzugehen. Als Aushilfe im Café¢ will die Familie keine
Fliichtlinge anstellen, sondern nur echte Schweizer. Deswegen ist der
These von Iris Radisch nicht zuzustimmen, dass es sich um eine
»gegliickte[...] Immigration durch Uberanpassung, rastloses Putzen,
fleiBiges Backen* (Radisch 2015) handele. Vielmehr handelt es sich um
eine erzwungene Anpassung und Entfremdung in der zweiten Generation
der Tochter. Der durch den Kauf des Cafés neu erworbene
gesellschaftliche  Status erregt die  Auslidnderfeindlichkeit der
uranséssigen Bewohner. Die eine Serviertochter Anita behauptet zynisch,
wobei sie auf angebliche Vorziige des Asylanten-Schicksals verweist:
,Ich wire auch gerne ein Asylant, fiinf Franken am Tag, 1ldi, damit 14sst
es sich doch leben, oder?* (T: 63). Die Gebriider Schérer verleumden die
Familie und streuen iible Geriichte, dass sie die ehemaligen Inhaber
mittels Schmiergelder bestochen hétten.

Nach dem Beginn des Jugoslawien-Kriegs, der jede Heimreise
vereitelt, wird das Café Mondial zum Schmelztiegel der Diskussionen
iiber Ausldnder und den Balkan. Der Krieg erreicht auch Familie Kocsis,
da Verwandten zwangsrekrutiert wurden, andere nach Ungarn geflohen
sind. Dabei zeigt der Roman in kurzen Sequenzen Einblicke aus dem

207

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



Leben von Dalibor, einem ,Fliichter* (T: 185) aus Dubrovnik, man
erfahrt liber das Leid von Dragana, der bosnischen Serbin aus Sarajewo,
die als Hilfskdchin im Mondial arbeitet, oder Glorija, der Kroatin, die als
Serviertochter dient. Es sind durch den Krieg zerstorte Biografien,
Protagonisten, die gezwungen wurden, zu flichen und sich in einem
fremden Land sowohl sprachlich als auch kulturell bewédhren mussten.

I1dik¢, die trotz ihrer Kindheit in der Schweiz noch immer nicht
als Dazugehdérende empfunden wird, und die Friulein-Rolle im Café
iibernommen hat, wird aufgefordert etwas ,jiiber die Verhéltnisse in
threm Land“ (T: 240) preiszugeben. Damit wird sie nicht als
Einheimische erkannt, sondern auf ihre fremden Wurzeln angesprochen.
Nuanciert wird ihre Position in der schweizerischen Gesellschaft in
einem Dialog mit Herrn Pfister, einem gebiirtigen Schweizer, dargestellt.
Ildik6 beugt sich unter dem Tisch, um den Schuh einer Kundin
aufzufischen und wird in diesem Moment vom Herrn Pfister
angesprochen, der sich zu ihr hinunterbeugt. Er spricht nicht auf
Augenhohe mit ihr, sie ist die Unterlegene, die sozial Schwichere, die
sich auf der gleichen Ebene mit seinem Hund situiert:

Wahrscheinlich, weil Herr Pfister sich ein bisschen biickt, unter die Sitzbank
schaut, zu mir und zu seinem Hund sagt, ich bin ja selbst Arbeitgeber, ich weiss
ja, dass der Schweizer heute andere Anspriiche hat, und dann, wenn die
Schweizer erst mal weg sind, muss man sich mit Albanern oder sonstigen
Balkanesern zufrieden geben [...] bei Ihnen, das ist ja etwas anderes, Sie
sindschon eingebiirgert und kennen die Sitten und Gepflogenheiten unseres
Landes, aber die, die seit den 90er kommen, das ist ja rohes Material. (T: 108)

Anscheinend zéhlt Herr Pfister Ildiké nicht zu den ,,Rohlingen*
und glaubt sie sei integriert, dennoch ist ihre Position nicht gleichrangig
im Vergleich zu seiner. Die junge Frau steht dazwischen, gehort wederzu
den Auslindern noch zu den Schweizern, sondern echer zu den
Hunden.Das Gefiihl des Fremdseins, des Sich-Fremdseins ist fiir I1diko
der Ansporn zu einer neuen Verortung ihrer selbst.

Der Standpunkt Herrn Pfisters im Zusammenhang mit den
Ausldndern und dem Jugoslawien-Krieg steht stellvertretend fiir die
schweizerische Gesellschaft, zumal er den Balkan als ,eine einzige
Krise® (T: 237) betrachtet, die Bewohner abschitzig als ,,Balkanesen‘
(T: 108) und ,,kriegerische Meute* (T: 105) bezeichnet, weil ,,der homo
balcanicus die Aufklarung einfach noch nicht durchgemacht™ (T: 108)
hitte. Auch der ebenfalls eingewanderte Italiener Tognoni, der wegen

208

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



seiner unternehmerischen Fihigkeiten als Assimilierter gilt, in der
Schweizerischen Volkspartei tdtig ist, was nicht zuletzt auf sein
akzentfreies Deutsch zuriickzufiihren ist, ist der Meinung, dass auch der
Balkan vor der Schweiz nicht haltmachen werde und dass fortan ein
Kebab-Stand in der Gemeinde auftauchen wiirde. Aus den Gespriachen
wird ersichtlich, wie geringe Kenntnisse die Schweizer liber den
angeblich riickstindigen Balkan haben, sie kennen keine ethnischen
Unterschiede®, sprechen alle mit ,,Jugos® (T: 226) an, wodurch indirekt
Kritik an dem Gastarbeiterland gelibt wird. Die Gesprdche der
Cafébesucher illustrieren, dass nationale Kategorien fiir die Schweizer
Einheimischen keine Rolle spielen und dass sie den kulturellen Raum
,Balkan‘ mit der Nation ,Jugoslawien® gleichsetzen. Die Damonisierung
des Anderen ist auch bei anderen Bewohnern festzustellen und in
scharfsichtig kritischen Passagen dokumentiert der Roman den Hass auf
Andere.

Die BloBstellung aufgrund ethnischer Kategorien erfolgt nicht nur
durch balkanische Fremdzuschreibungen, sie macht auch vor konkret
rassistischen Ubergriffen nicht halt. Auslinderfeindlich und neidisch sind
die Gebriider Schérer, die ihrem Hass auf Fremde bis ins Extreme gehen
und die Toilette mit Féakalien verunreinigen. Obwohl es im Text offen
bleibt, wer diese unzivilisierte Geste vollbracht hat, deutet alles darauf
hin, dass die Tat als Rache der Schérer gegen die Familie geplant war.
Verwiesen wird im Text auf das ,Lauern der Gebrider Schérer, die
ausdauernd und prizise auf den richtigen Moment warten, um uns, in
ithrem Neid, einen bleibenden Denkzettel zu verpassen® (T: 244). In
ironischer Brechung werden sie zu dem ,,rohen Material®, vor dem Herr
Pfister warnte. Damit wird ersichtlich, dass hinter der Fassade der
Wohlanstindigkeit der schweizerischen Gesellschaft, das
,»Wohlanstindige, Kontrollierte, Hofliche eine Maske* (T: 283) darstellt,
hinter der Auslédnderfeindlichkeit, Biederkeit, der Hass gegen das Fremde
und die Lobhudelei des Eigenen vorherrschen.

Die Szene mit der verschmierten Toilette in dem Kapitel Hdnde
in der Luft, wodurch in {ibertragener Bedeutung auf die Position Ildikos

? Der Vater ist emport, als er von einem Schweizer gefragt wird, ob sie denn alle
»Jugos® seien: ,,Meili von der Gemeinde hat mich heute Nachmittag gefragt, ob wir
denn alle Jugos seien, und ich musst dem Meili erkldren, dass wir Ungarn sind, warum
weil} der Meili das nicht? Konnt ihr da vorne eigentlich den Gésten nicht erkldren, was
der Unterschied ist zwischen Slawen und Ungarn?* (T: 226).

209

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



im Schwebezustand, auf der Schwelle zwischen Hier und Dort
hingewiesen wird, bringt fiir sie das Fass zum Uberlaufen. Wihrend die
Eltern versuchen, liber Anfeindungen hinwegzusehen und sie abzutun,
will Ildik6 dariiber reden. Sie sucht die Konfrontation mit ihren Eltern,
weil sie nicht mehr alles so akzeptieren will. Ildiké versucht, sich neu zu
etablieren und ihren Platz zwischen den Eltern, der Schweiz und der
Vojvodina in Anspruch zu nehmen.

Die Gespaltenheit der Familie verweist auf generationsbedingte
Differenzen und unterschiedliche Positionen im Migranten-Status. Mutter
und Vater, die mit Entwiirdigungen und schwierigsten Arbeiten fertig
werden miissen und sich mit dem Satz hinwegtrdsten, ,,ihr sollt es einmal
besser haben als wir, wir arbeiten nur fiir euch® (T: 294) vertreten das
Vertuschen und Hinwegsehen, das Maidchen ist dafiir, eine Anzeige
gegen unbekannt zu erstatten. Sie scheinen mit der Ubernahme des Cafés
trotz sprachlicher Hindernisse, trotz Entwiirdigungen in der Schweiz
angekommen zu sein.

[ldik6 und Nomi vertreten einen anderen Standpunkt als die
Eltern. Nach der Arbeit suchen sie nach ,.einem Widerhall ihrer Identitit
in der Alternativszene, suchen das Gleichgewicht zwischen ihrer
familidrer Tradition und der Uberall-und-nirgends-Existenz als
Secondas“, wie es treffend Sibylle Birrer vermerkt (Birrer 2015).
Wihrend die junge Frau durch das Studium der Schweizerischen
Geschichte einen Verankerungspunkt sucht, beweist sie aber nach der mit
Fékalien beschmutzen Toiletten-Episode, dass die vorgetiduschte
Adaption der Eltern sie angewidert hat. Auch der Versuch, Anschluss an
die schweizerische Jugendszene im Café Wolgroth zu finden, einem
,Ort, wo es keine Grenzen gibt, da ist alles erlaubt, alles, was einem
anderen nicht weh tut“ (T: 134) scheitert, da sich die junge Frau an
diesem Ort fehl am Platz empfindet. Selbst die Suche nach Verankerung
und das Heimisch-Werden in der Liebe bringen sie zuriick nach Serbien.
Vermag der schweizerische Student Mark ihre Sehnsiichte nicht zu
erfiillen, so gelingt ihr erst mit dem aus Jugoslawien gefliichteten Serben
Dalibor, mit dem sie sich in einem Sprachgemisch aus Englisch,
Serbokroatisch verstindigt, die Kommunikation. Mit ihm unterhélt sie
sich iiber Themen, die sie mit niemandem in der Schweiz anschneiden
konnte, ,,ein zerfleddertes Worterbuch zwischen uns, das uns verbindet
[...] (T: 184). Mit ihm gelingt die Uberwindung der Sprachgrenzen in
einer Liebesbeziehung: ,,wir kiissen uns mehrsprachig, ich habe mich in

210

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



dich verliebt, auf Ungarisch, Deutsch, Serbokroatisch, Englisch* (T:
198).

Auf die Frage eines Cousins, ob sie verliebt sei, antwortet [1diko
mit einem Sprachgemisch aus Ungarisch und Deutsch: ,,szerelmes, ja bis
iiber beide Ohren, sagt Nomi, szerelmet, fiistot, kohogeést nem lehet
eltitkolni, Liebe, Rauch und Husten konne man nicht verheimlichen (T:
203). Damit deutet der Text an, dass trotz ausgezeichneter
Deutschkenntnisse der zweiten eingewanderten Generation, Ildiko ,,ein
Bereich zwischen den Sprachen bleibt, der uniibersetzbar ist*
(Kegelmann 2012: 17). Aber auch diese Liebesbeziehung ist eine
gescheiterte, weil Dalibor zuriick in die Heimat flieht. Ildikés fliichtige
Beziehungen, die sie nicht auf Dauer behalten kann, zeugen von ihrer
Unmdoglichkeit, sich an jemanden zu binden, weil sie doch noch ein
Leben als Reisende zwischen Landern und Kulturen fiihrt.

Fremd-Erfahrung und Mangel an zwischenmenschlicher Néhe in
der Schweiz verleiten Ildik6 zur Suche nach dem Ich und der
Selbsterfahrung. Auf der Suche nach Nihe und nach den fehlenden
Beziigen setzt sie sich mit sich auseinander und erfindet ihre Heimat in
der Kindheit, im mittlerweile abhanden gekommenen Paradies. Dafiir
muss sie sich aber von ihren Eltern trennen und an einem anderen Ort, zu
sich selbst finden. Sie muss die Welt des Cafés hinter sich lassen, um in
der Schweiz anzukommen. Dieser Ort entspricht dem ,,dritten Ort* Homi
Bhabas, dem rettenden Dazwischen. Hier erobert sich Ildikoé eine Art
hybriden Zwischenraum, an welchem sie das Gleichgewicht zwischen
eigener und fremder Kultur ausleben kann.

Wihrend zu Beginn des Romans Ildikés emotionale Néhe zur
Vojvodina deutlich hervorgehoben wird, dndert sich ihr Bezug zu Heimat
und Fremde im Handlungsverlauf des Buches. Anfanglich reflektiert sie
sich in einer AuBlensicht, doch in dieser Distanz findet sie zu sich selbst.
Sie fiihlt sich nur an den Orten geborgen, die nur fiir den Durchgang
geeignet sind und nicht zum Bleiben einladen®, jene ,Nicht-Orte (Augé

4 Vergleiche dazu die Vorliebe Ildikos fiir transitorische Orte, wo sich die Menschen
nur zuféllig treffen und wieder in die Anonymitdt untertauchen, dem Café Wolgrath, der
ihr aber nicht die gesuchte Ndhe vermittelt, dem Cafe und dem Bahnhof. An ihrem
Lieblingscafé fasziniert sie, dass ,,man die Stadt sicht, die Gleise, wo ich gern sitze, um
die ein- und ausfahrenden Ziige zu beobachten™ (T: 136). Es zicht sie also zu diesem
transitorischen Ort als Pendant zur Hektik bei der Arbeit mit den Kunden. Der Bahnhof
ist aber doppelt konnotiert. Sie ist von einem Bahnhof aus der Vojvodina wegrissen,
wurde damit ihrer Welt entrissen und ist mit dem Zug in die Schweiz gefahren. In der

211

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



1994), Raume, die ,keine Identitit besitz[en] und sich weder als
relational noch als historisch bezeichnen [lassen] [...] Die Ubermoderne
»l...] [bringt Orte hervor], also Rédume, die selbst keine
anthropologischen Orte sind [...]” (Augé 1994: 92). Ildik6 gelingt es am
Ende, ihr neues Leben selbst in die Hand zu nehmen, wodurch aufgezeigt
wird, dass die zweite eingewanderte Generation in der Fremde eine
Bleibe finden kann. Hier wird zwar ihre Identitit noch immer
malgeschneidert, denn die Hausverwalterin verpfuscht ihren ungarischen
Namen zu ,,Frau Kotschi® und verleiht ihr damit eine deutsche Identitit.
Dafiir hat sie aber eine kleine Wohnung, die sie allmihlich einrichten
mochte und ohne Gardinen belédsst, in der sie offen fiir dullere Einfliisse
ist, gleichzeitig aber ihre ungarische Identitét ausleben kann. Sie bewohnt
aber eine Bleibe, die einer provisorischen Existenz gleichkommt, da sich
die Wohnung an einem transitorischen Punkt der Stadt befindet. Obzwar
der Text durchblicken ldsst, dass die Protagonistin in der Schweiz bleiben
wird, weil der Krieg eine Riickkehr unmoglich macht, entscheidet sie
sich fiir eine hybride Identitdt, wofir Homi Bhaba das Motiv des
Treppenhauses  pragt, ,als Schwellenraum  zwischen  den
Identitatsbestimmungen‘‘(Bhaba 2010: 5):

Das Hin und Her des Treppenhauses, die Bewegung und der Ubergang in der
Zeit, die es gestattet, verhindern, dass sich die Identititen an seinem oberen oder
unteren Ende zu urspriinglichen Polarititen festsetzen. Dieser zwischenrdaumliche
Ubergang zwischen festen Identifikationen erdffnet die Moglichkeit einer
kulturellen Hybriditdt, in der es einen Platz fiir Differenz ohne eine
iibernommene oder verordnete Hierarchie gibt. (Bhaba 2010: 5)

Diese hybride Identitidt wird zum Markenzeichen Ildikoés, die sich
in threm Zwischenreich einigelt, sich aber zu ihrem Eigenen bekennt, zu
Allerheiligen zum Beispiel ihrer ungarischen Wurzeln gedenkt und sich
kulinarisch an die Essgewohnheiten ihrer Heimat anlehnt’. Sie wird zum

Schweiz ist ihre Erinnerung abgebrochen. So kann die Riickkehr zum Bahnhof auch als
Erinnerungsversuch gedeutet werden.

> Sie beschreibt gegen Ende des Buches, nachdem sie eine eigene Wohnung hat, dass
sie sich ein Butterbrot mit Salz und Paprika bestreut und so einfach wie in der
Vojvodina isst. Im Café hatte sie sich vor der Schweizerischen ,,Ochsenschwanzsuppe*
(T: 49), die ihr ,ungenieBbar (T: 49) vorkam, angeekelt. Wie stark durch
unterschiedliche Essgewohnheiten eine Abgrenzung stattfinden kann, zeigt eine Szene
am Ende des Romans. I1diko6 hat in der Schweiz bereits ein eigenes Zuhause gefunden
und ihre Nachbarin Frau Griinder sieht in ihr eine Tratsch-Verbiindete: ,,Ganz allgemein

212

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



Inbegriff einer ,,patchwork-Identitit”, jenem ,bunten Fleckerlteppich*
(Keupp 2005: 36) aus Mitgebrachtem und Neu-Erworbenen. Wéhrend zu
Beginn die emotionale Néhe zur Vojvodina ausschlieSlich gewirkt hatte,
andert sich damit ihr Bezug zur Heimat und Fremde im Laufe der Zeit.
Im Zusammenhang mit ihrer gebrochenen Identitdt fallt im Roman der
Gebrauch des Substantivs ,,Mischwesen* auf: Die Worte gehen auf
Ildikos Schwester, Nomi, zuriick, welche damit ein Emigrantenschicksal
umreifit und auf die Unbehaustheit in beiden Welten verweist. Sieht
Nomi einen Vorteil darin, in verschiedenen Welten beheimatet zu sein,
bereitet Ildiko ,,die Trennung in einem ,Ich‘ und einer ,Andere[n]’
(Kazmierczak 2012: 25) Mihe, wie es aus der gebrochenen
Erzdhlhaltung ersichtlich ist. Fiir sie stellen die Sprache einer Nation, der
kindliche Ort und die eigene Geschichte wichtige Facetten der eigenen
Identitdt dar, ohne dass sie aber das Andere ablehnt (vgl. Kazmierczak
2012: 26).

Das typische Emigrantenschicksal, flir die Zukunft sparen und dann in der alten
Heimat ungliicklich sein?, nein [...] [W]ir sind Mischwesen und die seien
tendenziell gliicklicher, deshalb, weil sie in mehreren Welten zu Hause seien,
sich wo auch immer zu Hause fiihlten, sich aber nirgendwo zu Hause fiihlen
miissten. (T: 160)

Obwohl diese Aussage darauf verweist, dass einem das Gliick bei
der Riickkehr ins Heimatland verwehrt ist, offnet es zugleich die
Moglichkeit, sich an unterschiedlichen Orten geborgen zu fiihlen, die
eigene Heimat je nach Wunsch zu wiahlen und zu gestalten. Zugleich
wird an die ,,Mischlinge* von Wolfgang Welsch angeknlipft, die ,,in ihrer
kulturellen Formation durch mehrere kulturelle Herkiinfte und
Verbindungen bestimmt werden. Wir sind kulturelle Mischlinge. Die
kulturelle Individualitit der heutigen Individuen ist eine patchwork-
Identitdt (Welsch 2009: 4). So gesehen kann Ildis Heimat nicht genau
lokalisiert werden, sie ist eine hybride Mischung von unterschiedlichen
Geflihlen, Menschen und Gegenstidnden, sie ist eine Melange aus den
Uberbringsel der Vojvodina, aber auch aus Elementen der Schweiz.

gibe es bald keine Mieter mehr, die wiissten, was Hacktitschli und
Wurschtweggeheisst, nicht, dass sie etwas gegen Tschewaptschitschi oder Borek habe‘
(T: 306). So wird subtil durch nationale Speisen latente Ausldnderfeindlichkeit
angedeutet, die Ablehnung des Anderen und Fremden wird iiber das Kulinarische
thematisiert.

213

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



Die Metapher der fliegenden Taube, welche die Verbindung zur
vertrauten kindlichen Welt schldgt und als Briicke zwischen den
Sprachwelten dient, ldsst sich auf die bewegte Lage Ildikos in der
Schweiz zuriickfiihren, die als hybrides Wesen ,,Mischwesen® iiberall
und nirgends beheimatet ist: ,,und ich sah uns iibergross, ich, eine
aufgeregte Taube, von menschlichen Schritten aufgescheucht™ (T: 145).
Nadj Abonji gelingt in der Titelmetapher gleichzeitig eine Uberwindung
der Sprachgrenzen, denn das Motiv der Taube entstammt einem Lied, das
die GroBmutter Ildiké in der Kindheit vorgesungen hatte (vgl.
Kegelmann 2012: 20) ,,Von meiner GroBmutter habe ich das Herz einer
Taube™ (T: 152). Wie der Frieden und Hoffnung spendenden Taube
gelingt I1dik6 der Durchbruch aus ,,diesem halbierten Leben® (T: 294) zu
einer ,,multikulturellen amorphen Identitdt (Birrer 2015: 17). Damit
wird der Auswandererroman am Ende zu einem Entwicklungsroman,
denn die junge Frau befreit sich aus familifrer Horigkeit und findet zu
einer personlichen Identitét.

Literatur

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu einer
Ethnologie der Einsamkeit, Frankfurt / Main: Fischer.

Bhabha, Homi (2011): Die Verortung der Kultur, Tiibingen:
Stauffenburg.

Biihler-Dietrich, Annette (2012): Verlusterfahrungen in den Romanen
von Melinda Nadj Abonji und Sasa Stanisi¢. In: Littérature
interculturelle de langue allemande. Un vent nouveau venu de
I’Est et du Sud-Est de I’Europe. Germanica, 5/2012, 35 —46.

Kazmierczak, Madlen (2012): Nation als Identititskarte? Zur
literarischen Auseinandersetzung mit ,Nation ‘ und , Geschichte * bei
Marica Bozdrozic und Melinda Nadj Abonji. In: Littérature
interculturelle de langue allemande. Un vent nouveau venu de
I’Est et du Sud-Est de I’Europe. Germanica, 5/2012, 21 —33.

Kegelmann, René (2012): ,, Wenn ndmlich bereits ein Wort keine
Entsprechung findet, wie soll dann ein halbes Leben in der neuen
Sprache erzdhlt werden? “Zur Prosa Melinda Nadj Abonji. In:
Littérature interculturelle de langue allemande. Un vent
nouveau venu de I’Est et du Sud-Est de ’Europe. Germanica,
5/2012,9 —20.

214

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)



Krakowski, Nadja (2013): Heimat und Fremde in Melinda Nadj
Abonjis ,,Tauben fliegen auf*, Miinchen: Grin.

Nadj Abonji, Melinda (2017): Tauben fliegen auf (T), Salzburg / Wien:
Jung und Jung.

Rothenbiihler, Daniel: ,,Im Fremdsein vertraut.” Zur Literatur der
zweiten Generation von Einwanderern in der deutschsprachigen
Schweiz: Francesco Micieli, Franco Supino, Aglaja Veteranyi. In:
Schenk, Klaus / Todorow, Almut / Tvrdik, Milan (Hrsg.) (2004):
Schreibweisen einer interkulturellen Moderne, Tiibingen:
Francke, 51 —79.

Welsch, Wolfgang (2009): ,, Was ist eigentlich Transkulturalitit? “ In:
Hochschule als transkultureller Raum. Beitrige zu Kultur,
Bildung und Differenz, hrsg von Lucyna Darowska und Claudia
Machold, Bielefeld: transcript, 1 — 16.

Internetquellen

Birrer, Sibylle: Melinda Nadj Abonjis Roman ,, Tauben fliegen auf™
erzdhlt von doppelter Fremdheit: Zirtlichkeit und Wut. In: NZZ, 2. 10.
2010 http://www.nzz.ch/zaertlichkeit-und-wut-1.7776185 [06.09.2015].
Hrkic, Aleksandra (2012): Die Emanzipation der Migrantin in Melinda
Nadj Abojis Roman Tauben fliegen auf. Befreiung aus Zeit, Raum und
Gesellschaft in der transkulturellen — Migrationserfahrung. In:
https://lib.ugent.be/fulltxt/RUG01/001/891/497/RUGO1-
001891497 2012 0001 AC.pdf[16.09.2018].

Radisch, Iris: Neue Heimat, weiblich. Gut fiir Deutschland: Der
Immigrationsroman erweitert unsere literarische Vorstellungskraft. In
Die Zeit, 5.10.2010 http://www.zeit.de/2010/40/L-Bronsky-Abonji
[06.09.2015].

Blum-Barth, Natalia: Transkulturalitit, Hybriditit, Mehrsprachigkeit.
Von der Vision zur Revision eines Forschungstrends. In: http://www.gfl-
journal.de/1-2016/blum-barth.pdf [15.09.2018].

Keupp, Johann: Patchworkidentitit —riskante Chancen bei prekdren
Ressourcen. In: http://www.ipp-muenchen.de/texte/keupp dortmund.pdf
[15.09.2018].

215

BDD-A29216 © 2018 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)


http://www.tcpdf.org

