
99 

Markus Fischer 
Bukarest 

 
 
 

Lyrische Antworten auf den Ersten Weltkrieg. 
Kriegsgedichte des expressionistischen Jahrzehnts 

 
 
Abstract: The paper gives a summary of the German lyrical responses to WWI during 
the years 1910 until 1920 and deals mainly (but not only) with expressionist poems 
which were written before and during the Great War. The paper analyses the perception 
of WWI as a "Gewaltkur" (Matthias Schöning), which according to many 
contemporaries was to bestow catharsis and purification on a rotten and degenerate age. 
Most diverse lyrical responses to the Great War are discussed in this paper: from Georg 
Heym, Ernst Stadler and Ernst Wilhelm Lotz to Alfred Lichtenstein and Rudolf 
Leonhard, to Ernst Toller and Georg Hecht, to Rainer Maria Rilke and Walter Flex, 
through to the avant-garde poems of August Stramm who reacted to WWI also formally 
by the fragmentation of the aesthetic form and through the artistic liberation of semantic 
valences in his poems. Theoretical reflections on the "Wortkunst" of the "Sturm"-circle 
round out the overall picture of this paper. 
Keywords:World War I, war poetry, expressionist poetry, August Stramm, 
"Wortkunst", "Sturm"-circle. 
 
Zu den bekanntesten Kriegsgedichten des 20. Jahrhunderts zählt das 
Gedicht Der Krieg aus dem Jahre 1911 von Georg Heym. Es fehlt in 
kaum einer Sammlung expressionistischer Gedichte und eröffnet in Kurt 
Pinthus’ legendärer Lyrikanthologie Menschheitsdämmerung aus dem 
Jahr 1920 in deren erstem Teil mit dem Titel Sturz und Schrei den Reigen 
der Kriegsgedichte. Heyms elfstrophiges paargereimtes Gedicht 
beschreibt den Krieg mittels einer mythisch-dämonischen 
Personenallegorie, einem Riesen gleich, wie er in dem bis vor Kurzem 
noch Francisco de Goya und nun dessen Schüler Asensio Julià 
zugeschriebenen Ölgemälde Der Koloss, das im Museo del Prado hängt, 
bildhaft Gestalt gewonnen hat. Wie Juliàs Koloss aus Wolken und 
Nebelschwaden herausragt, während unter ihm Vieh, Pferde und 
Menschen in Panik durcheinander laufen, so steht auch Heyms 
allegorische Gestalt des Krieges überdimensional und monströs in der 
Landschaft: „In der Dämmrung steht er, groß und unerkannt, / Und den 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



100 

Mond zerdrückt er in der schwarzen Hand.“1 Mit einer Kette von tausend 
Schädeln um den Hals tanzt er auf den Bergen seinen Kriegstanz. Einem 
Turm gleich steht er gigantisch groß über Gassen, Mauern, Brücken und 
Toren, von wo er Feuerregen und Flammenschwall auf die drunten 
wimmelnden Menschen herab sendet. „Eine große Stadt versank in 
gelbem Rauch, / Warf sich lautlos in des Abgrunds Bauch. / Aber riesig 
über glühnden Trümmern steht / Der in wilde Himmel dreimal seine 
Fackel dreht.“2 

Da Georg Heyms Gedicht Der Krieg bereits drei Jahre vor 
Ausbruch des Ersten Weltkriegs entstand, sprechen manche 
Literaturwissenschaftler von Vorahnung, Vorwegnahme und 
Antizipation des Krieges in Heyms Lyrik, während andere darauf 
hinwiesen, dass der Krieg zu dieser Zeit bereits „atmosphärisch in der 
Luft lag“.3 Ins Feld geführt werden dabei etwa die beiden Marokkokrisen 
1904 – 1906 und 1911, die die Welt damals in Atem hielten. Georg 
Heyms Gedicht entstand just während des Höhepunkts der Zweiten 
Marokkokrise, als sich der Interessengegensatz zwischen Deutschland 
und Frankreich in Nordafrika zuspitzte und die deutsche Reichsleitung 
das Kanonenboot Panther nach Agadir entsandte, um mit der 
Drohgebärde dieses „Panthersprungs“ auf die Besetzung von Fès und 
Rabat durch französische Truppen zu reagieren. In einem tieferen kultur- 
und zivilisationsgeschichtlichen Sinne ist hier von Bedeutung, wie die 
Gefahr eines Krieges damals von den Zeitgenossen wahrgenommen und 
verarbeitet wurde. Die destruktive Gewalt des Krieges erschien den 
Menschen in den Jahren vor dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges 
nämlich nicht nur als negatives Phänomen, das Leid, Tod und Zerstörung 
über die Welt bringt, sondern auch als positives Ereignis, das die alte, 
kranke und dem Untergang geweihte Welt in einem kathartischen Feuer 
der Reinigung verzehrt und damit Raum für einen radikalen Neuanfang 
schafft. Diese Ambivalenz zeigt sich auch in Georg Heyms Gedicht Der 
Krieg, wo die Zerstörungswut der allegorischen Gestalt des Krieges mit 
dem Hinweis auf das alttestamentliche Gomorra in den theologischen 

                                                 
1 Heym, Georg (1976): Der Krieg. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), Lyrik des 
Expressionismus, München / Tübingen:  Deutscher Taschenbuch Verlag / Max 
Niemeyer, 120. 
2 Heym, Georg, Der Krieg, a.a.O., 121. 
3 So Silvio Vietta (1976: 117) in der Einleitung zum vierten Kapitel seiner 
Gedichtanthologie Lyrik des Expressionismus! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



101 

Kontext der Auslöschung der Sünde in einer gottlosen Welt gerückt wird. 
Auch die beiden Schlussverse von Albert Ehrensteins Gedicht Der 
Kriegsgott – „Aufheult in mir die Lust, / Euch gänzlich zu beenden“4 – 
sind im Sinne dieser Ambivalenz zu lesen. 
 Thomas Mann hat diese damals durchaus positive Bewertung des 
Krieges in seinem 1914 erschienenen Essay Gedanken im Kriege 
folgendermaßen zum Ausdruck gebracht: 

 
Krieg! Es war Reinigung, Befreiung, was wir empfanden, und eine ungeheure 
Hoffnung. Hiervon sagten die Dichter, nur hiervon. […] Was die Dichter 
begeisterte, war der Krieg an sich selbst, als Heimsuchung, als sittliche Not. Es 
war der nie erhörte, der gewaltige und schwärmerische Zusammenschluß der 
Nation in der Bereitschaft zu tiefster Prüfung – einer Bereitschaft, einem 
Radikalismus der Entschlossenheit, wie die Geschichte der Völker sie 
vielleicht bisher nicht kannte. Aller innere Haß, den der Komfort des Friedens 
hatte giftig werden lassen – wo war er nun. Eine Utopie des Unglücks stieg 
auf… (Mann 1977: 27). 5 
 
Dieser ‚Geist von 1914’, der im ‚Augusterlebnis’ kulminierte und 

in den ‚Ideen von 1914’ seine nationalistische Ausprägung fand, wurde 
von Schriftstellern unterschiedlichster Couleur gleichermaßen als 
Katharsis, als Rausch der Begeisterung, als Heilung und Läuterung, ja als 
Wiedergeburt erhofft und herbeigesehnt. Über Generationsgrenzen und 
künstlerische Divergenzen hinweg huldigten deutsche Dichter dieser 
Jahre, so verschieden sie auch immer gewesen sein mochten, ein und 
derselben enthusiastischen Erregung: Ernst Toller gehörte dazu, ebenso 
Richard Dehmel, Hermann Bahr, Rudolf Borchardt, Max Halbe, Hugo 
von Hofmannsthal, Gerhart Hauptmann, Thomas Mann, Frank 
Wedekind, Ernst Jünger und viele andere mehr. 

Matthias Schöning hat in seinem Aufsatz Gewaltkur darauf 
hingewiesen, dass sich das „Phantasma der reinigenden Gewalt“ 
(Schöning 2010: 414) in den unterschiedlichsten literarischen 
Strömungen um 1900 findet: im Ästhetizismus eines Hugo von 
Hofmannsthal, im Jugendstil eines Rainer Maria Rilke, aber auch bei 
Max Nordau, der zu den schärfsten Kritikern der Literatur des Fin de 

                                                 
4 Ehrenstein, Albert (1976): Der Kriegsgott. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 122. 
5 Mann, Thomas (1977): Gedanken im Kriege (1914). In: Kurzke, Hermann (Hrsg.): 
Thomas Mann. Essays, Bd. 2: Politische Reden und Schriften, Frankfurt am Main: S. 
Fischer, 27. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



102 

Siècle zählt und durch sein zweibändiges kulturkritisches Werk 
Entartung (1892) bekannt geworden ist. 

Dieses Verlangen nach Gewalt, dieses Herbeisehnen der 
reinigenden Zerstörung, diese Aufbruchsstimmung, die in der 
unbekannten Zukunft die Rettung vor der verrotteten Gegenwart zu sehen 
meinte, zeigt sich auch in zahlreichen Gedichten, die wie Georg Heyms 
Gedicht Der Krieg noch vor dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs 
entstanden. Dazu zählt etwa das Sonett Eine Sehnsucht aus der Zeit von 
Alfred Walter Heymel, das 1911 im zweiten Heft der expressionistischen 
Zeitschrift Der Sturm erschien und dessen programmatisches 
Schlussterzett lautet: „Im Friedenreichtum wird uns tödlich bang. / Wir 
kennen Müssen nicht noch Können oder Sollen; / Wir sehnen uns, wir 
schreien nach dem Kriege.“6 Dazu zählt ebenfalls das Gedicht Der 
Aufbruch von Ernst Stadler, der bereits in den ersten Kriegswochen Ende 
Oktober 1914 bei Ypern fiel. Stadlers noch vor Kriegsausbruch 
entstandenes Gedicht in paargereimten Langzeilen folgt einem 
vieraktigen Schema. Der erste Akt (V. 1 – 4) bringt die Erinnerung an 
eine frühere Kriegserwartung, die mit Fanfaren und Tambourmarsch den 
unmittelbar bevorstehenden Ausbruch des Krieges verhieß. Doch diese 
anfängliche Aufbruchsstimmung wird im zweiten Akt (V. 5 – 8) jäh 
unterbrochen durch eine Phase voller Stille, Süße, Wollust, Weichheit 
und Traum. Auf dieses retardierende Moment folgt dann im dritten Akt 
(V. 9 – 14) der eigentliche Aufbruch in die Schlacht: „Ich war in Reihen 
eingeschient, die in den Morgen stießen, Feuer über Helm und Bügel, / 
Vorwärts, in Blick und Blut die Schlacht, mit vorgehaltnem Zügel.“7 Im 
vierten und letzten Akt (V. 15 – 18) folgt abschließend der Ausblick 
einerseits auf eine ungewisse Zukunft: „Vielleicht würden uns am Abend 
Siegesmärsche umstreichen, / Vielleicht lägen wir irgendwo ausgestreckt 
unter Leichen.“8 Andererseits bekräftigt diese ungewisse Zukunft 
paradoxerweise die unumstößliche Gewissheit der Gegenwart: „Aber vor 
dem Erraffen und vor dem Versinken / Würden unsre Augen sich an 
Welt und Sonne satt und glühend trinken.“9 Bei dem hier geschilderten 
Aufbruch steht also nicht die Frage des künftigen Überlebens im 

                                                 
6 Zit. nach Anz, Thomas / Vogl, Joseph (Hrsg.) (1982): Der Dichter und der Krieg. 
Deutsche Lyrik 1914 –1918, München / Wien: Reclam, 11. 
7 Stadler, Ernst (1976): Der Aufbruch. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 126. 
8 Ebd., 126. 
9 Ebd., 126. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



103 

Vordergrund, sondern vielmehr die Frage des gegenwärtigen Erlebens. 
Es ist das vitalistische Pathos, die Erfahrung enthusiastischer 
Entgrenzung, die Leidenschaft und Intensität der Gefühle, die 
unabhängig vom Ausgang der Schlacht oder des Krieges den Aufbruch 
als solchen rechtfertigen. 

Stellvertretend für unzählige Gedichte des expressionistischen 
Jahrzehnts zum Thema ‚Aufbruch’ sei hier noch das Gedicht Aufbruch 
der Jugend aus dem Jahr 1913 von Ernst Wilhelm Lotz erwähnt, der als 
Kriegsfreiwilliger bereits wenige Wochen nach Ausbruch des Ersten 
Weltkriegs an der Westfront fiel. Das sechsstrophige kreuzgereimte 
Gedicht schildert den Aufbruch „als inneres Erlebnis“, um den Titel eines 
Essays von Ernst Jünger aus dem Jahre 1922 zu zitieren. Realien und 
äußerliche Requisiten des Krieges dienen dem lyrischen Ich lediglich 
dazu, die Gefühlslage und die innere Stimmung des Aufbruchs zur 
Darstellung zu bringen. „Also zu neuen Tagen erstarkt wir spannen die 
Arme, / Unbegreiflichen Lachens erschüttert, wie Kraft, die sich staut, / 
Wie Truppenkolonnen, unruhig nach Ruf der Alarme, / Wenn hoch und 
erwartet der Tag überm Osten blaut.“10 Die Identifikationsrichtung geht 
hier eindeutig vom Subjekt, nicht vom Objekt aus. Nicht die 
Truppenkolonnen erzeugen Aufbruchsstimmung, sondern die innere 
Aufbruchsstimmung sucht sich im Äußeren einen passenden Vergleich: 
„wie Truppenkolonnen“! Besonders deutlich wird dies in der 
Schlussstrophe des Gedichtes von Ernst Wilhelm Lotz: „Beglänzt von 
Morgen, wir sind die verheißnen Erhellten, / Von jungen Messiaskronen 
das Haupthaar umzackt, / Aus unsern Stirnen springen leuchtende, neue 
Welten, / Erfüllung und Künftiges, Tage, sturmüberflaggt.“11 Die neuen 
Welten werden nicht etwa durch äußere Vorgänge geschaffen, sondern 
sie entspringen visionär den Stirnen der Verheißenen und Erleuchteten, 
denen selbst messianische Qualitäten zukommen. Verheißung ist hier 
bereits Erfüllung, Gegenwart wird identisch mit der Zukunft, denn es 
zählt allein die präsentische zerebrale Vision und das innere Erlebnis. 
 Es gibt aber durchaus auch schon vor dem Ausbruch des Ersten 
Weltkriegs Gedichte, die den Einbruch des Realen in die nach außen 
abgeschirmte Welt der nach innen gekehrten  Phantasie und Imagination 

                                                 
10 Lotz, Ernst Wilhelm (1982): Aufbruch der Jugend. 1913. In: Pinthus, Kurt (Hrsg.): 
Menschheitsdämmerung. Ein Dokument des Expressionismus, Hamburg: Rowohlt, 
225. 
11 Ebd., 225. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



104 

lyrisch Gestalt werden lassen. Dazu zählen etwa die Gedichte Alfred 
Lichtensteins, der bereits wenige Wochen nach Kriegsbeginn an der 
Westfront fiel. Das dreistrophige kreuzgereimte Gedicht Sommerfrische12 
aus dem Jahre 1913 folgt nur scheinbar der Sehnsucht nach dem Krieg. 
Die sanfte und friedliche Welt, die durch das Erlebnis der Sommerfrische 
in ihrer Harmlosigkeit noch potenziert erscheint, wird als „große 
Mausefalle“ (V. 3) apostrophiert, der es zu entkommen gilt. Der Wind 
und der Sturm, die das lyrische Ich im wahrsten Sinne des Wortes 
beflügeln und ihm Befreiung bringen sollen, fegen den schönen und 
falschen Schein zwar hinweg, nicht aber, um einer begeisterten und 
enthusiastischen Vision Raum zu verschaffen, sondern vielmehr, um das 
auf die Zerstörung folgende Nichts deutlich fühlbar werden zu lassen. 
Der Himmel, der im ersten Vers als „blaue Qualle“ erscheint, wird im 
Schlussvers vom lyrischen Ich symbolisch tausendfach zerfetzt. Was auf 
das Verschwinden des schönen blauen ewigen Himmels folgt, sagt das 
Gedicht nicht. Die Emphase, die bei Stadler noch deutlich spürbar war, 
weicht hier dem Wunsch nach einem Ausweg, der freilich in die Leere 
und ins Nichts führt. Noch deutlicher ist dies in Alfred Lichtensteins 
reimlosem Vorkriegsgedicht Doch kommt ein Krieg13. Hier wird die 
Realität des Krieges nicht mehr nur als abstrakte Abwesenheit des 
Friedens gesehen, sondern als konkrete Präsenz des Leidens und der 
Gefahr des Todes. „Doch kommt ein Krieg. Zu lange war schon Frieden. 
/ Dann ist der Spaß vorbei. Trompeten kreischen / Dir tief ins Herz. Und 
alle Nächte brennen. / Du frierst in Zelten. Dir ist heiß. Du hungerst. / 
Ertrinkst. Zerknallst. Verblutest. Äcker röcheln.“ (V. 1 – 5) Die 
Schlusszeile des Gedichts wirkt dabei wie ein Gegenentwurf zu den 
zerebralen Visionen eines Ernst Stadler oder eines Ernst Wilhelm Lotz, 
wie sie oben dargestellt wurden. Hier trinken sich die Augen nicht       
„an Welt und Sonne satt und glühend“ (Stadler), hier springen          
keine neuen leuchtenden Welten „aus den Stirnen“ (Lotz), vielmehr heißt 
es bei Lichtenstein lakonisch: „Und dir zu Häupten platzen die 
Granaten.“ (V. 10) 
 Der reale Ausbruch des Ersten Weltkrieges bildet dann auch in 
literaturgeschichtlicher Hinsicht eine Zäsur, weil der Hurrapatriotismus 
und die Augustbegeisterung des Jahres 1914 in der historischen 
                                                 
12 Lichtenstein, Alfred (1976): Sommerfrische. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 123. 
13 Lichtenstein, Alfred (1976): Doch kommt ein Krieg. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 
124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



105 

Wirklichkeit wie auch auf dem Gebiete der Kunst unmittelbar mit der 
faktischen Wirklichkeit des Krieges konfrontiert wurden. Das Gedicht 
Abschied14 von Alfred Lichtenstein, das in den ersten Kriegstagen 
entstand und die Widmung trägt „(kurz vor der Abfahrt zum 
Kriegsschauplatz für Peter Scher)“, fasst seine paargereimten fünf 
Doppelverse durch einen lakonischen Vers am Anfang und durch einen 
ebenso lakonischen Schlussvers ein: „Vorm Sterben mache ich noch 
mein Gedicht. […] Vielleicht bin ich in dreizehn Tagen tot.“ Das 
euphemistische Einverständnis mit dem Tod („Ich gehe gerne“) wird 
vom lyrischen Ich in V. 5 durch einen kaum merklichen Zusatz bewusst 
ins Lächerliche gezogen: „Ich gehe gerne ein.“ Der täglich rekurrierende 
Fall der Sonne zum Horizont (vgl. V. 7) bildet, trotz ihrer syntaktischen 
Parallelisierung, einen markanten Kontrast zum einmaligen und 
definitiven Fall des lyrischen Ichs ins Massengrab (vgl. V. 8), und der 
stilistisch groteske neunte Vers „Am Himmel brennt das brave Abendrot“ 
macht deutlich, dass der Krieg die Welt endgültig aus den Fugen geraten 
ließ. 

Ein weiteres Gedicht von Alfred Lichtenstein mit dem Titel Die 
Granate15 und dem Titelzusatz „(am 22. August 1914 aus dem Felde 
abgeschickt)“ verarbeitet dann im Medium der Lyrik bereits reale 
Kriegserfahrungen. Die allgemeine Aussage „Und dir zu Häupten platzen 
die Granaten“ aus Lichtensteins Gedicht Doch kommt ein Krieg wird im 
Gedicht Die Granate im Abschuss, Aufstieg, Flug und Fall eines 
einzelnen Artilleriegeschosses konkretisiert. Der Artillerie, die das 
Schlachtfeld des Stellungskrieges im Ersten Weltkrieg waffentechnisch 
dominierte, kommt hier auch lyrisch zentrale Bedeutung zu. Menschen 
treten nicht mehr in Erscheinung, vielmehr tobt die reine 
Materialschlacht. Mit der titelgebenden Granate ist in Lichtensteins 
Gedicht keine Handgranate gemeint, die bei Infanterieangriffen und 
Grabenkämpfen Verwendung fand, sondern um das Projektil aus einem 
Artilleriegeschütz mit großer Fernwirkung. Die legendäre ‚Dicke 
Bertha’, ein Produkt der Firma Krupp, das im Ersten Weltkrieg seine 
Weltpremiere erlebte, konnte eine Granate mit einem Gewicht von über 
einer Tonne über 10 km weit verschießen. Lichtensteins Gedicht lautet: 
„Zuerst ein heller knapper Paukenschlag, / Ein Knall und Platzen in den 
blauen Tag. // Dann ein Geräusch, wie wenn Raketen steigen. / Auf 
                                                 
14 Lichtenstein, Alfred (1976): Abschied. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 124. 
15 Lichtenstein, Alfred (1976): Die Granate. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 129. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



106 

Eisenschienen. Angst und langes Schweigen. // Da plötzlich in der Ferne 
Rauch und Fall, / Ein seltsam harter dunkler Widerhall.“16 
Bemerkenswert ist, dass die Explosion der Granate hier nicht aus der 
Sicht der Opfer, sondern aus der Perspektive der Täter geschildert ist. Es 
dominiert die akustische Dimension. Der Abschuss der Granate wird als 
Knall, Platzen und Paukenschlag wahrgenommen, der Aufstieg der 
Granate als Zischen wie bei einer Rakete, der Flug als lange Stille, und 
der Einschlag als „seltsam harter dunkler Widerhall“ (V. 6). 
Menschliches scheint allein in der Fügung „Angst und langes 
Schweigen“ (V. 4) auf, ansonsten dominiert die Darstellung des reinen 
Vorgangs in akustischer und optischer Hinsicht. 

Im Gegensatz dazu schildert Rudolf Leonhards Gedicht Ein 
Schrapnell17 den Einschlag eines Artilleriegeschosses aus der Sicht der 
Opfer. Das Schrapnell ist eine mit Metallkugeln gefüllte 
Artilleriegranate, die im Ersten Weltkrieg nach und nach durch die 
Sprenggranate ersetzt wurde. Drei Viertel aller Kriegsverletzungen im 
Ersten Weltkrieg entstanden durch die Splitterwirkung von 
Artilleriegranaten. Die dadurch hervorgerufenen Verletzungen waren 
gefährlicher und schrecklicher als Schusswunden. Durch die Trümmer 
der Granaten, die in die Wunde drangen, waren Infektionen sehr viel 
häufiger und verliefen oft tödlich, da es lebensrettende Antibiotika 
damals noch nicht gab. In Rudolf Leonhards fünfstrophigem Gedicht aus 
dem Jahre 1914 platzt während eines Maschinengewehrgefechts ein 
Schrapnell direkt über einem Schützengraben, wobei das Resultat dieses 
Artilleriebeschusses am Ende der ersten Strophe lakonisch mitgeteilt 
wird: „Alle starben. Die meisten schnell.“18 Die folgenden vier Strophen 
schildern dann den Tod von fünf Frontsoldaten im Schützengraben aus 
der doppelten Perspektive von Außensicht und Innensicht der 
Sterbenden, wobei deren „Hirnschauer[n] mürbesten Vorübergehns“,19 
wie Gottfried Benn sie in einem seiner Gedichte bezeichnet, mithin deren 
letzten Vorstellungsbildern vor Eintritt des Todes, besondere 
Aufmerksamkeit zuteil wird. Der erste Frontsoldat schreit und sieht im 

                                                 
16 Ebd., 129. 
17 Leonhard, Rudolf (1974): Ein Schrapnell. In: Bode, Dietrich (Hrsg.): Gedichte des 
Expressionismus, Stuttgart: Reclam, 105 – 106. 
18 Ebd., 105. 
19 Benn, Gottfried (1980): Kokain. In: Ders., Das Hauptwerk. Bd. 1: Lyrik, Wiesbaden 
/ München: Limes, 52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



107 

letzten Lebensaugenblick noch ein inneres mediterranes Bild, das 
gleichfalls an Gottfried Benn gemahnt: an sein ‚südliches Wort’ und an 
seinen ‚ligurischen Komplex’. „Eine bläuliche Marmorbrüstung / 
leuchtend am Meere. Eine schwarze Pappel. Und / ein reifer spöttischer 
Frauenmund.“20 Der zweite sterbende Frontsoldat krümmt sich im 
Todeskampf, denkt im letzten lichten Moment noch an seine Heimat und 
sieht dabei vor seinem inneren Auge idyllische Bilder eines ländlichen 
Sommers. Dem dritten „verlosch im toten Blick seine gereckte 
Degenspitze“,21 des vierten Bauch „war ein großes rauchendes Wund“,22 
und der fünfte gurgelt mit Blut im Mund seine letzten Worte: „– meine 
Rüstung / für diesen Krieg war Traum und ein Sonett –“23. Das aus 
vierzehn Versen bestehende Gedicht erinnert dabei selbst an ein Sonett, 
allerdings an ein zerrissenes oder zerstückeltes, als sei es selbst durch die 
zerfetzende und zerhauende Wirkung eines Schrapnells 
hindurchgegangen. Interessant an diesem Gedicht ist auch seine 
Reimstruktur (abb/acdd/ef/fd/dce). Keiner der vierzehn Verse bleibt 
reimlos, doch die Reime sind übers gesamte Gedicht zerstreut, als habe 
auch hier eine Explosion die ursprüngliche Ordnung zerfetzt. Die zwei 
Schlussverse – „meine Rüstung / für diesen Krieg war Traum und ein 
Sonett“ – des Gedichts Ein Schrapnell von Rudolf Leonhard machen 
nochmals deutlich, dass die Kriegsfreiwilligen und Kriegsbegeisterten 
des Ersten Weltkriegs nicht mit realistischen Vorstellungen gewappnet 
waren, als sie im August 1914 in den Ersten Weltkrieg zogen, sondern 
vielmehr mit visionärem Pathos und residualem Bildungsgut gerüstet 
waren, mit Goethes Faust, mit Nietzsches Zarathustra und mit 
Hölderlins Hymnen im Tornister. Rudolf Leonhard meldete sich im 
August 1914 als Kriegsfreiwilliger, wandelte sich im Verlaufe des Ersten 
Weltkrieges aber zum engagierten Pazifisten, der als entschiedener 
Kriegsgegner sogar vor ein Kriegsgericht kam. 

Nicolas Detering hat in seinem Aufsatz Kriegslyrik im Ersten 
Weltkrieg – Germanistische Perspektiven24 auf eine Dichotomie in der 
                                                 
20 Leonhard, Rudolf, a.a.O., 106. 
21 Ebd., 106. 
22 Ebd., 106. 
23 Ebd., 106. 
24 Detering, Nicolas (2013): Kriegslyrik im Ersten Weltkrieg – Germanistische 
Perspektiven. In: Detering, Nicolas/ Fischer, Michael/ Gerdes, Aibe-Marlene (Hrsg.): 
Populäre Kriegslyrik im Ersten Weltkrieg, Münster/ New York/ München/ Berlin: 
Waxmann 9 – 40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



108 

literaturwissenschaftlichen Forschung hingewiesen, die sich entweder nur 
der zivilistischen Kriegspropaganda vom August 1914 widme oder 
ausschließlich den frontsoldatischen Erfahrungsverarbeitungen, wobei 
die Heuristik oftmals auf der unzutreffenden Annahme basiere, dass 
Dichter, die direkt ins reale Kriegsgeschehen involviert waren, ihre 
Kriegserlebnisse realistischer verarbeiteten, während Zivilisten dazu 
neigten, den Krieg idealistisch zu überhöhen und zu verherrlichen. 

 
Selten betont die Forschung auch, dass zum einen Frontsoldaten anhaltend 
kriegsaffirmative, an Heroismus und Chauvinismus kaum zu überbietende 
Gedichte schrieben, während zum anderen dezidiert pazifistische Texte aus den 
späten Kriegsjahren, etwa die Gedichte Hermann Hesses, René Schickeles oder 
Franz Pfemferts, oft gerade nicht von Kombattanten verfasst wurden. Auch das 
oft variierte Narrativ, nach über vierzig Jahren Frieden habe man im August 
1914 den Krieg zunächst mangels näherer Erfahrung bejubelt, sei dann aber an 
die Front gezogen und habe sein Urteil revidieren müssen, ab dem zweiten 
Kriegsjahr sei eine heroisierende Darstellung des Krieges schlechterdings nicht 
mehr möglich gewesen, ist in dieser pauschalen Form kaum haltbar. (Detering 
2013: 13) 
 
Dieser literaturwissenschaftlichen Forschungslage eingedenk 

wollen wir uns im Folgenden Gedichten zuwenden, die während des 
Ersten Weltkriegs entstanden und konkrete Fronterfahrungen lyrisch 
verarbeiten. Doch zuvor sei noch kurz auf einen Dichter eingegangen, 
der den größten Teil der Kriegszeit in München verbrachte. Im Mai 1915 
für untauglich erklärt, wurde er Anfang 1916 dennoch eingezogen, um 
nach dreiwöchiger Infanterieausbildung ins Wiener Kriegsarchiv 
abkommandiert zu werden, bevor er im Juni 1916 endgültig aus dem 
Militärdienst entlassen wurde und wieder nach München zurückkehrte. 
Es handelt sich um Rainer Maria Rilke. Der in Prag geborene Dichter 
hielt sich zufällig gerade in Deutschland auf, als der Hurrapatriotismus 
und die Welle der Mobilmachung die männliche deutsche Bevölkerung 
erfasste. In den ersten Augusttagen des Jahres entstanden in München 
seine Fünf Gesänge,25 die er in einen Band hölderlinscher Dichtung 
eintrug, welchen er von Norbert von Hellingrath, dem Hölderlin-
Herausgeber und Wiederentdecker des in Vergessenheit geratenen 
großen Lyrikers deutscher Sprache, empfangen hatte. Die Fünf Gesänge 

                                                 
25 Rilke, Rainer Maria (1980): Fünf Gesänge. In: Ders., Werke in sechs Bänden, Bd. 3: 
Gedichte und Übertragungen, Frankfurt/Main: Insel, 86 – 92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



109 

sind ganz im Stile hölderlinscher Hymnik gehalten, der Rilke-Biograph 
Hans Egon Holthusen sieht darin eine inhaltliche Nähe insbesondere zu 
den hölderlinschen Gedichten Der Tod fürs Vaterland und Gesang des 
Deutschen.26 Im ersten der fünf Gesänge ist, auf den ersten Blick wie in 
Georg Heyms Gedicht Der Krieg, von einem glühenden Kriegsgott die 
Rede, der mit einem Mal aufsteht und sich anschickt, seine Ernte 
einzubringen. „Endlich ein Gott. Da wir den friedlichen oft / nicht mehr 
ergriffen, ergreift uns plötzlich der Schlacht-Gott, / schleudert den Brand: 
und über dem Herzen voll Heimat / schreit, den er donnernd bewohnt, 
sein rötlicher Himmel.“27 Besingt der zweite Gesang noch das allseitige 
Ergriffensein durch den Gott des Krieges, so stellt bereits der dritte der 
fünf Gesänge das Wirken dieses im Stile Hölderlins beschworenen 
kommenden Gottes in Frage: „Und nun aufstand er: steht: höher / als 
stehende Türme, höher / als die geatmete Luft unseres sonstigen Tags. / 
Steht. Übersteht. Und wir? Glühen in eines zusammen, / in ein neues 
Geschöpf, das er tödlich belebt.“28 Noch deutlicher wird das paradoxe 
Wirken des kommenden Gottes – man beachte das Oxymoron „tödlich 
belebt“! – in den folgenden Versen ins Fragwürdige gewendet: „Sieht ihn 
[scil. den Weg] oben der Gott, hoch von der Schulter? Lodert / er als 
Leuchtturm hinaus einer ringenden Zukunft, / die uns lange gesucht? Ist 
er ein Wissender? Kann / er ein Wissender sein, dieser reißende Gott?“29 
Die Aufgabe des Dichters ist es, wie dann aus dem vierten Gesang 
hervorgeht, zu rühmen. Dieses Rühmen gilt aber nicht dem gewaltsamen 
Gefecht, der schonungslosen Schlacht, sondern allein dem Schmerz. Das 
Rühmen wird so notwendig zur Klage, die mit der Augustbegeisterung 
des Jahres 1914 endgültig bricht. So beginnt auch der letzte der Fünf 
Gesänge mit den Versen: „Auf, und schreckt den schrecklichen Gott! 
Bestürzt ihn. / Kampf-Lust hat ihn vor Zeiten verwöhnt. Nun dränge der 
Schmerz euch, / dränge ein neuer, verwunderter Kampf-Schmerz / euch 
seinem Zorne zuvor.“30 Die Klagenden sollen selbst Schmerz sein, 
„handelnder Schmerz“. Sie sollen „die Fahne des Schmerzes“ schwingen, 
„das schwere schlagende Schmerztuch“. Statt des Hasses soll 

                                                 
26 Vgl. Holthusen, Hans Egon (1977): Rainer Maria Rilke in Selbstzeugnissen und 
Bilddokumenten, Hamburg: Rowohlt, 122. 
27 Rilke, Rainer Maria, a.a.O., 87. 
28 Ebd., 89. 
29 Ebd., 89. 
30 Ebd., 91. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



110 

„entschlossener Schmerz“ das Denken und Fühlen der mit dem Krieg 
Konfrontierten bestimmen. Hans Egon Holthusen (1977: 121) 
kommentiert Rilkes Haltung in dessen Fünf Gesängen folgendermaßen: 
„In einem Augenblick, als selbst Hofmannsthal und Schröder in 
vaterländische Schwüre ausbrachen und konventionelle Schutz- und 
Trutzlieder schrieben, hatte Rilke den Mut, die Kraft und die 
voraussehende Genauigkeit, nicht den Kampf zu verherrlichen, sondern 
den Schmerz.“ Der scheinbare Widerspruch zwischen den ersten und den 
letzten der Fünf Gesänge Rilkes entpuppt sich, zumal sie allesamt 
innerhalb weniger Tage entstanden, als bewusste Dramaturgie, die den 
Enthusiasmus der ersten Augusttage des Jahres 1914 ins Kritische 
wendet und in Klage verkehrt. 

Und Rilke war mit seiner kritischen Haltung nicht alleine. Exakt 
zum selben Zeitpunkt, am 4. August 1914, schrieb Franz Werfel sein 
fünfstrophiges Gedicht Der Krieg nieder, dessen erste Strophe 
folgendermaßen lautet: „Auf einem Sturm von falschen Worten, / 
Umkränzt von leerem Donner das Haupt, / Schlaflos vor Lüge, / Mit 
Taten, die sich selbst nur tun, gegürtet, / Prahlend von Opfern, / 
Ungefällig scheußlich für den Himmel – / So fährst du hin, / Zeit, / In den 
lärmenden Traum, / Den Gott mit schrecklichen Händen, / Aus seinem 
Schlafe reißt / Und verwirft.“31 In der folgenden Strophe werden die 
Trostlosigkeit, die Unerbittlichkeit und Erbarmungslosigkeit der Welt 
beschworen, denen in der dritten Strophe die Güte und Liebe Gottes 
gegenübergestellt werden. In der vierten Strophe tritt erneut die in der 
Anfangsstrophe bereits apostrophierte Zeit in Erscheinung, deren wahres 
Wesen folgendermaßen beschrieben wird: „Deine Wahrheit allein, / Der 
Unsinn und sein Leid, / Der Wundrand und das ausgehende Herz, / Der 
Durst und die schlammige Tränke, / Gebleckte Zähne, / Und die mutige 
Wut / Des tückischen Ungetüms.“32 Anstatt dieser Wahrheit eingedenk 
zu sein, hat sich die Zeit dem „lärmenden Traum“ und dem 
„scheußlichen Gewitter der eitlen Rede“ verschrieben. So heißt es in der 
Schlussstrophe von Werfels Gedicht: „Nun da wir uns ließen, / Und 
unser Jenseits verschmissen, / Und uns verschwuren, / Zu Elend, 
besessen von Flüchen…“33, wobei das hier erwähnte Sich-Verschwören 

                                                 
31 Werfel, Franz (1982): Der Krieg. In: Pinthus, Kurt (Hrsg.): Menschheitsdämmerung. 
Ein Dokument des Expressionismus, Hamburg: Rowohlt, 82 – 83. 
32 Ebd., 84. 
33 Ebd., 84. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



111 

durchaus in seinem ambivalenten Doppelsinn zu lesen: als Vereinigung 
und Verbrüderung wie auch als Fehlleistung, die den getanen Schwur als 
fundamentalen Irrtum erscheinen lässt. 
 Im Folgenden wollen wir uns nun einigen expressionistischen 
Gedichten zuwenden, die im Laufe des Ersten Weltkriegs entstanden sind 
und konkrete Kriegserfahrungen lyrisch Gestalt werden lassen. Dazu 
zählen etwa Gedichte, die den Namen einer Schlacht bereits im Titel 
führen, wie z.B. das Gedicht Schlacht an der Marne von Wilhelm 
Klemm oder das Gedicht Die Schlacht bei Saarburg von Alfred 
Lichtenstein. Die Quintessenz des dreistrophigen Lichtensteinschen 
Gedichts lässt sich mit folgenden beiden Verspaaren aus seiner mittleren 
und seiner letzten Strophe charakterisieren: „Ich liege gottverlassen / In 
der knatternden Schützenfront. […] Ich stemme mich steil in das Graue / 
Und biete dem Morden die Stirn.“ 34 Im Doppelsinn des Schlussverses 
„Und biete dem Morden die Stirn“ werden der Mut und die 
Furchtlosigkeit einerseits mit dem Gefährdetsein und der Schutzlosigkeit 
des lyrischen Ichs andererseits zueinander in Beziehung gesetzt. Bereits 
in Lichtensteins Gedicht vermisst man den Ereignischarakter der 
Schlacht, der dann in Wilhelm Klemms Gedicht Schlacht an der Marne 
völlig negiert wird. Dessen beide Schlussverse machen deutlich, dass 
sich im Ersten Weltkrieg die ereignis- und momenthafte Schlacht zum 
gleichförmigen und monotonen Stellungskrieg gewandelt hat: „Stille. In 
der Ferne brodelt das Feuer der Infanterie / Tagelang, wochenlang.“35 

Diese realen Fronterfahrungen aus dem Stellungskrieg kehren 
dann in zahlreichen expressionistischen Gedichten auf je eigene Weise 
wieder. Wilhelm Klemm konstatiert die Gleichgültigkeit, die der 
Monotonie des modernen Stellungskrieges entspringt: „Der Tod ist so 
gleichgültig wie der Regen, der anhebt. / Wen kümmert das Gestern, das 
Heute oder das Morgen? // Und durch ganz Europa ziehen die 
Drahtverhaue.“36 Klabund, der den Ersten Weltkrieg anfänglich 
begeistert begrüßte und sich später zum Kriegsgegner wandelte, wurde 
als Tuberkulosepatient nicht zum Militärdienst eingezogen, brachte die 
Stimmung des Stellungskriegs gleichwohl in seinem dreistrophigen 

                                                 
34 Lichtenstein, Alfred (1982): Die Schlacht bei Saarburg. In: Pinthus, Kurt (Hrsg.), 
a.a.O., 88. 
35 Klemm, Wilhelm (1976): Schlacht an der Marne. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 
127. 
36 Klemm, Wilhelm (1976): An der Front. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 127. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



112 

Gedicht Gewitternacht zum Ausdruck, dessen Schlussstrophe 
folgendermaßen lautet: „Und immer mehr und immer fort / Und Rausch 
und Blut und Sang und Mord / Wir sterben, sterben, sterben. Der Himmel 
donnert, Wolke kracht, / Ein Blitz knallt nieder durch die Nacht / Und 
schmeisst die Welt in Scherben.“37 Ebenso hat Oskar Kanehl in seinem 
Gedicht Schlachtfeld das wahre Gesicht des Stellungskrieges 
beschrieben, der durch die Verszeile „Die Schlacht ist müde“38 wohl am 
besten charakterisiert wird. Weiter heißt es dort: „Rotekreuzwagen. 
Ärzte. / Träger und Trägerinnen. / Verwundete vergessen ihren 
Völkerhaß, / und Leichen lagern brüderlich. / Schmerzschreie schwer 
Getroffener. / Röchelnde Rufe Sterbender. / Pferdekadaver. 
Weggeworfenes / und zerschossenes Krieggerät.“39 In diesen Kontext 
gehört auch Georg Trakls berühmtes Gedicht Grodek,40 dessen Titel sich 
auf die zu Beginn des Ersten Weltkriegs mehrfach im Frontgebiet 
befindliche ostgalizische Stadt Grodek bezieht. 
 Aus einer großen Fülle von expressionistischen Gedichten könnte 
man ein umfängliches Schlachtgemälde komponieren, das die Schrecken 
des modernen Stellungskrieges eindringlich vor Augen führt. Oskar 
Kanehls Gedicht Auf dem Marsch beschreibt den Weg einer 
Marschkolonne „durch Brandstätten und Mordfelder, / vor denen uns 
nicht mehr schauert.“41 Die Monotonie des Marschierens wird durch das 
Verspaar „Aus müden Mündern fallen lalle Lieder. / Nur um den Takt“42 
unterstrichen und in den Schlussversen gesteigert, wo die Monotonie des 
Gleichschritts der Marschkolonne durch die innere Monotonie des 
einzelnen Marschierenden noch überboten wird: „Jeder pendelt im 
Gleichschritt seiner Körpermaschine. / Irrsinnig eintönig. Irrsinnig 
eintönig.“43 Auf ähnliche Weise schildert Ernst Toller in seinem Gedicht 
Gang zum Schützengraben den Marsch von Soldaten zu ihrem Einsatzort 
im Stellungskrieg. „Durch Granattrichter, / Schmutzige Pfützen, / Stapfen 
sie. / Über Soldaten, / Frierend im Erdloch, / Stolpern sie.“44 Der 
                                                 
37 Klabund (1976): Gewitternacht. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 125. 
38 Kanehl, Oskar (1976): Schlachtfeld. In: Vietta, Silvio (Hrsg.) a.a.O., 128. 
39 Ebd., 128. 
40 Trakl,Georg (1976): Grodek. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 130. 
41 Kanehl, Oskar (1976): Auf dem Marsch. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 134. 
42 Ebd., 134. 
43 Ebd., 134. 
44 Toller, Ernst (1976): Gang zum Schützengraben. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 
135. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



113 

ambivalente Schlussvers „Zum Graben zum Graben“45 markiert nicht nur 
den Zielort des Marsches, sondern auch den möglichen Endpunkt des 
Lebensganges der betroffenen Soldaten. Ernst Toller, der in den ersten 
Tagen des Großen Krieges als Freiwilliger in die Armee eintrat, sich 
später freiwillig zum Fronteinsatz meldete, bei Verdun kämpfte und dort 
für seine Tapferkeit ausgezeichnet wurde, wandelte sich später zum 
entschiedenen Kriegsgegner, was z. B. auch in seinem Gedicht Leichen 
im Priesterwald zum Ausdruck kommt: „Ein Düngerhaufen faulender 
Menschenleiber: / Verglaste Augen, blutgeronnen, / Zerspellte Hirne, 
ausgespiene Eingeweide, / Die Luft verpestet vom Kadaverstank, / Ein 
einzig grauenvoller Wahnsinnschrei.“46 Auf die Schilderung der 
Kriegsgräuel in der ersten Strophe folgt in der zweiten eine Anrufung der 
Frauen Frankreichs und Deutschlands, eine eindringliche Bitte an diese, 
den Blick auf ihre im Kampfe fallenden Männer zu richten: „Seht Ihr 
Eure Männer! / Sie tasten mit zerfetzten Händen / Nach den verquollenen 
Leibern ihrer Feinde, / Gebärde, leichenstarr, ward brüderlicher Hauch, / 
Ja, sie umarmen sich. O schauerlich Umarmen!“47 Die Umarmung im 
Liebesakt zwischen Mann und Frau wird durch die Umarmung der 
Männer im Todeskampf ersetzt, wobei die hier evozierte Brüderlichkeit 
gleichwohl auf Verbindung und Vereinigung abzielt. Zurück bleibt das 
verstummende lyrische Ich, das sich in der dritten und letzten Strophe 
verwundert fragt: „Bin ich ein Tier, ein Metzgerhund?“48 
 Das Gedicht Leichnam49 von Georg Hecht schickte der Autor, der 
1914 als Kriegsfreiwilliger einrückte und 1915 an der Westfront fiel, auf 
einer Feldpostkarte an den Herausgeber der expressionistischen 
Wochenschrift für Politik, Literatur, Kunst Die Aktion, Franz Pfemfert, 
der dieses Gedicht von Georg Hecht dann auch 1915 in seiner Zeitschrift 
veröffentlichte. Das Gedicht schildert den Tod eines Frontsoldaten bei 
einem Infanterieangriff im Stellungskrieg. Der Soldat überspringt den 
Wall von Leichen, der sich vor der feindlichen Linie aufgeworfen hat, 
um dann sogleich selbst von einem Kopfschuss tödlich getroffen zu 
werden. „Er brach im Kreuz zusammen, ohne Schrei, / hintüber, zuckte 

                                                 
45 Ebd., 135. 
46 Toller, Ernst (1976): Leichen im Priesterwald. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 135. 
47 Ebd., 136. 
48 Ebd., 136. 
49 Hecht, Georg (1976): Leichnam. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 139. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



114 

kaum.“50 Der in diesem Gedicht mit Bedacht konstruierte Zufall will es, 
dass der Körper des getroffenen Soldaten sich in den Körpern von 
weiteren drei Mitkämpfern, die gleichzeitig mit ihm fallen, in der Weise 
verfängt und verhakt, dass „er, ein aufrecht Zeichen, / steckend stehen 
blieb. Die Arme waren frei.“51 Er fällt also in der Pose eines Adoranten, 
„fest in steter / Andachtsbeugung der antike Beter.“52 Das in diesem 
Gedicht evozierte Bild erinnert an Kriegsgemälde von Otto Dix, etwa an 
das Triptychon mit Predella Der Krieg, das in der Galerie Neue Meister 
in Dresden hängt. Otto Dix war Kriegsfreiwilliger im Ersten Weltkrieg 
und kämpfte an der West- wie an der Ostfront. Das mit Öl auf Holz 
gemalte Triptychon, das die Erfahrungen des Malers im Ersten Weltkrieg 
bildnerisch verarbeitet, entstand erst ein Jahrzehnt später, in den Jahren 
1929 – 1932. 
 Weitere Gedichte schildern Lazaretterfahrungen während des 
Ersten Weltkriegs, so etwa Wilhelm Klemms Gedicht Lazarett oder 
Walter Hasenclevers Gedicht Sterbender Unteroffizier im galizischen 
Lazarett. Wilhelm Klemm beerbt in Lazarett die Sprach- und Bilderwelt 
der frühexpressionistischen Arzt- und Krankenhaus-Gedichte Gottfried 
Benns. „Ein Darm hängt heraus. Aus einem zerrissenen Rücken / quoll 
die Milz und der Magen. Ein Kreuzbein klafft um ein Astloch. / Am 
Amputationsstumpf brandet das Fleisch in die Höhe. // Pilzartig 
wuchernd Ströme von hellgrünem Eiter / fließen; über das Fleisch 
hinausragend / pulsiert der unterbundene Arterienstamm.“53 Wilhelm 
Klemm, der im Ersten Weltkrieg als Oberarzt im Felde an der Westfront 
eingesetzt war, wusste als kriegserfahrener Mediziner, wovon er sprach, 
und als spracherfahrener Lyriker, wie er poetisch darüber sprechen 
konnte. Ganz ähnlich geht Walter Hasenclever in seinem Gedicht 
Sterbender Unteroffizier im galizischen Lazarett54 vor. Waren es bei 
Wilhelm Klemm jedoch Langzeilen, die die Fülle des Leids im Lazarett 
wortreich zu fassen suchten, so sind es bei Walter Hasenclever 
verknappte, oft mittels Einwortsätzen gebildete Kurzzeilen, die das 
Sterben des Unteroffiziers poetisch begleiten. Das aus sechzehn Versen 

                                                 
50 Ebd., 139. 
51 Ebd., 139. 
52 Ebd., 139. 
53 Klemm, Wilhelm (1976): Lazarett. In: Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O., 131. 
54 Hasenclever, Walter (1976): Sterbender Unteroffizier im galizischen Lazarett. In: 
Vietta, Silvio (Hrsg.), a.a.O. 131 – 132. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



115 

bestehende Gedicht lässt sich in vier Gruppen von je vier Versen 
gliedern, wobei die erste Versgruppe umarmend, die restlichen drei 
kreuzgereimt sind. Gerahmt wird das Gedicht von der Anrufung zweier 
Lazarettschwestern Irene (V. 1) und Rose (V. 15), die mit ihren Namen 
auf die antike Friedensgöttin und die christliche Muttergottes anspielen. 
Zwischen den friedlichen und sanften Todesbildern am Anfang und am 
Ende des Gedichts vollzieht sich dann das Kriegsgeschehen, das in V. 6 
in gedrängtester Weise folgendermaßen resümiert wird: „Antreten. 
Trommel. Tod.“ Lemberg, die Hauptstadt Galiziens, wird in V. 10 
erwähnt, wodurch das Gedicht auch historisch verortet wird. In der 
Schlacht von Lemberg, die in der Frühphase des Ersten Weltkriegs 
geschlagen wurde, kämpften die russische und die k. u. k. Armee 
mehrfach gegeneinander, wobei die österreichisch-ungarischen Truppen 
von den Truppen des Russischen Reiches im September 1914 
vernichtend geschlagen wurden. Der Transport der Verwundeten endet 
im Gedicht dann in den „Baracken blutbeweint. / Ärzte ohne Narkose, / 
Beine ab, zerstampft. / Kleine Schwester, Rose, / Sei den Toten sanft!“ 
(V. 12 – 16) 
 Das Bild der Kriegslyrik während des expressionistischen 
Jahrzehnts wäre nicht vollständig, wenn man dabei nicht auch populäre 
Kriegslyrik, d.h. weniger literarisierte und ästhetisch weniger 
anspruchsvolle Formen der Kriegspoesie, in Betracht zöge. Nicolas 
Detering hat in seiner Studie über Kriegslyrik im Ersten Weltkrieg55 
gezeigt, dass im Jahr des Kriegsausbruchs von einer umfassenden 
dilettantischen Lyrikproduktion keine Rede sein kann. „Stattdessen 
beschränkte sich die Verfasserschaft zunächst auf das städtische 
Bürgertum und einige wenige, publizistisch aber teilweise bereits 
etablierte und schriftstellerisch professionalisierte Arbeiter.“56 Erst in den 
Kriegsjahren 1915 und 1916 gewinnen weniger literarisierte Verfasser an 
Bedeutung, wobei deren Gedichte von formaler Epigonalität 
gekennzeichnet sind, was sich etwa an der Bevorzugung der 
traditionellen Gattung der Ballade zeigt. Die zunehmende Pazifizierung 
der Kriegslyrik, wie sie bei expressionistischen Dichtern beobachtet 
werden kann, die oftmals als begeisterte Freiwillige in den Krieg gezogen 
waren und, wenn überhaupt, zumeist als engagierte Pazifisten 
heimkehrten, lässt sich in der populären Kriegslyrik nicht nachweisen. Es 
                                                 
55 Detering, Nicolas, a.a.O., 9 – 40. 
56 Ebd., 39. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



116 

lässt sich allenfalls ein Abnehmen kriegslyrischer Produktion seit 
spätestens 1916 konstatieren, wobei der offensive Tatheroismus und die 
Idealisierung heroischer Opferwilligkeit vom Appell an frontsoldatisches 
Durchhalten und vom Aufruf zu patriotischem Umgang mit Trauer und 
Leid an die Angehörigen der Kriegsopfer sukzessive abgelöst wird. 

Ohne dieses weite Feld populärer Kriegsgedichte hier auch nur 
ansatzweise abschreiten zu können, sei nun an deren Stelle ein 
Kriegspoem behandelt, das bald zu den bekanntesten deutschen 
Gedichten überhaupt zählte und außerdem große politische Wirkung in 
Staat und Gesellschaft entfaltete, von der Wandervogelbewegung und der 
Bündischen Jugend über konfessionelle Gruppierungen der christlichen 
Kirche bis hin zur Hitlerjugend, zur Wehrmacht und zur Waffen-SS. 
Auch der deutsche Schlagersänger und Volksliederinterpret Heino hat es 
in seinem Repertoire. In der deutschen Bundeswehr und im 
österreichischen Bundesheer ist es ein beliebtes Marschlied. Es handelt 
sich um das Gedicht Wildgänse rauschen durch die Nacht von Walter 
Flex. Der promovierte Germanist Walter Flex meldete sich 1914 als 
Kriegsfreiwilliger und diente hauptsächlich an der Ostfront, vor allem im 
Baltikum, wo er 1917 auch fiel. Seine 1916 erschienene 
autobiographische Erzählung Der Wanderer zwischen beiden Welten, 
die das erwähnte Gedicht enthält, wurde das erfolgreichste Buch eines 
deutschen Schriftstellers im Ersten Weltkrieg und gehört neben Ernst 
Jüngers Buch In Stahlgewittern (erstmals 1920) und neben den 
bekannten und auflagenstarken Romanen Im Westen nichts Neues von 
Erich Maria Remarque (1928) und Krieg (1928) von Ludwig Renn zu 
den wichtigsten Werken autobiographisch orientierter Literatur im 
historischen Kontext des Ersten Weltkriegs. Walter Flex schildert in der 
erwähnten Erzählung eine nächtliche Begebenheit während des 
Stellungskrieges in Lothringen, wo der Ich-Erzähler plötzlich eines 
gewaltigen Schwarms von Wildgänsen gewahr wird, der, selbst ein 
wanderndes Heer, gespensterhaft über die feindlichen Heerhaufen dahin 
zieht, die sich im Frontgebiet lauernd gegenüberliegen. Ohne im Dunkel 
genau zu sehen, schreibt der Ich-Erzähler folgende vier Verse auf einen 
Fetzen Papier nieder: 

 
Wildgänse rauschen durch die Nacht 
Mit schrillem Schrei nach Norden – 
Unstäte Fahrt! Habt acht, habt acht! 
Die Welt ist voller Morden. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



117 

 
Fahrt durch die nachtdurchwogte Welt, 
Graureisige Geschwader! 
Fahlhelle zuckt, und Schlachtruf gellt, 
Weit wallt und wogt der Hader. 
 
Rausch’ zu, fahr’ zu, du graues Heer! 
Rauscht zu, fahrt zu nach Norden! 
Fahrt ihr nach Süden übers Meer – 
Was ist aus uns geworden! 
 
Wir sind wie ihr ein graues Heer 
Und fahr’n in Kaisers Namen, 
Und fahr’n wir ohne Wiederkehr, 
Rauscht uns im Herbst ein Amen!57 
 
Die schneidenden und schrillen Schreie der am Nachthimmel 

dahin ziehenden Wildgänse, die vom Ich-Erzähler als klagender Gesang 
gedeutet werden, kommentieren den Stellungskrieg gewissermaßen aus 
der Vogelperspektive, indem der Blick des Ich-Erzählers sich vom realen 
Kriegsgeschehen, das im Gedicht außerdem ahistorisch generalisierend 
und sprachlich archaisierend dargestellt ist, weg wendet und sich mit dem 
wandernden Heer der Wildgänse gleichsam in die Lüfte erhebt. Die 
authentische Situation des Frontkämpfers wird nicht mehr unmittelbar 
zum Erlebnis, sondern nur noch sinnbildlich vermittelt über die 
Wildgänse erfahrbar, die einerseits als Identifikationssymbol für die 
Frontsoldaten fungieren, andererseits als Symbol des unberechenbaren 
Schicksals wie der zyklisch wiederkehrenden Zeit. Die periodische 
Wiederkehr der Zugvögel mahnt die Kämpfer, dass ihre eigene „unstäte 
Fahrt“ (V. 3) durchaus eine Fahrt ohne Wiederkehr sein könnte. Doch 
selbst diese fatale Möglichkeit wird im Gedicht entschärft und ins 
Versöhnliche gewendet: durch den Verweis auf Kaiser und Kirche, die 
mittelalterliche Einheit von imperium und sacerdotium. Die ungeheure 
Wirkung, die dieses von Robert Götz vertonte volksliedhafte Marschlied 
entfaltete, beruht nicht zuletzt auf seiner absichtsvollen Abstrahierung 
von den Realitäten des modernen Stellungskrieges, auf seinem bewussten 
Absehen von der konkreten Kriegswirklichkeit. 

                                                 
57 Zit. nach Klose, Werner (Hrsg.) (1987): Deutsche Kriegsliteratur zu zwei 
Weltkriegen, Stuttgart: Reclam, 31. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



118 

 So wie Gedichte aus der Vorkriegszeit einen wichtigen 
Bestandteil der Kriegslyrik während des expressionistischen Jahrzehnts 
darstellen, so sind auch Kriegsgedichte, die erst nach dem Ende des 
Ersten Weltkriegs entstanden, von großer Bedeutung für das Verständnis 
der Kriegspoesie zwischen 1910 und 1920. Die literaturwissenschaftliche 
Darstellung dieser Nachkriegsdichtung kann im Rahmen dieser Arbeit 
jedoch nicht mehr geleistet werden. Vielmehr soll in deren letztem Teil 
der Kriegslyrik eines expressionistischen Dichters, der zu Beginn des 
zweiten Kriegsjahres an der Ostfront fiel, besondere Aufmerksamkeit 
geschenkt werden, zumal dessen Gedichte authentisches Erleben und 
formale Innovation, reale Erfahrung und sprachliche Artistik auf 
einzigartige Weise miteinander verbinden. Es handelt sich um den 
expressionistischen Dichter und Dramatiker August Stramm. 
 August Stramm wird am 29. Juli 1874 in Münster geboren. Nach 
dem Abitur im Jahre 1893 tritt Stramm, der eigentlich katholische 
Theologie studieren wollte, auf Wunsch des Vaters, der selbst Beamter in 
der Postverwaltung ist, in den Postdienst ein, wo er es in der höheren 
Verwaltungslaufbahn schließlich bis zum Postinspektor bringt. Nebenher 
studiert er von 1905 bis 1908 als Gasthörer an der Universität zu Berlin, 
wo er 1909 zum Dr. phil. promoviert wird. Stramms erstes literarisches 
Werk erscheint 1904: das Drama Die Bauern, mit dem er sich 1905 
erfolglos um den in diesem Jahr erstmals vergebenen Volks-Schillerpreis 
bewirbt. Nach 1909 entstehen weitere Dramen und auch (größtenteils 
verloren gegangene) Gedichte. Die Veröffentlichung des Dramas Sancta 
Susanna in der expressionistischen Zeitschrift Der Sturm im Jahr 1913 
begründet Stramms Freundschaft mit deren Herausgeber Herwarth 
Walden. Es kommt zu einer verstärkten dramatischen und lyrischen 
Produktion, die aufgrund von Stramms Einziehung als Hauptmann der 
Reserve zu Beginn des Krieges im Jahre 1914 zwar eingedämmt, aber 
nicht unterbrochen wird. Nach anfänglichem Kriegseinsatz im Elsass und 
in den Vogesen wird Stramm im April 1915 an die Ostfront versetzt, wo 
er als Bataillonskommandeur in Galizien u. a. auch in der Schlacht bei 
Grodek kämpft. Die von Herwarth Walden bereits in die Wege geleitete 
Befreiung vom Militärdienst lehnt August Stramm bei einem Fronturlaub 
in Berlin im August 1915 ab. Wenige Tage später fällt er bei einem 
Sturmangriff in den Rokitno-Sümpfen im heutigen Grenzgebiet zwischen 
Weißrussland und der Ukraine. Er wird auf dem jüdischen Friedhof im 
westukrainischen Dorf Horodez beigesetzt. Sein Grab befindet sich heute 
in Berlin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



119 

 Wenige Wochen vor seinem Tode äußerte August Stramm in 
einem Brief an seinen Verleger Herwarth Walden die Absicht, seine 
Gedichte aus der Kriegszeit gesammelt zu edieren und dieser Sammlung 
den Titel  Tropfblut zu geben. Zur Herausgabe einer solchen Sammlung 
im Sinne Stramms58 kam es seitens seines Verlegers zwar nicht, aber die 
zwischen November 1914 und April 1915 entstandenen Gedichte August 
Stramms wurden, dem ursprünglichen Plan des Autors folgend, in der 
Reihenfolge, in der sie in Waldens Zeitschrift Der Sturm sukzessive 
erschienen waren, gleichwohl gesammelt veröffentlicht, zuletzt 2013 im 
Berliner Hofenberg Verlag in einer vollständigen Neuausgabe, die den 
hier zitierten Texten Stramms zugrunde liegt.59 
 Stramms Kriegsgedichte zersprengen die ästhetische Form, um 
dem im Krieg bis aufs Äußerste gesteigerten Existenz- und 
Daseinsgefühl zum sprachlichen Ausdruck zu verhelfen. Lexik, Syntax, 
Morphologie, ja auch Semantik werden auf dem Altar der ‚Wortkunst’ 
geopfert, wie sie der sog. Sturm-Kreis um Herwarth Walden, dem auch 
Stramm angehörte, propagierte. Die Sprache sollte in der Wortkunst auf 
ihren elementaren und nuklearen Bestandteil, das Wort, zurückgeführt 
werden. Die innere Potenz des Wortes, die durch gebräuchliche 
Morphologie und Syntax eine Schwächung erfährt, sollte dabei durch 
sprachliche Intensivierung, Simplifizierung, Reduktion und 
Konzentration gestärkt und allererst freigesetzt werden. Nicht von 
ungefähr wurde diese Richtung des Expressionismus als ‚abstrakter 
Expressionismus’ bezeichnet. 

Das folgende Gedicht Patrouille gehört, neben den Gedichten 
Wache und Sturmangriff, zu den drei Kriegsgedichten August Stramms, 
die von Kurt Pinthus in seine im Jahre 1920 erschienene Anthologie 
Menschheitsdämmerung aufgenommen wurden. 

 
Die Steine feinden 
Fenster grinst Verrat 
Äste würgen 

                                                 
58 Walden verwendete zwar den Titel Tropfblut für eine 1919 veröffentlichte 
Nachlassausgabe der Werke Stramms, die jedoch nach anderen Kriterien als den vom 
Autor vorgegebenen zusammengestellt wurde. 
59 Guth, Karl-Maria (Hrsg.) (2013): August Stramm. Tropfblut. Gedichte aus dem 
Krieg, Berlin: Contumax-Hofenberg. Der Text dieser Neuausgabe folgt der von René 
Radrizzani herausgegebenen Ausgabe der Werke August Stramms, die 1963 im 
Wiesbadener Limes Verlag erschienen ist. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



120 

Berge Sträucher blättern raschlig 
Gellen 
Tod.60 
 
Das Gedicht gibt die seelische Ausnahmesituation während eines 

mit Todesgefahr verbundenen Patrouillengangs im Kriege wieder. Das 
zum Zerreißen gespannte Existenzgefühl, die Form des In-der-Welt-
Seins, greift dabei auf die sprachliche Form über, indem es diese zerreißt 
und zersprengt. Das seines Präfixes beraubte Verb „anfeinden“ wird im 
Neologismus „feinden“ zu einer intransitiven, elementaren, absoluten 
Realität. Umgekehrt wachsen dem Verb „grinsen“ in Verbindung mit der 
Personifikation der Todesgefahr in Gestalt eines grinsenden Fensters 
plötzlich transitive Qualitäten zu: „Fenster grinst Verrat“ (V. 2). Das 
Subjekt wird damit hinsichtlich seines Weltbezugs grundlegend 
verunsichert. Würgen das (im Übrigen hier nicht ausdrücklich genannte) 
lyrische Ich die Äste, oder bewirken die Äste, dass das lyrische Ich 
würgt? Beinhaltet das Wort „Berge“ (V. 4) einen Imperativ (Verbirg 
dich!), eine angstvolle Beobachtung (Sträucher bergen Gefahr) oder den 
sehnlichen Wunsch nach Geborgenheit? Oder dies alles zusammen und 
auf einmal? Eine Antwort hierauf hält das Gedicht nicht bereit, vielmehr 
führt die Zerstörung der ästhetischen Form ins Zentrum des im Krieg auf 
die Spitze getriebenen Daseinsgefühls, das auf dem Wege der 
Abstraktion seinen künstlerischen Ausdruck sucht. Das neologistische 
Adjektiv „raschlig“ (V. 4) bildet einen starken akustischen Kontrast zu 
dem nachfolgenden Infinitiv „Gellen“ (V. 5), in dem sich die Spannung 
des Gedichts entlädt, die im Schlusswort „Tod“ (V. 6) endlich zur Ruhe 
kommt.  

Das sprachliche Rudiment, das dieses Gedicht darstellt, kann nun 
auf zweierlei Weise gedeutet werden. Entweder betreibt es negativ das 
Geschäft der Destruktion, um durch die Zerstörung der Form in den Kern 
der Realität des angstvoll erlebten Kriegsgeschehens vorzustoßen, oder 
es bewirkt positiv die Schaffung einer neuen, wenngleich 
fragmentarischen Form, die dem bedrohlich erlebten Daseinsgefühl im 
Kriege künstlerisch korrespondiert. Diese Ambiguität im 
expressionistischen Formbegriff hat eine Entsprechung in Walter 
Benjamins Begriff der Ruine, und zwar im Kontext seiner Analyse der 
barocken Allegorie, wie er sie in seiner 1923 bis 1925 entstandenen 

                                                 
60 Guth, Karl-Maria (Hrsg.), a.a.O., 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



121 

Habilitationsschrift Ursprung des deutschen Trauerspiels entfaltet hat. 
Das Strammsche Gedicht, als Ruine gedacht, wird so zur Vision eines 
Neuen, das Benjamin mit Bezug auf die Epoche des Barock 
folgendermaßen in Worte fasste: „Was da in Trümmern abgeschlagen 
liegt, das hochbedeutende Fragment, das Bruchstück: es ist die edelste 
Materie der barocken Schöpfung.“61 

Bevor wir uns der Interpretation weiterer Kriegsgedichte von 
August Stramm zuwenden, sei zunächst auf die literarische Richtung der 
Wortkunst im Sturm-Kreis um Herwarth Walden näher eingegangen, der 
Stramm künstlerisch wie persönlich außerordentlich nahe stand. Wie kein 
zweiter Künstlerkreis der Moderne hat sich die um Herwarth Walden und 
seine Zeitschrift Der Sturm (1910 – 1932) sich formierende Bewegung 
zu einem der bedeutendsten Organe avantgardistischer Kunst entwickelt 
und über zwei Jahrzehnte lang als solche behauptet. Neben der genannten 
Zeitschrift gab es außerdem auch die Sturm-Bühne, den Sturm-Verlag, 
die Sturm-Buchhandlung, die Sturm-Galerie, die Sturm-Kunstschule und 
die berühmten Sturm-Abende, bei denen expressionistische und 
futuristische Gedichte rezitiert und diskutiert wurden. Die Wortkunst des 
Sturm-Kreises wurde dabei nicht nur praktisch durch literarische Werke 
etwa von August Stramm realisiert, sondern auch theoretisch durch 
Essays von verschiedenen Mitgliedern des Sturm-Kreises propagiert. 
Von Herwarth Walden selbst erschien 1918 in Der Sturm ein Essay mit 
dem Titel Das Begriffliche in der Dichtung.62 In diesem Essay, der 
traditionelle von moderner Dichtung abzugrenzen sucht, spielt der 
Herausgeber der Wochenschrift für Kultur und die Künste – so der 
Untertitel der genannten expressionistischen Zeitschrift – das 
Ungegenständliche gegen das Gegenständliche, das Unwillkürliche 
gegen das Willkürliche, das Wort gegen den Satz aus: „Warum soll nur 
der Satz zu begreifen sein und nicht das Wort. Da doch der Satz erst das 
Begriffliche des Wortes ist. Nur die Wörter greifen den Satz zusammen. 
Wenn das einzelne Wort so steht, daß es unmittelbar zu fassen ist, so 
braucht man eben nicht viele Worte zu machen.“63 Das Wort ist nach 

                                                 
61 Benjamin, Walter (1978): Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 156. 
62 Der Sturm,  9 (1918), 66 – 67. Wieder abgedruckt in: Best, Otto F. (Hrsg.) (1976): 
Theorie des Expressionismus, Stuttgart: Reclam, 149 –156. 
63 Walden, Herwarth (1976): Das Begriffliche in der Dichtung. In: Best, Otto F. (Hrsg.), 
a.a.O., 155. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



122 

Walden der Garant der Wirkungsmächtigkeit der Dichtung. „Das Wort 
herrscht. Das Wort zerreißt den Satz, und die Dichtung ist Stückwerk. 
Nur Wörter binden. Sätze sind stets aufgelesen.“64 Wahre, 
ungegenständliche, unmittelbare Dichtung beruht nach Herwarth Walden 
darauf, die Bewegung des Wortes in sich sichtbar zu machen. In diesem 
Vorgang der Abstraktion ereignet sich zugleich eine Konkretion, das 
Absehen vom äußeren Zusammenhang der Wörter führt zu einer inneren 
Sichtbarkeit des Wortes. „Auch die innere Sichtbarkeit ist sinnlich 
sichtbar. Auch sie hat eine Oberfläche, die man fassen, also fühlen 
kann.“65 
 Lothar Schreyer, der von 1916 bis 1926 als Redakteur für 
Waldens Zeitschrift Der Sturm arbeitete, vertiefte den sprachmystischen 
Gedanken der „inneren Sichtbarkeit“ des Wortes in einem eigenen Essay 
mit dem Titel Expressionistische Dichtung,66 der in der Sturm-Bühne, 
dem Jahrbuch des Theaters der Expressionisten, im Sturm-Verlag 
1918 –1919 in mehreren Folgen erschien, und zwar mit einer Reihe von 
konkreten Beispielen voller sprachlicher Anschaulichkeit. Für Schreyer 
ist das Wortkunstwerk ein Nacheinander von Wortgestalten, die in ihrem 
bewegten Nebeneinander zu einer künstlerischen Einheit 
zusammengefügt sind. „Jedes Wort im Wortkunstwerk ist ein 
selbstständiger Wert. Alle Worte im Wortkunstwerk stehen untereinander 
in Beziehung. Diese Beziehung kann in der einzelnen Wortgestalt selbst 
gestaltet sein.“67 Gemäß dem Verständnis der expressionistischen 
Wortkünstler regiert das Wort den Satz, und nicht umgekehrt. „Die 
Wortreihe, der Satz hat nur dann einen über den konstruktiven Gedanken 
hinausgehenden Gedankeninhalt, wenn der Satz gleichwertig neben der 
einzelnen Wortgestalt steht. Der Satz ist dann für das Wort gesetzt.“68 
Der Dichter wird zum Wortschöpfer, der, wie Schreyer an anderer Stelle 
sagt, „jedes Wort neu zu schaffen“69 hat. Die sprachlichen Mittel, die von 
den expressionistischen Wortkünstlern beschworene Wortkonzentration 
zu gestalten, werden von Schreyer in seinem Essay im Einzelnen 
                                                 
64 Ebd., 156. 
65 Ebd., 156. 
66 Sturm-Bühne, 1918/1919, Folge 4/5, 19 – 20 sowie Folge 6, 1 – 2. Wieder 
abgedruckt in: Best, Otto F. (Hrsg.), a.a.O., 170 – 181. 
67 Schreyer, Lothar (1976): Expressionistische Dichtung. In: Best, Otto F. (Hrsg.), 
a.a.O., 175. 
68 Ebd., 176. 
69 Ebd., 176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



123 

exemplarisch aufgeführt.70 Dazu zählen auf der Wortebene etwa: die auf 
das Stammwort zurückgehende Wortverkürzung (z. B. bären für gebären, 
schwenden für verschwenden, wandeln für verwandeln); der Wegfall der 
Endungen der Deklination oder der Konjugation; das Fehlen des Artikels; 
Bildung von Neologismen (z. B. aus Kind das Verb kinden). Auf der 
Satzebene führt Schreyer folgende Beispiele ins Feld: die 
Wortumstellung; die Satzverkürzung; das Auslassen der Präpositionen; 
den Wegfall der Kopula; die transitive Verwendung intransitiver Verben. 
Im Prozess der Wortkonzentration verwandelt sich die einfache Aussage 
„Die Bäume und die Blumen blühen“ in den Wortsatz „Baum blüht 
Blume“, der gegebenenfalls noch bis in ein Einzelwort konzentriert 
werden kann, in ein „einziges allessagendes Wort“71. Schreyer schlägt in 
unserem Beispiel hierfür das Wort „Blüte“ vor und begründet dies 
folgendermaßen: „Die komplexe Vorstellung des Wortes Blüte umfaßt 
Baum und Blume im Blühen.“72 Im Anschluss an seine poetologischen 
Überlegungen zur Wortkonzentration fügt Schreyer noch Reflexionen zur 
Dezentration an, zu denen er etwa rechnet: die Wiederholung; die 
Parallelismen der Wortsätze; die Umkehrung der Wortstellung; die 
Abwandlung der Begriffe nach Unterbegriffen und Oberbegriffen; die 
Assoziation von Wortform zu Wortform. Zehn Leitsätze zur Poetik des 
Wortkunstwerks beschließen den Aufsatz von Schreyer, die folgerichtig 
in dem Postulat gipfeln: „An Stelle der Ästhetik setzen wir eine Lehre 
der Kunstmittel.“73 
 Im Hinblick auf die Prävalenz des Formalen in der Wortkunst im 
Allgemeinen und in Stramms Lyrik im Besonderen stellt sich 
unabweislich die Frage, inwieweit, abstrakt betrachtet, der artistisch 
konstruierten sprachlichen Form überhaupt noch Inhaltsaspekte 
abzumerken sind, oder inwieweit, konkret auf Stramms Kriegslyrik 
bezogen, aus ihr überhaupt noch spezifische inhaltliche Aussagen über 
den Krieg zu gewinnen sind, zumal Stramm in seinen Liebesgedichten, 
etwa in seinem 1915 erschienenen Lyrikband Du, genau dieselben 
formalen Prinzipien der Wortkunst angewendet hat wie in seinen 
Kriegsgedichten. 

                                                 
70 Ebd., 177 – 179. 
71 Diese Formulierung stammt von August Stramm aus seinem Brief an Herwarth 
Walden vom 11. Juni 1914! 
72 Schreyer, Lothar, a.a.O.,  178. 
73 Ebd., 180. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



124 

 Auf diese Frage soll abschließend im Rahmen der Interpretation 
weiterer Kriegsgedichte August Stramms näher eingegangen werden. 
Wir beginnen mit zwei Gedichten, die konkrete Kriegsszenen zum 
Gegenstand haben, und wenden uns zunächst dem aus zehn Versen 
bestehenden Gedicht Sturmangriff zu, dessen längere Anfangs- und 
Schlussverse die übrigen acht Verse, die aus fünf Einwortversen, einem 
Zwei- und zwei Dreiwortversen bestehen, auch optisch einrahmen. 
 

Aus allen Winkeln gellen Fürchte Wollen 
Kreisch 
Peitscht 
Das Leben 
Vor  
Sich 
Her 
Den keuchen Tod 
Die Himmel fetzen. 
Blinde schlächtert wildum das Entsetzen.74 

 
Der Anfang des Gedichts mit seinen intensiven akustischen 

Eindrücken (gellen, kreischen, peitschen) markiert den Moment, in dem 
Soldaten aus ihrer Stellung stürzen und im Sturm zum Angriff 
übergehen. Nicht von ungefähr hat Kurt Pinthus dieses Gedicht in den 
Sturz und Schrei überschriebenen ersten Teil seiner Anthologie 
Menschheitsdämmerung aufgenommen. Der seelische Aspekt dieses 
Geschehens wird durch das Wort „Fürchte“, dessen Bedeutung zwischen 
dem unüblichen Plural von „Furcht“ und dem Imperativ Singular von 
„fürchten“ changiert, sowie durch den substantivierten Infinitiv „Wollen“ 
zum Ausdruck gebracht. Die ersten drei Worte des Gedichts betonen die 
Universalität des Geschehens: „aus allen Winkeln“. Der mittlere Teil des 
Gedichts (V. 4 – 8) lässt sich auf zwei Arten lesen, je nachdem, ob man 
die in diesen Versen angedeutete Bewegung als in nur einer Richtung 
verlaufende oder aber als gestaute, ja ab einem gewissen Punkt sogar 
rückläufige Bewegung interpretiert. In der ersten Lesart peitscht das 
Leben den Tod vor sich her, der vor dem Leben gleichsam Reißaus 
nimmt. In der zweiten Lesart peitscht das Leben den Tod vor und vor 
sich. Im Reflexivpronomen „sich“ kommt diese Bewegung dann zum 
Stillstand, indem sie auf sich selbst zurück bezogen bzw. – im 

                                                 
74 Guth, Karl-Maria (Hrsg.), a.a.O. 40 – 41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



125 

lateinischen Sinne des Wortes „reflexiv“ – zurück gebogen wird. Das 
Leben peitscht in dieser Lesart den Tod nun plötzlich her, der Tod 
kommt drohend auf es zu und verrichtet dementsprechend auch in den 
beiden gereimten Schlussversen sein umfassendes Zerstörungswerk. Die 
Universalität des Geschehens wird hier durch den Plural „die Himmel“ 
betont, und „fetzen“ kann (nicht zuletzt als präfixlose Schwundform von 
„zerfetzen“) sowohl eine Bewegung meinen, als auch das Resultat dieser 
Bewegung: den in Fragmente zersprengten Himmel, zusammenhanglose 
Bruchstücke aus dem Weltgebäude des kosmischen Äthers. Der auf 
diesen Vers folgende gereimte Schlussvers, der den Charakter einer 
Sentenz hat, führt dann in der Personifikation des Entsetzens die 
Brutalität des Kampfgeschehens noch einmal deutlich vor Augen. Der 
Neologismus „wildum“ setzt die Erfahrung der Totalität (ringsum) mit 
der Wildheit des grimmig tobenden Schlachtgeschehens in eins, und der 
Neologismus „schlächtert“ steigert die Grausamkeit der Schlacht zur 
blindwütigen Aktivität eines Schlächters, eines Fleischers, Fleischhauers 
und Fleischhackers, dem es nur noch um das blutige Zerstückeln des in 
die Schlacht geworfenen Menschenmaterials geht. 
 August Stramms Gedicht Schrapnell bringt dann einen weiteren 
Aspekt des Kampfgeschehens im Ersten Weltkrieg zur Darstellung. 

 
Der Himmel wirft Wolken 
Und knattert zu Rauch. 
Spitzen blitzen. 
Füße wippen stiebig Kiesel 
Augen kichern in die Wirre 
Und 
Zergehren.75 

 
Die Explosion eines Schrapnells erzeugt ein Konglomerat von 

optischen Eindrücken (Himmel, Wolken, Rauch, blitzende 
Bajonettspitzen), die durch ein die Explosion begleitendes Knattern 
akustisch untermalt werden. Im neologistischen Adjektiv „stiebig“ wird 
die rasche Bewegung des durch die Luft Fliegens, des 
Auseinanderwirbelns wie auch des Davonlaufens gleichsam still gestellt 
bzw. durch das Verb „wippen“ in eine rhythmisch hin und her bzw. auf 
und ab schwingende Bewegung übersetzt. In diesem Moment ist die 
äußere Wahrnehmung völlig ausgeschaltet, was durch den grotesken Satz 
                                                 
75 Ebd., 44. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



126 

„Augen kichern in die Wirre“ zum Ausdruck gebracht wird wie auch 
durch den paradoxen Neologismus „zergehren“: Begehren, Verlangen, 
Wünschen (ahd. gerōn; mhd. geren) vergehen gleichsam vor der Gewalt 
des äußeren Geschehens, die innere Anteilnahme fällt der Zerstörung 
anheim und löst sich in Nichts auf. 
 Das Leid und die Trauer über die im Kriege Gefallenen kommt in 
zwei weiteren Gedichten August Stramms literarisch zur Darstellung. 
Zunächst sei auf das Gedicht Gefallen näher eingegangen: 

 
Der Himmel flaumt das Auge 
Die Erde krallt die Hand 
Die Lüfte sumsen 
Weinen 
Und 
Schnüren 
Frauenklage 
Durch 
Das strähne Haar.76 

 
Das neunzeilige Gedicht ist um den Einwortvers „Und“ (V. 5) 

zentriert, der das Scharnier zwischen dem Tod eines Soldaten auf dem 
Schlachtfeld im ersten Teil (V. 1 – 4) und der Klage einer Frau über den 
im Kriege Gefallenen im zweiten Teil des Gedichtes (V. 6 – 9) bildet. 
Verbunden sind die beiden Teile durch die Lüfte, die summen 
(„sumsen“) und raunen, weinen und klagen und damit das äußere 
Geschehen mit der inneren Anteilnahme verbinden („schnüren“). Die 
Lüfte weben gleichsam die Klage der Frau, die diesen Verlust erlitt, in 
das strähnige Haar des Gefallenen ein und fügen so das durch den Krieg 
Auseinandergerissene in Trauer und Klage elegisch wieder zusammen. 
 Das Gedicht Kriegsgrab von August Stramm befasst sich 
ebenfalls mit dem Aspekt der Trauer und der Klage. In seinem ersten 
Vers verwandelt es die starre Form des Grabkreuzes dynamisch in eine 
flehentliche Geste des Leids und des Schmerzes: 
 

Stäbe flehen kreuze Arme 
Schrift zagt blasses Unbekannt 
Blumen frechen 
Staube schüchtern. 
Flimmer 

                                                 
76 Ebd., 41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



127 

Tränet 
Glast 
Vergessen.77 

 
Doch die flehentliche Geste steht in starkem Kontrast zu der 

zagenden, zögerlichen, schüchternen oder einschüchternden Atmosphäre, 
die das Kriegsgrab umgibt. Allein die Blumen stechen keck, respektlos 
und provokativ davon ab, als erhöben sie Einspruch gegen das 
Schwinden der Erinnerung an den Gefallenen. Die vier Einwortverse des 
zweiten Teils führen dann diese annihilierende Bewegung zu Ende. Wie 
bei einem Filmriss schwinden glimmernder Schein, Glanz und 
Schimmern unter Tränen im Vergessen dahin. 
 Zwei Gedichte, die den Krieg als solchen charakterisieren, mögen 
den Kreis dieser kurzen Interpretationen Strammscher Kriegslyrik 
abrunden. Zunächst das Gedicht Krieg: 

 
Wehe wühlt 
Harren starrt entsetzt 
Kreißen schüttert 
Bären spannt die Glieder 
Die Stunde blutet 
Frage hebt das Auge 
Die Zeit gebärt 
Erschöpfung 
Jüngt 
Der Tod.78 

 
Bilder des Leids und des Todes sind in diesem Gedicht mit 

Bildern der Geburt und der Niederkunft zusammengeführt. Das erste 
Wort des Gedichts Wehe spielt dabei exemplarisch sowohl auf das Weh 
wie auch auf die das Gebären begleitenden Wehen an. Entsetzen, 
Erschütterung und Aufgewühltsein sind Bestandteil dieses blutigen 
Kreißens, wobei hier kein Mensch gebiert, sondern die personifizierte 
Zeit. Die letzten vier Verse lassen sich gleichsam nach der Art eines 
Anagramms lesen. Die Zeit gebiert Erschöpfung, die der Tod wiederum 
verjüngt. Zeit und Tod treiben gewissermaßen ein ewiges Spiel mit einer 
unerschöpflichen Erschöpfung, einem endlosen Zu-Ende-Kommen, das 
die Qualen eines Tantalus und eines Sisyphos nur noch steigert, durchaus 
                                                 
77 Ebd., 50 – 51. 
78 Ebd.,. 43 – 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



128 

im Sinne Camus’, der die Absurdität der menschlichen Existenz als 
Ausgangspunkt der menschlichen Revolte postulierte. 
 Das kreuzgereimte Gedicht Werttod schließlich kann als Choral 
gelesen werden, der die conditio humana als irdisches Jammertal deutet, 
wobei dem Menschen hier der rettende Ausweg im Sinne einer 
christlichen Erlösungshoffnung verwehrt bleibt. 

 
Fluchen hüllt die Erde 
Wehe schellt den Stab 
Morde keimen Werde 
Liebe klaffen Grab 
Niemals bären Ende 
Immer zeugen Jetzt 
Wahnsinn wäscht die Hände 
Ewig 
Unverletzt.79 

 
Die Erde ist gänzlich verflucht. Der Rettung bringende Stab des 

Mose, der sich vor dem Pharao in eine Schlange verwandelt, der über 
Ägypten die Froschplage bringt, der das Rote Meer teilt und in der Wüste 
Leben spendendes Wasser aus einem Felsen quellen lässt, ist durch das 
Leid der Welt zerschellt. Mord keimt Neues, Liebe geht zugrunde. 
Niemals wird dieser Zustand enden, immerzu wird dieses jammervolle 
Jetzt fortgezeugt. Das einzig Ewige, Sakrosankte, Intakte und Integre 
sind die Hände, die in diesem Falle aber nicht in Unschuld, sondern in 
Wahnsinn gewaschen werden. Allein der Kreuzreim des Gedichts 
erinnert schwach und von ferne an einen möglichen Ausweg aus diesem 
theatrum mundi horribile. 
 Anhand der Interpretation dieser Kriegsgedichte von August 
Stramm ist deutlich geworden, dass trotz ihrer artistisch konstruierten 
sprachlichen Form, welche Bedeutungen im wahrsten Sinne des Wortes 
freisetzt, in ihnen durchaus noch Inhalte transportiert werden, die 
dadurch um so zentraler auf den Krieg Bezug nehmen, als sie dessen 
ubiquitäres Werk der Zerstörung im Sprach- und Wortmaterial realisieren 
und deutlich sichtbar machen. Stramms Poesie versenkt sich dabei in 
einer gleichsam sprachmystischen Art und Weise ins einzelne Wort, bis 
dieses – um es in Analogie zur mystischen Blickwendung nach innen, 
dem μύειν der Mysterien, zu formulieren – sein Auge aufschlägt. 

                                                 
79 Ebd., 40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



129 

Benjamins Definition der Aura als „einmaliger Erscheinung einer Ferne, 
so nah sie sein mag“80 wäre dem ebenso zu attachieren wie der 
Aphorismus von Karl Kraus: „Je näher man ein Wort ansieht, desto 
ferner sieht es zurück.“81 
 
Literatur 
 
Anz, Thomas (1996): Vitalismus und Kriegsdichtung. In: Wolfgang J. 

Mommsen (Hrsg.): Kultur und Krieg. Die Rolle der 
Intellektuellen, Künstler und Schriftsteller im Ersten 
Weltkrieg, München: R. Oldenbourg, 235 – 247. 

Anz, Thomas / Vogl, Joseph (Hrsg.) (1982): Der Dichter und der 
Krieg. Deutsche Lyrik 1914-1918, München / Wien: Hanser. 

Benjamin, Walter (1977): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 
Reproduzierbarkeit. In: Ders., Illuminationen. Ausgewählte 
Schriften, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 136 – 169. 

Benjamin, Walter (1978): Ursprung des deutschen Trauerspiels, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Benn, Gottfried (1980): Das Hauptwerk. Bd. 1: Lyrik, Wiesbaden / 
München: Limes. 

Best, Otto F. (Hrsg.) (1976): Theorie des Expressionismus, Stuttgart: 
Reclam. 

Bode, Dietrich (Hrsg.) (1974): Gedichte des Expressionismus, 
Stuttgart: Reclam. 

Detering, Nicolas (2013): Kriegslyrik im Ersten Weltkrieg – 
Germanistische Perspektiven. In: Detering,  Nicolas / 
Fischer, Michael /  Gerdes, Aibe-Marlene (Hrsg.): Populäre 
Kriegslyrik im Ersten Weltkrieg, Münster: Waxmann, 9 – 40. 

Guth, Karl-Maria (Hrsg.) (2013): August Stramm. Tropfblut. Gedichte 
aus dem Krieg, Berlin: Contumax-Hofenberg. 

Holthusen, Hans Egon (1977): Rainer Maria Rilke in Selbstzeugnissen 
und Bilddokumenten, Hamburg: Rowohlt. 

Klose, Werner (Hrsg.) (1987): Deutsche Kriegsliteratur zu zwei 
Weltkriegen, Stuttgart: Reclam. 

                                                 
80 Benjamin, Walter (1977): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 
Reproduzierbarkeit. In: Ders., Illuminationen. Ausgewählte Schriften, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp,142. 
81 Die Fackel vom 8. Juli 1911 (Nr. 326/327/328, XIII. Jahr). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag



130 

Korte, Hermann (1981): Der Krieg in der Lyrik des Expressionismus. 
Studien zur Evolution eines literarischen Themas, Bonn: 
Bouvier. 

Mann, Thomas (1977): Gedanken im Kriege (1914). In: Kurzke, 
Hermann (Hrsg.): Thomas Mann. Essays. Bd. 2: Politische Reden 
und Schriften, Frankfurt am Main: S. Fischer, 23 –37. 

Pinthus, Kurt (Hrsg.) (1982): Menschheitsdämmerung. Ein Dokument 
des Expressionismus, Hamburg: Rowohlt. 

Radrizzani, René (Hrsg.) (1979): August Stramm. Dramen und 
Gedichte, Stuttgart: Reclam. 

Rilke, Rainer Maria (1980): Werke in sechs Bänden. Bd. 3: Gedichte 
und Übertragungen, Frankfurt am Main: Insel. 

Schöning, Matthias (2010): „Gewaltkur. Expressionistische Lyrik der 
Vorkriegszeit“. In: Euphorion 4/2010, 413 – 433. 

Vietta, Silvio (Hrsg.) (1976): Lyrik des Expressionismus, München/ 
Tübingen: Deutscher Taschenbuch Verlag / Max Niemeyer. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:11 UTC)
BDD-A29212 © 2018 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

