
LA  GRAMMAIRE  DE  PĀNINI : QUAND  LA  CONSCIENCE 
LINGUISTIQUE D’UN GRAMMAIRIEN  DEVIENT  CELLE  

DE  TOUTE UNE COMMUNAUTÉ1 

ÉMILIE AUSSANT 

Abstract. The oldest known Sanskrit grammar, the Aṣṭādhyāyī of Pāṇini, described 
by Leonard Bloomfield as “one of the greatest monuments of human intelligence”, is 
one of the most well-known reference grammar. Its descriptive characteristic, its 
completeness linked to its conciseness, the absence of philosophical intrusion, etc. 
account for its role as a “model” grammar. The Aṣṭādhyāyī also constitutes a reference 
because of the language it describes: the eternal, the sacred Sanskrit language. This 
paper reviews the main reasons – qualities of the grammar itself and qualities of the 
described language – which explain why this grammar has become a “reference”. 

 INTRODUCTION 

La grammaire de Pāṇini, l’Aṣṭādhyāyī « [Formulaire] en huit leçons » (A 
infra), est le plus ancien traité connu de grammaire sanskrite. Souvent qualifiée de 
« chef d’œuvre » en matière d’organisation et de description linguistique, elle 
semble tout indiquée pour illustrer la notion de « grammaire de référence ». Après 
une brève présentation du traité pāṇinéen, le présent article s’attachera, dans un 
premier temps, à rappeler les principales qualités de la grammaire qui font que 
cette dernière est devenue une « référence » puis soulignera, dans un second temps, 
les qualités de la langue décrite, qui contribuent, elles aussi, à asseoir l’autorité de 
la grammaire.  

 1. PRÉSENTATION  DU TRAITÉ PĀNINÉEN 

L’Aṣṭādhyāyī de Pāṇini décrit la langue dont ce dernier était locuteur, 
une variété linguistique commune qui recouvre la langue sacrée dite chandas 
(« mètre / texte versifié »)  – le sanskrit  védique – et la langue parlée ordinaire – le 
 

1 Cet article est la version légèrement remaniée d’une communication donnée dans le cadre du 
colloque « Les grammaires de référence », organisé par Franck Alvarez-Pereyre et Sylvie 
Archaimbault les 9 et 10 novembre 2006, au Centre d’Études Slaves de Paris. 

RRL, LIII, 4, p. 377–387, Bucureşti, 2008 

. 

. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



 Émilie Aussant 2 378 

sanskrit classique –, dite bhāṣā2. Le traité composé par Pāṇini illustre la 
manière dont son auteur utilise, dans la pratique, son savoir de la langue et de ses 
variantes ; il s’agit véritablement d’une représentation très codifiée de la 
conscience linguistique d’un érudit indien du IVe siècle avant notre ère. 
L’ouvrage consiste en un ensemble de formules appelées sūtra3 ; il s’agit 
d’énoncés généralement brefs (moins de cinq mots), dont la longueur peut aller 
cependant de un à vingt mots. L’Aṣṭādhyāyī compte un total avoisinant les 
quatre mille sūtra. Ce style de composition se caractérise par l’économie, qui 
permet l’apprentissage par cœur des traités (ceux-ci étaient et sont toujours 
transmis oralement). Un sūtra doit impérativement être considéré en contexte car la 
reconduction implicite de mots et de nombreuses présuppositions le lient 
étroitement à ce qui le précède ainsi qu’au contexte général. La grammaire de 
Pāṇini consiste en un système dérivationnel par lequel des unités, mais 
également des phrases comportant ces unités, sont construites, en nombre 
théoriquement infini, par l’adjonction d’affixes à des bases : elle peut donc être 
considérée comme une « grammaire générative » (elle décrit la génération, c’est-à-
dire la formation, de toutes les phrases correctes possibles de la langue). Le point 
de départ, dans la dérivation, est une base (prakṛti) à laquelle s’ajoutent des 
suffixes (pratyaya) sous certaines conditions sémantiques. Ces opérations de 
suffixation aboutissent à l’unité mot (pada) et la combinaison de plusieurs pada 
conduit à la phrase (vākya)4. Le procès, qui est exprimé par la racine verbale, est 
conçu comme le centre de tout énoncé : le locuteur construit un énoncé à partir du 
désir d’exprimer un sens et ce sens part de l’expression de l’action. Il relie ensuite à 
cette base verbale, dans un certain ordre, les éléments nominaux exprimant les 
participants ou actants (kāraka) qui interviennent de façon directe dans 
l’accomplissement de l’action.  
 Le traité pāṇinéen est accompagné de trois autres textes, qui fournissent le 
matériel linguistique « de base » : une liste des sons de la langue 
(akṣarasamāmnāya), un recueil des racines verbales classées en dix catégories 
selon la formation du présent (dhātupāṭha) et un ensemble de listes de noms, 
pronoms, numéraux etc. qui ont en commun certaines caractéristiques 
dérivationnelles (gaṇapāṭha). L’usage, dans l’Aṣṭādhyāyī, de références 
 

2 On peut préciser que pour Pāṇini, il n’y a pas de distinction chronologique entre ces deux 
langues, le chandas ne représente pas pour lui un état plus ancien de la bhāṣā (ce qu’il est en réalité). 
Le grammairien pense décrire une seule et même langue, qui ne comporterait que des variétés. Sur 
l’histoire de la langue sanskrite, cf. notamment Bloch (1934) et Renou (1956). 

3 Georges-Jean Pinault rappelle que le terme sūtra « désigne originellement le « fil », le 
« cordon » : à l’image du fil passant à travers une série de perles, ce genre de prose technique consiste 
à mettre bout à bout de petites notations, liées entre elles par la reconduction tacite de mots et de 
présuppositions » (1989, p. 332). 

4 Pour une illustration concrète de ce processus génératif, cf. les exemples donnés par Pinault 
(1989, p. 387–390). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



3 La grammaire de Pāṇini 379 

brèves à tel type de racine ou à telle série de noms présuppose la connaissance de 
ces trois lexiques ; ces derniers sont donc étroitement liés au traité. 
 Il appert de cette brève description que la grammaire de Pāṇini n’est pas un 
manuel pratique du sanskrit : son organisation et son fonctionnement ne répondent 
pas aux besoins d’un débutant dans cette langue, c’est une grammaire qui s’adresse 
aux locuteurs natifs du sanskrit.  

 2. LES  QUALITÉS  DE  LA  GRAMMAIRE  DE  PĀNINI 

 2.1. Son organisation 

L’Aṣṭādhyāyī est d’abord un modèle de par son organisation, 
particulièrement élaborée. Les principaux traits qui en témoignent sont les suivants : 

a) une formulation très économe, qui s’explique en partie par les contraintes 
de l’enseignement oral et de la mémorisation. Cette « économie » est rendue 
possible par des procédés tels que l’utilisation d’abréviations et de sigles (par 
exemple, haL qui renvoie à toutes les consonnes et semi-consonnes, soit trente-
trois phonèmes ou encore sUP qui désigne l’ensemble des désinences nominales, 
soit vingt-et-un morphèmes) ou encore le procédé de la récurrence (anuvṛtti) 
qui dispense de répéter un terme valable et nécessaire dans toute une série de 
règles. La grande concision du traité pāṇinéen en fait un modèle de référence 
pour le genre du sūtra, mais elle s’accompagne d’un corrélat inévitable : le traité 
est incompréhensible sans les commentaires (principalement les Vārttika de 
Kātyāyana et le Mahābhāṣya de Patañjali5) qui l’accompagnent et fournissent les 
exemples. Ce fait explique en partie pourquoi l’Aṣṭādhyāyī, bien que souvent 
présentée comme la grammaire sanskrite de référence, n’a pas toujours été utilisée 
comme telle en Inde : d’autres systèmes, plus simples, ont été employés pour cela 
et les lettrés indiens spécialistes de grammaire eux-mêmes sont initiés à travers 
eux. Ces manuels6, dont le plus connu est la Siddhāntakaumudī de Bhaṭṭoji 
Dīkṣita, réorganisent les sūtra en un ordre plus pédagogique, en grandes 
divisions (phonétique, flexion nominale, relations casuelles, morphologie verbale, 
dérivés nominaux, composition) et, de fait, perdent la spécificité de l’enseignement 
pāṇinéen qui privilégiait un ordre génératif. Néanmoins, de telles grammaires 
ne remettent pas en cause l’autorité de l’Aṣṭādhyāyī et se présentent toujours 
comme ses héritières. La grammaire de Pāṇini, parce qu’elle est un modèle du 
genre du sūtra mais également pour les raisons que nous verrons par la suite, reste 
un traité grammatical propre à la spéculation et aux discussions, ce qui explique sa 
renommée auprès des lettrés indiens ; 
 

5 Un tableau, en fin d’article, présente succinctement les différents textes mentionnés. 
6 Le plus ancien daterait du Xe siècle. 

. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



 Émilie Aussant 4 380 

b) son fonctionnement sophistiqué, qui est régi par sept types de règles, 
distribuées inégalement dans tout le traité. Ces dernières sont distinguées d’après 
leur fonction, parmi lesquelles : les définitions (qui permettent de classer les unités 
en leur donnant un nom technique), les métarègles (qui servent à comprendre et à 
contrôler l’interaction des règles dans les dérivations), les règles opératoires (qui 
prescrivent des additions, des substitutions, des effacements etc.7), des règles 
d’extension (qui élargissent le champ d’application d’autres règles), des règles de 
limitation, etc. On ne saurait dresser la table des matières du traité pāṇinéen car 
ce dernier ne progresse pas selon un plan linéaire qui se fonderait, par exemple, sur 
les parties du discours. Les huit leçons peuvent toutefois être réparties en trois 
groupes : le premier groupe, qui rassemble les leçons 1 et 2, concerne 
essentiellement les notions fondamentales, les procédés techniques, les désinences 
et les fonctions ; le deuxième groupe, qui se compose des leçons 3 à 5, constitue le 
noyau du traité, entièrement consacré à la dérivation ; le troisième groupe, qui 
réunit les leçons 6 à 8, concerne les résultats (c’est-à-dire les mots) obtenus après 
application des règles du deuxième groupe et traite essentiellement des 
phénomènes de jonction ainsi que de l’accent ; 

c) l’existence de conventions d’organisation de la grammaire, de principes 
gouvernant la corrélation entre les règles et surtout, d’un métalangage extrêmement 
riche et ingénieux : Pāṇini recourt à l’accentuation (un certain type d’accent 
frappait, à l’origine, les termes des règles gouvernantes, afin de les distinguer des 
autres types de règles8), à toute sorte d’abréviations (cf. les exemples évoqués en 
2.1 a), aux cas9, à des termes techniques qui vont du simple phonème (/i/ est 
employé comme marqueur après certaines racines verbales pour indiquer que ces 
dernières subissent certaines modifications) à des termes de l’usage courant 
(comme lopa, « disparition » dans l’usage courant et « élision, amuïssement » dans 
le contexte grammatical). L’autonymie fait également l’objet d’une règle 
particulière10. Tous ces faits témoignent de la réflexion particulièrement élaborée 
du grammairien sur la relation entre son discours et l’objet de son discours.  
 

7 Là encore, on notera une grande similitude avec les manipulations prescrites dans les 
grammaires génératives occidentales. 

8 Ce principe fait l’objet de la règle A 1.3.11 svaritena-adhikāraḥ : « Une règle gouvernante 
(adhikāraḥ) [est marquée] par l’accent modulé (svaritena) ». 

9 Notamment dans la formulation du processus de substitution : le substitut est fléchi au 
nominatif, le substituende est fléchi au génitif, l’élément constituant le contexte gauche est fléchi à 
l’ablatif, l’élément constituant le contexte droit est fléchi au locatif. On obtient donc le schéma 
général suivant : « après A (ablatif), à la place de X (génitif) [vaut] S (nominatif) devant B (locatif) ». 
Exemple : règle A 6.1.77 ikaḥ yaṇ aci : « [Les phonèmes] y - v - r - l (yaṇ fléchi au nominatif) 
[remplacent respectivement les phonèmes] i - u - ṛ - ḷ (ikaḥ fléchi au génitif) devant une voyelle (aci 
fléchi au locatif). » 

10 Cf. A 1.1.68 svaṃ rūpaṃ śabdasya-aśabdasaṃjñā : « Une expression se dénote elle-même 
(svaṃ rūpaṃ śabdasya) à moins qu’elle ne soit un terme technique grammatical (aśabdasaṃjñā). » 
Sur les différentes interprétations de cette règle par les grammairiens indiens, cf. notamment Aussant 
(2005). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



5 La grammaire de Pāṇini 381 

 2.2. Son « impact » : révéler l’organisation de la langue à ses locuteurs 

La grammaire de Pāṇini est également un modèle de par l’influence qu’elle 
a exercé sur les locuteurs du sanskrit. Si, au départ, la visée de l’Aṣṭādhyāyī est 
essentiellement descriptive, cette dernière finit par constituer une norme qui servira 
de référence pour déterminer la correction de la langue classique.  

Entre Pāṇini (que l’on situe vers le IVe siècle avant notre ère) et les 
environs de l’ère chrétienne, se déroulent un certain nombre de bouleversements 
idéologiques, sociaux et politiques : la culture brāhmanique (héritière directe de la 
culture védique) est mise à mal par le bouddhisme et le jaïnisme émergeants. La 
langue sanskrite évolue alors dans un environnement de diverses langues 
vernaculaires (les prākrits) qui accèdent au statut de langues officielles, littéraires 
et religieuses. Aux environs de l’ère chrétienne, le sanskrit perd un trait 
particulièrement vivant : l’accent. C’est là le signe de son passage à l’état de langue 
seconde, résultat d’une éducation spécifique. Dans les siècles qui suivent, la 
grammaire devient une source nécessaire à l’apprentissage du sanskrit et 
l’enseignement des trois grammairiens (Pāṇini, Kātyāyana et Patañjali, qui 
constituent la « trinité de sages » − munitraya) est élevé, par la tradition des lettrés 
indiens, au rang de norme et de référence du bon langage11. Nous avons là la 
réponse indienne à l’une des questions qui animent ce colloque, à savoir 
« comment une grammaire devient-elle « grammaire de référence ? » : à partir du 
moment où les grammairiens n’ont plus d’accès direct à l’usage du sanskrit, que 
leurs seules sources sont les travaux de leurs prédécesseurs, ceux-ci (i.e., leurs 
prédécesseurs et leurs travaux) acquièrent une dimension religieuse et une autorité 
qui s’établit de fait.  

Ce n’est qu’à partir de cette époque que la langue a été appelée « sanskrit ». 
La tradition des lettrés indiens donne le mot saṃskṛta comme signifiant la 
forme de parole « construite » ou « apprêtée » par la grammaire de Pāṇini, c’est-
à-dire lorsqu’elle est accompagnée de la conscience de ses structures de formation. 
Par sa description en effet, Pāṇini révèle au locuteur l’organisation de la langue. 
Qu’est-ce que cela implique ? Un locuteur pourvu d’une conscience linguistique 
aiguë peut infléchir l’usage qu’il fait de sa langue et l’adapter volontairement à des 
fonctions nouvelles. Il peut également, à son niveau, empêcher son évolution 
spontanée. L’Aṣṭādhyāyī dote donc ses utilisateurs d’outils qui leur permettent 
de ne pas s’écarter du bon usage de leur langue et donc, de le conserver. Cette 
conscience linguistique des érudits indiens n’est pas nouvelle : c’est une 
 

11 Le premier grammairien qui qualifie Pāṇini, Kātyāyana et Patañjali de śiṣṭa ou de ṛṣi 
(« sage ») est Bhartṛhari (Ve siècle). C’est donc à partir du moment où l’accès au sanskrit n’est plus 
direct (les seules sources sont les travaux des grammairiens antérieurs) que la « trinité de sages » 
revêt une dimension religieuse. Sur ce point, cf. Deshpande (1998). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



 Émilie Aussant 6 382 

conséquence directe d’une volonté de conservation des textes védiques, en vue de 
leur transmission orale, de maître à disciple. Pour transmettre ces textes le plus 
fidèlement possible, plusieurs modes de récitations ont été élaborés, impliquant 
tous une analyse morpho-phonologique très poussée de la langue. Pourquoi cette 
volonté de conserver la forme correcte de la langue ? Réussir un rite, c’est réussir 
la prière qui l’accompagne. Si cette dernière n’est pas formulée et comprise 
correctement, son efficacité est remise en cause : ce qui est « bien dit » est donc 
l’expression d’une pensée juste et constitue une source de mérite et de félicitée. 
Cette codification de la récitation des textes religieux se prolonge par une 
codification de l’emploi de la langue, comprenant quatre disciplines auxiliaires : la 
phonétique (śikṣā), la grammaire (vyākaraṇa), le lexique (nighaṇṭu) et la 
métrique (chandas). La grammaire fait donc partie, depuis une période très ancienne, 
des textes que les récitants védiques doivent connaître et s’attacher à préserver. 

 2.3. Son rayonnement 

La grammaire de Pāṇini est un modèle enfin de par son rayonnement. Sur 
le plan historique, l’influence exercée par l’Aṣṭādhyāyī est sans commune 
mesure : l’œuvre de Pāṇini, première codification connue des règles de la langue 
sanskrite, a éclipsé tous les travaux antérieurs et n’a pas été égalée depuis (en 
théorie car, comme nous l’avons évoqué précédemment, sur le plan pratique, même 
les lettrés indiens sont formés à la grammaire par le biais d’ouvrages remaniés, 
telle la Siddhāntakaumudī de Bhaṭṭoji Dīkṣita, qui a remplacé 
l’enseignement proprement pāṇinéen). L’Aṣṭādhyāyī, qui a fait l’objet de 
nombreux commentaires et sous-commentaires, constitue l’ouvrage fondateur de 
l’ensemble de la tradition grammaticale, tant sanskrite que moyen-indienne. Elle 
sert par ailleurs de référence aux écoles non-pāṇinéennes, c’est-à-dire aux 
écoles bouddhistes et jaïnes, ainsi qu’à certaines écoles non-sanskrites (certaines 
grammaires tamoules s’en sont inspirées). Ces écoles se démarquent du modèle 
pāṇinéen en ce qu’elles adoptent généralement un plan thématique (elles 
renoncent donc au modèle génératif) et en ce qu’elles ne prennent en compte ni les 
règles relatives à la langue védique ni celles relatives à l’accentuation. Même s’il 
est empreint, sur la longue durée, d’une diversification linguistique remarquable, le 
monde indien n’a connu finalement qu’une seule grammaire12.  
 Le traité pāṇinéen a également donné naissance à une riche tradition 
d’exégèse, dont l’influence dépasse largement le cadre de la grammaire pure et se 
fait sentir en particulier dans les écoles de logique et d’herméneutique. La 
grammaire constitue, dans la culture indienne, le modèle de raisonnement et 
d’analyse du réel, tout comme l’ont été les mathématiques en Occident. 
 

12 Cf. Pinault (1989: 340). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



7 La grammaire de Pāṇini 383 

 3. LES  QUALITÉS  DE  LA  LANGUE  DÉCRITE 

 Les qualités de la langue sanskrite ont certainement contribué à la renommée 
du traité pāṇinéen. Trois d’entre elles semblent avoir joué un rôle majeur sur ce 
plan.  

 3.1. La variété la plus « pure » 

Pāṇini était vraisemblablement originaire du Nord-Ouest du sous-continent 
indien (l’actuel Pakistan) et il se trouve que, dans certains textes religieux, la 
variété linguistique parlée au Nord est considérée comme la plus « pure ». On peut 
citer, à titre d’exemple, cet extrait du Kauśītakī Brāhmaṇa VII.613 :  

tasmād udīcyāṃ diśi prajñātatarā vāg ucyata udañca 
u eva yanti vācaṃ śikṣituṃ yo vā tata āgacchati 
tasya vā śuśrūṣante « Dans la région du Nord, la langue est parlée 
très distinctement. C’est pourquoi [les gens] vont au Nord pour apprendre la 
langue ; ou, si quelqu’un vient de là, ils désirent entendre (i.e., apprendre) de 
lui. »  

Précisons toutefois que la langue de Pāṇini, perçue comme exemplaire donc, 
était plus la langue de sa classe (celle des techniciens savants de la religion 
védique) que celle d’une région. Elle s’est répandue sur un territoire immense, sans 
doute du fait de l’influence qu’exerçaient ces techniciens dans les sphères 
religieuse et intellectuelle. Cette classe vivait en symbiose avec les autres classes 
d’obédience védique et la langue qu’elle employait s’adaptait de fait partout où on 
l’utilisait. Il reste néanmoins peu probable que les membres des autres classes 
l’aient utilisée, même s’ils la comprenaient. 

 3.2. Une langue sacralisée au plus haut degré 

 La langue sanskrite a été sacralisée au degré le plus élevé : la conception de 
la parole divinisée ou transcendée est fort ancienne14 et, généralement, parole et 
sanskrit ne font qu’un. Pendant longtemps, en effet, le sanskrit ne sera pas conçu 
comme un idiome parmi d’autres mais comme constituant véritablement LE 
langage, la langue des dieux, celle des héros et des brāhmanes (ces derniers étant 
de véritables « dieux sur terre » puisqu’ils assurent la direction du haut culte). 
Pierre-Sylvain Filliozat rappelle les trois caractéristiques de la langue sanskrite qui 
fondent sa sacralisation : l’éternité, la transcendance et le caractère salvateur (1992, 
p. 52−59). 
 

13 Cité par Scharfe (1977: 106). 
14 La parole a été divinisée en raison de sa puissance : le terme vāc (« parole ») est le nom 

d’une déesse védique. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



 Émilie Aussant 8 384 

 C’est dans la sphère grammaticale que la conception du sanskrit comme 
parole éternelle apparaît. Les deux grammairiens Kātyāyana et Patañjali en effet, 
décrivent la langue qu’ils étudient comme étant siddha « déjà réalisée ». La langue 
existe depuis toujours : elle est reçue comme un héritage des aînés, qui l’ont eux-
mêmes reçue de leurs aînés ; la langue est « déjà là » au moment où l’on s’en sert : 
on ne la conçoit pas comme pouvant être créée à aucun point initial du temps. De 
cette idée de non-création naît l’idée de permanence. Rappelons également que le 
sanskrit est la langue du Veda, lui-même éternel. 
 L’idée de parole transcendée prend sa source dans la sphère religieuse : on l’a 
évoqué précédemment, la réussite d’un rite tient avant tout à l’invocation qui 
l’accompagne. La parole étant l’instrument principal du rituel, elle apparaît bien 
vite comme pourvue d’un pouvoir caché, la différenciant de la parole ordinaire. Les 
poètes védiques se sont intéressés à cette parole sibylline et ont vu, dans son 
pouvoir, le brahman, c’est-à-dire l’absolu (ou encore la réalité principielle, Dieu 
sous sa forme la plus abstraite). La parole reçoit ainsi, dans le cadre de cette 
conception, le statut métaphysique le plus élevé. 
 L’idée de parole salvatrice, enfin, naît au croisement des sphères 
grammaticale, philosophique et religieuse. C’est à travers l’étude du langage, donc 
par l’apprentissage des enseignements délivrés par les trois sages-grammairiens 
Pāṇini, Kātyāyana et Patañjali, qui « purifient » la parole en permettant de 
distinguer ce qui relève d’une corruption humaine de ce qui relève du langage 
éternel, que le sujet va prendre conscience du brahman et pourra accéder à la 
délivrance. La grammaire apparaît, dans ce contexte, comme une science divine : 
elle est un facteur de purification de la connaissance de la parole. 

 3.3. Une langue de culture 

Jusqu’au XVIe siècle (début de l’époque moghole), le sanskrit a constitué le 
principal véhicule des disciplines scientifiques de l’Inde ancienne (astronomie, 
géométrie, mathématiques). Dans ces domaines, la réflexion a été menée selon la 
méthodologie et avec les outils des traités techniques sanskrits rédigés dans le style 
du sūtra. L’emploi de la langue sanskrite, comme moyen d’expression premier des 
sciences et techniques, s’explique notamment par le fait que la genèse de la 
réflexion mathématique s’est produite au sein de la sphère du rituel védique ; il 
s’explique aussi par les ressources de la langue sanskrite qui lui permettent 
d’innover et de s’adapter à tout nouvel usage, ainsi que par la diversité des 
procédés d’expression qu’elle offre. Le sanskrit a donc servi la transmission et le 
développement des sciences et des techniques15. 
 C’est aussi une langue littéraire, même si, dans ce domaine, elle a été 
concurrencée à toute époque par des idiomes vernaculaires. 
 

15 Cf. Filliozat (1992: 102). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



9 La grammaire de Pāṇini 385 

CONCLUSION 

La grammaire de Pāṇini constitue donc une « référence » de par ce qu’elle 
enseigne – le sanskrit, langue de l’élite religieuse et intellectuelle – et de par la 
manière dont elle l’enseigne – description d’une technicité et d’une pertinence 
exceptionnelles. Mais il faut également dire un mot de ceux pour qui elle constitue 
une référence :  

− de l’époque de Pāṇini jusqu’aux environs de l’ère chrétienne, ce sont les 
locuteurs natifs du sanskrit qui s’y réfèrent (ces locuteurs, on l’a vu, sont, pour 
l’essentiel, des techniciens savants de la religion védique, donc les membres d’une 
élite religieuse et intellectuelle) ; 

− à partir du moment où le sanskrit passe au statut de langue seconde, au 
début de l’ère chrétienne, ce sont davantage les lettrés s’intéressant au langage 
(donc les grammairiens mais aussi les logiciens, les exégètes, les poètes etc.) qui y 
recourent. Mais pour ces usagers aussi, l’apprentissage de la langue est médiatisé 
par les commentaires et sous-commentaires. À partir du moment où le sanskrit 
devient une langue seconde, la grammaire de Pāṇini reste une référence certes, 
mais une référence indirecte, à laquelle les théoriciens du langage ne viennent que 
lorsqu’ils maîtrisent véritablement la langue. Les autres utilisateurs s’en tiennent 
aux ouvrages pratiques remaniés. 

Rappelons enfin que Pāṇini représente la figure emblématique du 
grammairien indien non seulement en Inde, mais également en Occident et que sa 
grammaire constitue une « référence » pour de nombreux spécialistes du monde 
entier, indianistes ou non. 
 Les principes de l’analyse morphologique de l’Aṣṭādhyāyī ont 
considérablement influencé les approches occidentales, notamment les travaux 
pionniers de Franz Bopp. Cet orientaliste du XIXe siècle, particulièrement au fait 
des matériaux indiens alors nouvellement découverts, a en effet révolutionné 
l’analyse morphologique (et, corrélativement, le domaine de la comparaison des 
langues) notamment en reprenant la conception pāṇinéenne de la racine 
verbale16. On peut également citer Leonard Bloomfield, qui s’est servi du modèle 
du traité pāṇinéen pour élaborer ses descriptions des langues algonquines, entre 
autres. Le caractère descriptif de l’Aṣṭādhyāyī, l’économie de sa formulation, sa 
manière d’exposer les faits morphologiques ont profondément influencé l’approche 
et les méthodes du linguiste américain17. Ce dernier déclarera même que le traité 
pāṇinéen est « l’un des plus grands monuments de l’intelligence humaine » 
(1933, p. 11). 
 

16 Prise en tant qu’unité formelle aux limites circonscrites. Sur ce point, cf. notamment 
Rousseau (2000). 

17 À propos de l’influence de Pāṇini sur Leonard Bloomfield, cf. Rogers (1987) et Emeneau 
(1988). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



 Émilie Aussant 10 386 

 Plus récemment, l’indianiste Hartmut Scharfe, a rappelé à quel point 
l’Aṣṭādhyāyī constituait une contribution de première importance pour l’analyse 
grammaticale en général18. En effet, la grammaire de Pāṇini, qui date, rappelons-le, 
du IVe siècle avant notre ère, recourt à des notions ou des analyses d’une 
pertinence indéniable pour la linguistique, telles que : l’idée que le véritable objet 
d’étude de la grammaire est la langue orale et non écrite, l’analyse morphologique 
en racine et suffixes, la reconnaissance et la description des alternances vocaliques, 
l’idée de morphème zéro ou de non-marque, la description formelle de la langue, la 
concision de la formulation avec utilisation d’un métalangage très élaboré etc. 
 D’autres enfin ont souligné le modèle que représentait la grammaire de 
Pāṇini pour les approches générative et transformationnelle. L’un d’entre eux, le 
linguiste Paul Kiparsky, déclare en effet que l’Aṣṭādhyāyī « est la grammaire 
générative la plus complète écrite à ce jour (…) » (1980, p. 18). 

REPÈRES HISTORIQUES 

Auteur Date Titre de l’ouvrage et genre 
Pāṇini milieu du IVe s. 

av. J.C. ? 
Aṣṭādhyāyī  « [Formulaire] en huit leçons » 
Ouvrage de linguistique générale, fondateur de l’école 
pāṇinéenne, rédigé en sūtra ou « aphorismes » 

Kātyāyana IIIe s. av. J.C. Vārttika  « Éléments d’interprétation » 
Commentaire d’une partie des sūtra de l’Aṣṭādhyāyī 

Patañjali IIe s. av. J.C. Mahābhāṣya  « Grand commentaire » 
Commentaire des Vārttika 

Bhartṛhari Ve s. Vākyapadīya « [Traité de] la phrase et du mot » 
Traité de philosophie grammaticale 
Mahābhāṣyadīpikā « Lumière sur le grand 
commentaire » 
Commentaire incomplet du Mahābhāṣya 

Bhaṭṭojī 
Dīkṣita 

fin XVIe, – début 
XVIIe s. 

Siddhāntakaumudī « Le clair de lune de la doctrine » 
Commentaire critique de l’Aṣṭādhyāyī 
Śabdakaustubha « Le joyau des mots » 
Commentaire extensif incomplet  

RÉFÉRENCES  BIBLIOGRAPHIQUES 

Aussant, É., 2005, « L’autonymie dans la tradition grammaticale sanskrite pāṇinéenne », Histoire 
Épistémologie Langage t. 27, fasc. 1, 73−92. 

Bloch, J., 1934, L’indo-aryen – Du Veda aux temps modernes, Paris, Librairie d’Amérique et d’Orient 
– Adrien Maisonneuve. 

Bloomfield, L., 1933, Language, New York, Holt, Rinehart & Winston (trad. fr., Paris : 1970). 
Deshpande, M. M., 1998, « Evolution of the Notion of Authority (prāmāṇya) in the Pāṇinian 

Tradition », Histoire Épistémologie Langage t. 20, fasc. 1, 5−28. 

 
18 1977, p. 109. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei



11 La grammaire de Pāṇini 387 

Emeneau, M. B., 1988, « Bloomfield and Pāṇini », Language, 64, 4, 755−760. 
Filliozat, P.-S., 1992, Le sanskrit, Paris, PUF, Collection « Que sais-je ? ».  
Kiparsky, P., 1980, Pāṇini as a Variationist, Poona, Centre of Advanced Study in Sanskrit, Class 

B, 6. 
Pinault, G.-J., 1989, « Pāṇini et l’enseignement grammatical » (p. 331−353), « Le système de Pāṇini » 

(p. 371−400), dans : S. Auroux (éd.), Histoire des idées linguistiques tome 1, Liège – 
Bruxelles, Pierre Mardaga Éditeur, Collection « Philosophie et Langage ». 

Renou, L., 1956, Histoire de la langue sanskrite, Paris – Lyon, Éditions IAC, Collection « Les 
langues du monde ». 

Rogers, D. E., 1987, « The Influence of Pāṇini on Leonard Bloomfield », Historiographia 
Linguistica, 14, 89−138. 

Rousseau, J., 2000, « La révolution morphologique », dans : S. Auroux (éd.), Histoire des idées 
linguistiques tome 3, Liège – Bruxelles, Pierre Mardaga Éditeur, Collection « Philosophie et 
Langage », 139−154. 

Scharfe, H., 1977, « Grammatical Literature », dans: J. Gonda (dir.), A History of Indian Literature, 
volume V/2, Wiesbaden, Otto Harrassowitz. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:07 UTC)
BDD-A292 © 2008 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

