
41

ISTORIE  ŞI  CRITICĂ  LITERARĂ

Nadejda Ivanov
Institutul de Filologie Română 
„Bogdan Petriceicu-Hasdeu” 

al MECC
(Chişinău)

PERSONAJUL  LITERAR  FILIMON1 
ÎNTRE  RECONSTITUIREA  SINELUI  ȘI 

CHEMAREA  FEMINITĂȚII

1

The literary character Filimon2 between the reconstitution of the Self 
and the feminity’s calling

Abstract: In this article we analyze the female characters and their symbolic- 
archetypal contribution to the reunion of the individuality of the protagonist of the novel 
„Viața și moartea nefericitului Filimon...”. During the blind wandering through the cata-
combs of the stone quarry located below the village, a symbol of the unconscious labyrinth,  
the repressed femininity throughout life is resuscitated, recognized and reintegrated into 
Filimon’s identity, according to the archetypal models of regaining the unity and plenitude  
of being. The discontinuities and the fluidity of involuntary memory order and reveal his 
spiritual axis –  the broken nerve of the Being through the power of restoration and ontologi-
cal balancing of the masculine mortifying dominant of Filimon’s life in favor of the feminine  
one, life-giving, of anime, represented by anarchetypal trio: mother – grandmother – sister.

Keywords: character, individuality, femininity, archetype, symbol.

Rezumat: În articolul prezentat vom analiza personajele feminine și aportul lor  
simbolico-arhetipal la reîntregirea individualității protagonistului romanului „Viața și moartea  
nefericitului Filimon...”. În timpul rătăcirii oarbe prin catacombele carierei de piatră de 
sub sat, simbol al labirintului inconștientului, feminitatea reprimată de-a lungul vieții,  
este resuscitată, recunoscută și reintegrată în identitatea lui Filimon, potrivit modelelor  
arhetipale de redobândirea unității și plenitudinii ființei. Discontinuitățile și fluiditatea  
memoriei involuntare îi ordonează și revelează axa spirituală – nervul rupt al ființei, prin 
puterea de compensare și echilibrare ontologică a dominantei masculine, mortificatoare,  
din viața lui Filimon în favoarea celei feminine, dătătoare de viață, a animei, reprezentată  
de un trio arhetipal: mama – bunica – sora.

Cuvinte-cheie: personaj, individualitate, feminitate, arhetip, simbol.

1Din romanul lui Vladimir Beșleagă Viața și moartea nefericitului Filimon sau anevoioasa 
cale a cunoașterii de sine

2 From the novel of Vladimir Beșleagă Viața și moartea nefericitului Filimon sau anevoioasa 
cale a cunoașterii de sine

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



42

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

„Viața fiecărui om nu este decât o călătorie spre sine însuși”
Hermann Hesse

Spre deosebire de Zbor frânt, romanul Viața și moartea nefericitului Filimon  
sau anevoioasa cale a cunoașterii de sine este impregnat structural cu simboluri  
și imagini onirice. Întreaga pânză narativă se aseamănă cu un labirint generat ad hoc 
de gândirea simbolică în strânsă coeziune cu imperativele impulsionale ale creatorului. 
Abundența de imagini arhetipale, metafore au funcția nu doar de a crea un farmec  
deosebit al ficțiunii artistice, ci, în special, de a transpune cât mai concret stările  
interioare ale protagonistului romanului în căutările de sine ale acestuia prin labirin-
tul inconștientului. Astfel, limbajul poetic, cu iradierile de sensibilitate ale narațiunii,  
ne oferă cheia decriptării experienței de transcendere a lui Filimon. E o experiență care 
îl plasează dincolo de sinele său. Înainte de moarte, personajul lui Vladimir Beșleagă 
se lasă în deriva răzbunării ființei sale profunde, e captat în întregime de învolburări-
le memoriei sale involuntare reprimată în timpul vieții, și descoperă că întotdeauna  
a avut o conștiință fracturată, mutilată de tatăl său, Nichifor Fătu. Căzut în opaca  
adâncime a inconștientului, lui Filimon i se relevă imagini atroce, pline de spaimă.  
E însuși „demonismul psihic” latent, a cărui dialectic nu poate fi pătruns cu rațiunea,  
în schimb, ea poate fi revelată doar prin energiile presentimentului, ale intuiției,  
ale simțirii. Prin urmare, în împrejurarea aceasta a ne-clarului, a ne-înțelesului  
și a ambiguității, personajul începe să perceapă cine nu este el, să i se năruie iluziile  
și să i se descopere prăbușirile destinului său impus, regăsindu-se într-o totală per- 
plexitate precum, altădată, Sf. Augustin, care a exclamat: „nec ego ipse capio  
totumquodsum” (nici eu însumi nu-nțeleg tot ce sunt). În acest fel, lunecând pe fluxul 
memoriei inconștiente, protagonistul transcende timpul curent și preia o nouă formă  
de „gândire”, una arhetipală, poetică, prin care tot ce i se părea neverosimil, ajunge să  
i se reveleze ca regăsiri substanțiale ale eului și ale destinului. Despre un asemenea mod  
de „gândire” arhetipală sau mitică, Mircea Eliade, un admirator al științei psihologiei  
abisale, scrie în Imagini și simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios: 
„Inconştientul, cum i se spune, este mult mai «poetic» –  și, am adăuga, mai «filozofic», 
mai «mitic» - decât viața conștientă. Nu este totdeauna nevoie să știi mitologie ca să 
trăiești marile teme mitice. […] … simbolurile nu dispar niciodată din actualitatea  
psihică: își pot schimba înfățișarea: funcția lor rămâne aceeași” (1994, p. 17).  
Prin intermediul simbolurilor arhetipale, care erup din inconștientul lui Filimon,  
percepem natura ascunsă, incomprehensibilă, dar revelatorie a firii sale fracturate,  
necunoscute chiar lui însuși. Simboluri ce i se relevă în itinerarul căutării de sine,  
sau mai bine zis, în căutarea psyche-ului pierdut, reflectă, ca într-o învârtejire  
caleidoscopică, frânturi din realitatea obscură, scindată a ființei personajului, din care  
se constituie identitatea veritabilă a „nefericitului Filimon”. 

Suferința acționează cu o forță răvășitoare asupra lui Filimon, îi cutremură  
până în străfunduri ființa. Conștiința sa, până acum „împietrită” de asperitățile  
realității cotidiene, este inundată de un „limbaj plin de presimțiri”, de simboluri  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



43

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

și fantasme onirice, iar reprezentările concrete sunt înlocuite de imagini abstracte,  
terifiante sau, dimpotrivă, eliberatoare prin căldura și tandrețea ce o emană.  
Cu alte cuvinte, în conștiința cuprinsă de febra suferinței protagonistului i se deschide un 
mare mister – misterul propriei vieți, dimensiunea obscură a existenței sale, o dimensi-
une cu neputință de atins la nivelul conștiinței cotidiene. Această revelație îi va vindeca 
„gangrena” eului care i-a mutilat întregul destin. Carl Gustav Jung analizează funcția 
psiho-creativă a simbolului, afirmând că, deseori, poeții care recurg la figurile mitologi-
ce în timpul creației, utilizează simbolul drept un material comparativ pentru a găsi ex-
presia potrivită trăirilor și presentimentelor lor: „Trăirea originară este lipsită de cuvinte  
și de imagini, deoarece este o viziune «în oglinda întunecată». Este doar cel mai puter-
nic presentiment care vrea să se exprime. (...) Dar întrucât expresia nu atinge nicicând  
plinătatea viziunii și nu epuizează niciodată nelimitarea acesteia, poetul are nevoie  
atunci de un material adesea enorm ca să redea măcar aproximativ ceea ce presimte. (...) 
Dante își extinde trăirea printre toate imaginile Infernului, Purgatoriului și Paradisului.” 
(2007, p. 102). Or, aceste simboluri asigură un dialog transcendental, inaccesibil  
până acum, dintre Sine și eul protagonistului nostru, dintre eul rațional și sufletul  
(o voce nouă a lui Filimon).

Personajul central cunoaște o „trezire” interioară, înțelegând că întreaga  
lui viață fără de rost este dată peste cap, iar în locul ordinii banale, „izvorăsc” imagini  
halucinante, dintre care face parte și chipul său mutilat, cu „nervul rupt”. Această  
avalanșă de întâmplări, viziuni și spectre onirice  ar constitui un blocaj mintal,  
dacă n-ar „răsări” din adâncuri celălalt eu al lui Filimon – expresia sa esențială,  
suprimată până acum de brutalitatea unui tată necruțător – Nichifor Fătu: „dar taci  
odată, de ce mă revășești, glas necunoscut! – dar sunt glasul tău – al meu? nu te recunosc,  
nu te-am auzit niciodată – pentru că totdeauna când am vrut să-ți vorbesc, m-ai înăbușit, 
m-ai împins în adânc, dar acum, când zaci pe patul tău de scânduri – pe patul meu  
de scânduri –, am venit din adâncul negru unde m-ai aruncat să te întreb: cine ești?” 
(Beșleagă, Vladimir 2013, p. 30). O descoperire mistică asemănătoare a avut-o  
și Carl Gustav Jung în timpul scrierii autobiografiei spirituale Cartea Roșie, interzisă 
de autor spre publicare, dar până la urmă, din 2011, accesibilă unui public mai larg.  
În timpul experimentului psihologic cu sine însuși, întitulat „confruntarea cu 
inconștientul”, Jung aude o voce până atunci necunoscută. Mai apoi a înțeles că este 
vocea „sufletului în sensul primitiv”, pe care el l-a numit anima (cuvântul latinesc  
pentru suflet): „așternând pe hârtie tot acest material al meu pentru analiză, de fapt,  
scriam scrisori animei mele, care este o parte din mine însumi cu punct de vedere diferit 
decât al meu. Primeam remarci de la un noul personaj – eram în analiză cu o fantomă 
și cu o femeie” (2016, p. 199). Studiind sensul și semnificațiile confruntării cu sinele, 
a reprezentărilor simbolice, a fantasmelor ce le întâlnește în itinerarul prin inconștient, 
psihanalistul filosof constată că sufletul este „realitatea cea mai autentică” a ființei  
umane. În extincția acestui model, putem afirma, în cele din urmă, că vocii călău- 
zitoare din adâncul ființei lui Filimon îi revine aceeași funcție de călăuzitor spiritual  
în transcenderea lui din realitatea cotidiană în una simbolică, fantasmatică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



44

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

Observăm că vocea rațiunii vine în contradictoriu cu vocea sufletului. Cea din urmă  
îl îndeamnă cu blândețe să fie răbdător și să continue itinerarul prin labirintul inconș-
tientului său, să suporte durerea, pentru că în spatele suferinței se află adevărul ce-l va 
elibera. În același timp, vocea rațiunii îi sugerează să facă cale întoarsă, pentru că nu 
găsește nicio logică în ceea ce alege să facă protagonistul. Or, după cum bine se știe, 
rațiunea nu este capabilă să perceapă ființa umană în complexitatea ei, ci doar reduce  
individualitatea la o ființă empirică, preponderent socială. Viața lui Filimon a fost împăr-
țită în binomul yin–yang (suflet – rațiune), forțe contradictorii, dar complementare.  
Printre altele, divizarea unității în poluri opuse este una din imaginile-tip identificate  
în romanul lui Vladimir Beșleagă Viața și moartea nefericitului Filimon... În subsidiarul  
acestor opoziții recunoaștem reflecția arhetipală a personajelor mitologice Uranos  
(Zeu al Cerului) și Geea (Zeiță a Pământului), despărțiți de fiul lor Cronos, care simbo-
lizează ciclul dezvoltării lumii și în care recunoaștem dorința primordială a umanității 
de recuperare a unității și plenitudinii primare. În acest context, observăm că odată  
ce Filimon aude și-și recunoaște vocea sufletului, realitatea sa interioară i se deschide  
ca o fântână misterioasă. E numinosul său revelat prin imagini simbolice cu funcții  
psihice esențiale, care îl vor elibera treptat de teroarea condiției existențiale.

În continuare vom analiza personajele feminine și aportul lor simbolico-arhetipal 
la reîntregirea individualității lui Filimon. Pentru claritate, vom expune fabula romanului. 
Filimon, aflat în stare de comă pe patul de spital, la limita dintre viață și moarte,  
imploră Apa Vremii, timpul, să-i de-a trei zile și trei nopți pentru a clarifica: cine este?  
De ce este așa cum este? Căutarea adevărului începe cu amintirea despre taina care 
i-a spus-o cândva studentul Dionisie Oprea, precum că fiecare om are un nerv central,  
„care te leagă de centrul pământului, de vârful cerului”. Astfel, el pornește în căutarea 
răspunsului. La începutul itinerarului i se arată mama, pe care n-o recunoaște – e într-un 
veșmânt alb ca aburul, ca o lumină, dar vocea ei îl ridică. Ulterior, Filimon se prăbușește 
într-o galerie subterană, un labirint, pe unde se mișcă cu greu, explorând memoria  
fragmentată a conștiinței sale bulversate. Ajunge, în cele din urmă, la bunica Ștefania,  
pătrunde în Casa Copilăriei, unde descoperă că a fost „smuls” de la sânul matern și înstră-
inat de sora geamănă – Cristina. În subsolul casei părintești îl întâlnește pe Nichifor Fătu, 
tatăl său, și pe tovarășul Guja, care îi confirmă că a fost furat de la mamă, iar bunelul –  
deportat, la fel la denunțul comisarului, pe atunci, Nichifor Fătu. Odată ce se anulează  
falsa identitate de copil găsit la gara feroviară, și se „activează” adevăratele sale  
„rădăcini”, Filimon simte că i se leagă „nervul rupt” , dar intervine tatăl și Guja,  
care-l doboară la pământ, îi retează limba. Filimon moare... strâns în brațele fantasmei 
mamei sale. 

Aceasta ar fi fabula în linii generale, însă după cum a menționat criticul literar 
Alexandru Burlacu în Proza lui Vladimir Beșleagă. Hermenuticaromanului, în urma  
diferitor ipoteze de lectură „fabula e transpusă în felurite variante. Dacă în romanul  
doric intriga și fabula se disting prin claritatea mobilurilor și limpezimea curge-
rii evenimențiale, apoi în romanul ionic toate acestea sunt învăluite în ceață. (...)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



45

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

Mai mult, în aceste câteva lecturi romanul e conceput fie ca roman social, roman  
de idei, fie ca roman psihologic sau de analiză, fie ca roman naturalist, oniric,  
parabolic sau politic. E la urma urmei un roman total ce înglobează elemente ale  
convențiilor de diferit ordin într-un melaj baroc. Noul conținut de viață își caută o for-
mă nouă de expresie ce implică, la începuturi, o ars combinatoria  a diferitor elemente  
din diverse metode artistice”(Burlacu, Alexandru, p. 101).

Revenind la analiza noastră, constatăm că dincolo de personajele masculine  
„negative” din realitatea cotidiană, distructive în raport cu ființa protagonistului  
(Nichifor Fătu, Ghior, Guja), în labirintul inconștientului se aliniază personajele  
feminine, de care a fost despărțit în copilărie, pe când purta numele Felix – cel fericit 
(„tată-său i-a schimbat numele, ca să uite tot: cine-i, de unde-i, să nu-și mai aducă 
aminte... (p. 143). Acum, eliberate din inconștient, aceste personaje „răsar” în itinerarul 
său ca niște zâne bune din povești, pentru a-l ghida spre rădăcinile ființei, unde va deve-
ni din nou fericit. Ieșit din limitele realității cotidiene și a gândirii raționaliste, nimeni 
nu-l mai poate împiedica să se întoarcă spre adevăratele valori ontologice, necunoscute  
ca atare, dar recunoscute în esență. Studentul Dionisie Oprea i-a spus cândva lui Filimon 
că experiența cunoașterii de sine va începe numai odată cu scufundarea până la rădă- 
cinile ființei, mai exact, până la originea adevărului despre sine: „[nervul] e rupt  
și numai tu singur ai să-l poți întregi, nu femeia – de ce: femeia? – pentru că speri  
că ea te va ajuta să devii iar întreg... de altfel, nici tu singur nu vei fi în stare, trebuie  
să-i chemi în ajutor pe părinți, pe bunei...” (p. 63). Așadar, protagonistului i se propune  
o cale mistică de revindecare interioară, numită de Mircea Eliade regressus ad uterum,  
care înseamnă „o revenire la matrice, «întoarcerea la origine», ce pregătește o nouă  
naștere, dar aceasta nu o repetă pe prima, nașterea fizică. Avem de-a face cu o renaștere 
mistică, de ordin spiritual, cu alte cuvinte, accesul la un nou mod de existență”  
(Eliade, Mircea 1978, p. 77). Deci Filimon va „coborî” până la nivelul profund  
ontologic, în „infernul” ființei sale, până la copilul interior, unde„resimte” prezența  
mamei, chiar dacă rațiunea nu-i oferă indici pentru a o recunoaște. Puterea animei  
devine dominantă, mamei îi datorează el nașterea mistică, tocmai ea îl întâlnește  
blând la începutul itinerarului, pe tărâmul transcendental: „«Haidem mai iute, copile»,  
îi întinse ea mâna. (...) Și el o văzu: era într-un veșmânt alb ca aburul – era o lumină! –  
și se sculă – glasul ei m-a ridicat, singur n-aș fi fost în stare – urcase în ziua aceea  
șapte norme de cotileț și-și omorâse mâinile”. (p. 10) Femininul deficitar, anima, irumpe 
din inconștient în figura unui înger înconjurat de lumină, precum li se arată acesta  
de obicei creștinilor în textele sacre. Mama, devenind putere activă, recuperează din  
dominanta patriarhală și echilibrând contrariile, sugerându-i lui Filimon calea  
adevărului, oferindu-i șansa recuperării surorii gemene fără de care viața sa deve-
nise fracturată, fără scop și fără sens. Cercetătoarea Ana Ghilaș susține că în romanul  
Viața și moartea nefericitului Filimon... „imaginea mamei sugerează și starea de frică, 
și procesul psihologico-moral de căutare a adevărului de către fiecare din personaje.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



46

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

Așa cum, în plan psihologic, arhetipul mamei este prima formă pe care o capătă  
experiența inconștientă a individului, în romanul lui Vladimir Beșleagă mama  
se prezintă ca arhetip psihologic, dar și ca arhetip cultural (ființă dătătoare de viață  
și instanță protectoare), dar și ca un examen de conștiință al personajelor ce se auto-
confesează” (p. 171). Menționăm și faptul că mama nu îl cheamă pe personajul  
Filimon format deja ca personalitate,  ci se adresează, în mod cert, copilului. Din acest 
uter simbolic, protagonistul își fortifică viața cu o energie suficientă să parcurgă până  
la urmă itinerarul oniric. Iar mama își răscumpără poziția superioară, dominantă  
în viața copilului său, anihilând astfel ordinea masculină „impusă” lui Filimon de regi-
mul tiranic al tatălui. Prin urmare, mama reorganizează matricea ontologică a copilului, 
determinându-l să observe în itinerarul său doar aspectele importante, necesare devenirii 
lui, printre care, în primul rând, descoperirea axei spirituale de care a fost rupt (nervul), 
reprezentată de personajele–simboluri mama – bunica – sora. Numai odată cu recu- 
perarea forței totale a animei, el își va reîntregi ființa. Acum, când am valorificat  
principiul femininului revelat din inconștientul protagonistului, putem înțelege incom-
patibilitatea acestuia față de natura străină a femeii / iubitei care doar îi perturbează  
încercările de revenire către sine și nu va fi în stare să-l ajute să „se vadă” și să se cunoască 
din interiorul ființei sale. Împreună au visat la Casă de Zahăr, imagine ce redă o căs-
nicie șubredă, vulnerabilă la factorii exteriori, după cum și ființa lui Filimon este una  
inconsistentă, distorsionată din punct de vedere psihoontologic.

Deși pare că mama a fost „ștearsă” din memoria lui Filimon, ea este recunoscu-
tă instinctiv, după blândețe, după sprijinul ei matern psihoemoțional protector. Ca orice  
erou al textelor narative tradiționale, Filimon n-ar fi putut „călători în timp”, prin spațiul 
„damnat” al inconștientului, n-ar fi fost capabil să treacă de obstacolele imprevizibile  
fără un însoțitor condescendent, care să-l îndrume și să-l protejeze. Enigmatică  
precum i s-a arătat, mama, îl va călăuzi de-a lungul călătoriei spre Ithaka lui spirituală, 
precum e și comportamentul zeiței Athena în călătoriile lui Ulise. Sesizăm în destinul  
mamei manifestarea unei imagini-tip din mitologia lumii, a zeiței ce deținea arta războiului. 
Mama „răsare” înaintea lui Filimon în același mod misterios precum ia naștere zeița 
Athena, din craniul tatălui său, Zeus, după ce acesta „lăsându-și însărcinată prima soție, 
pe Metis, o înghite [ca să împiedice împlinirea profeției – nașterea unui băiat care-l  
va detrona], apoi după o cruntă durere de cap, cerând să i se despice craniul, provoacă 
nașterea insolită a Athenei, care apare în armură și cu armele ce le va purta mereu,  
răcnind războinic și zguduind cu vocea pământul și cerul” (Kernbach, Victor, p. 57).  
În aceeași postură îl regăsim pe Nechifor Fătu din Viața și moartea nefericitului Filimon...,  
care de groază să nu rămână singur-cuc la bătrânețe, o îndepărtează pe mamă de copil,  
îi șterge protagonistului orice amintire despre sentimentul și dragostea maternă,  
supunându-l unor maltratări îngrozitoare specifice „educației” omului nou al regimu-
lui totalitar. De altfel, dezastrul din ființa copilului Filimon este observat și de tatăl,  
Nichifor Fătu, care, dându-și seama de impasul existențial al fiului-său, în mod cate-
goric nu cedează, ținându-l captiv în calvarul psihologic creat: „e bolnav, sare noaptea  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



47

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

din somn, începe să se zbată, țipă cuvinte neînțelese, cade la podea, câteva secunde  
privind în tavan, cu ochii larg deschiși, odată se prăbușește și adoarme brusc, iar a doua 
zi, de-l întrebi, zice că nu i s-a întâmplat nimic – de aceea nu are dreptul de a hotărî  
el însuși în ce fel să-și pună viața la cale? dar ce-ai să răspunzi când va veni la tine,  
și el vine de acum, vine să te întrebe: ce m-ai făcut?” (p. 126).  Adevărul este însă  
că mama reprezintă matricea ființei copilului. Ea nu poate fi „ștearsă” sau uitată.  
Doar reprimată în inconștient, pe parcursul itinerarului simbolic, mama este eliberată  
din „temnița întunecată” a sufletului. De aceea, odată ajuns în spațiul labirintic  
al trecutului, Filimon o întâlnește pe mama, zeița lumii lui interioare, în toată  
splendoarea ei maternă. Mama îl va ghida, îl va încuraja în timpul pelerinajului,  
pentru ca în final să-l primească în brațele ei eliberatoare. O precizare în acest sens  
o face criticul literar Andrei Țurcanu: „Soluția maternului apare și aici, dar nu în expre-
sia sa de eros cald, ocrotitor, de putere germinativă, regeneratoare, de forță ce asigură 
continuitatea vieții, ci, ca o chemare thanatică, ca un impuls psihic, venit din adâncu-
rile subconștientului, de eliberare de frământările, de zbuciumul și chinurile lăuntrice  
ale eului prin scufundarea în apele increatului originar, prin revenirea în pântecele  
matern al neființei și uitării” (2015, p. 150).

Punctul culminant din adâncimile ființei poate fi considerat casa bunicii  
din Satul Amintirilor. Filimon trece prin cătină – un arbust spinos ce-i „rupe carnea  
de pe picioare, (...) carnea de pe mâini” (p. 89), tinde astfel să dobândească o nouă  
identitate, reîntregită, gata să jertfească și ochii (simbolul rațiunii), nefolositori în acest 
mediu opac și ostil, îndepărtat de lumea reală și rațională, întrucât „fără vedere vezi  
mai bine în Satul Amintirilor”, îi spune glasul arhetipal însoțitor. Ca în orice mit, basm, 
poveste, ce sunt valorificate de Jung drept „manifestări psihice, care exprimă esența  
psihicului” (1992, p. 42), în itinerarul narațiunii iese în cale o bătrânică bună sau una  
malefică, cu faimă de vraci, cunoscătoare a tainelor mistice, pricepută în ale descântecelor. 
Spre exemplu, implicarea „babei gârbovite de bătrânețe” în încercarea lui Harap-Alb  
de a înfrunta tatăl deghizat în urs, test de inițiere și de confirmare a vitejiei fiilor  
de împărat, este una decisivă. Pentru a-l convinge să-i asculte sfaturile, își anunță  
puterile miraculoase: „Nu căuta că mă vezi gârbovită și stremțuroasă, dar, prin puterea 
ce-mi este dată, știu dinainte ceea ce au de gând să izvodească puternicii pământului  
și deseori râd cu hohot de nepriceperea și slăbiciunea lor. Așa-i că nu-ți vine a crede,  
dar să te ferească Dumnezeu de ispită! (...) Of! Crăișorule! Crede-mă, că să aibi tu  
puterea mea, ai vântura țările și mările, pământul l-ai da de-a dura...”2. Apoi îi enumeră 
lucrurile de care are nevoie pentru „a activa” vraja. Filimon vine singur, dintr-o chemare 
intuitivă, la „bătrânica asta uscată, cocârjată”, pentru a afla de la ea adevărul ființei sale  
și cauza „nervului rupt”. Odată ajuns aici, bătrânica își exprimă regretul că nepotul  
a zăbovit atât de mult cu dorința căutării de sine, și pentru că „e dusă până la subsuori  
în pământ” enunță în fraze scurte fragmente din drama existențială a protagonistului:  
„un bărbat înalt, voinic, și o femeie, iar între ei un copil, pe care cei doi îl țin de câte-o 

2https://bibliotecapemobil.ro/content/scoala/pdf/Povestea_lui_Harap_Alb_-_I._Creanga.pdf

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



48

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

mână și se ceartă, strigă unul la altul și, certându-se trage fiecare în partea lui, înțeleg,  
zice Filimon, acela sunt eu”. (p. 103) Bătrâna, în mod cert, îi indică cauza nefericirii  
lui, dar și direcția în care să pornească în căutarea de sine – îl îndreaptă spre drama copilu-
lui interior, fracturat din pruncie de un tată tiran. De acolo trebuie să înceapă regenerarea 
rănilor sângerânde, doar că va trebui să treacă prin toate chinurile vieții, îl avertizează 
bunica: „să ajungi la hotarul unde se întâlnește viața cu moartea”. (p. 106). Începând  
cu această experiență neobișnuită, dincolo de limitele realului, cele trei zile rămase  
îl vor „purta” pe protagonist prin toate amintirile vieții, văzute acum din interiorul ființei.

Întâlnirea cu bătrâna îi oferă șansa eliberării de „teroarea istoriei”, trece printr-
un șir de transformări ale ființei și ajunge să descopere ruptura ontologică din copilărie,  
„ruperea” de la mamă, care „reprezintă inconștientul și, în primul stadiu, și Sinele  
(Neumann E., p. 71), apoi, în același context, despărțirea de sora lui geamănă, Cristina, 
o altă simbolizare a sfâșierilor ființiale, căci potrivit Dicționarului de simboluri, frații  
gemeni semnifică „armonia interioară obținută prin reducerea multiplului la unu” 
(Chevalier, Jean, p. 423): „și creșteau amândoi într-un leagăn, în același leagăn, (...)  
n-au apucat a crește ei sa umble bine, abia au coborât din leagăn, că a venit... și i-a 
despărțit... (...) i-a răzlețit și așa li-i dat de atunci: să se caute unul pe altul și să nu 
mai poată regăsi” (p. 105). De altfel, recunoaștem aici cu ușurință mitul androginului,  
ființa perfectă compusă din femeie-bărbat, despre care Platon scrie că au fost 
despărțiți de zei pentru a-i face vulnerabili, împiedicându-i astfel să cucerească cerul.  
În mod cert, separând copiii, Nichifor Fătu – „un deviant –monstru al Tatălui arhetipal,  
un făt al «noului socialist», canibalic, crunt, fără milă, care devoră, pe rând, neamul  
soției sale, apoi propriul neam...” (Țurcanu, Andrei 2015, p. 151), contează pe propriile 
forțe patriarhale, să educe un băiat lipsit de afectivitate, de conștiință de sine, într-un 
cuvânt, un tip inuman. Însă, din cauza traumei ontologice, Filimon devine mai degra-
bă un respins, un condamnat, un reprimat, un nefericit care nu-și găsește locul în lume, 
precum e situația tragică a lui Isai din primul roman al lui Vladimir Beșleagă Zbor frânt. 
Recuperarea simbolică a unității și armoniei interioare a protagonistului este ilustrată  
în roman prin momentul întâlnirii celor doi gemeni – Filimon și Cristina. Ei vor arde 
baticul mamei în semn de suprimare a timpului blestemat al despărțirii. Urmează momen-
tul sacru al reunificării în increatul, care „își alimenta” ființa din aceeași sursă beatifică 
a uterului matern: „Și ținându-vă unul de altul, sprijinindu-vă unul pe celălalt, priveați 
la baticul care luase foc de la mijloc și ardea, și unul ținea de un capăt, altul de celălalt, 
ardea baticul negru al mamei, și când ajungea focul la ierburi și flori, izbucnea cu pară 
mare și umplea odaia, casa, lumea toată de miresmele vieții, de fumul negru al morții...” 
(p. 149). Evident, această configurare simbolică reprezintă un stadiu avansat în itinera-
rul cunoașterii de sine, reușind să resusciteze cealaltă componentă a animei – forța sa 
spirituală. Personajul feminin Cristina reprezintă și suplinește clar latura deficitară a lui 
Filimon – ea este dârză, sigură de sine, protectoarea casei și a neamului, cu alte cuvinte, 
o luptătoare desăvârșită. Toate aceste calități îi lipsesc protagonistului nostru, însă ele  
se „activează” și sunt însușite rapid de el după ce cei doi gemeni redevin simbolic Unu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



49

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

De altfel, când Filimon apare în fața tatălui său, Nichifor Fătu, în subsolul casei  
bunelului, este de nerecunoscut. Dintr-un fricos și indecis, el se transformă într-un erou 
înverșunat. Descoperirea în dimensiunea sa arhetipală a acestor calități de curaj și dârze-
nie reprezintă o soluție pentru a încerca evadarea din realitatea malefică, dar ea înseamnă 
și o recuperare a contrariilor ființiali, refacerea echilibrului interior.

În acest articol am ținut să aducem în discuție doar un singur aspect din com-
plexitatea narativă a romanului Viața și moartea nefericitului Filimon... – importanța  
femininului în regăsirea de sine a personajului Filimon și „activarea” forțelor sale arhe-
tipale. Analiza noastră a făcut în mod intenționat abstracție de contextul politic și isto-
ric în care a fost scris romanul, pentru că subiectul a fost cercetat exhaustiv de criticii 
și istoricii literari Alexandru Burlacu, Aliona Grati, Andrei Țurcanu, Nina Corcinschi, 
Felicia Cenușă, ale căror studii au contribuit enorm la înțelegerea și valorificarea romanu-
lui lui Vladimir Beșleagă. Mi-am propus, modest, să mă ocup nemijlocit doar de trăirile, 
experiențele personajului Filimon, de imagini și simboluri arhetipale din această operă 
literară, care nu angajează cercetarea factorilor sociopolitici ai mediului din care se des-
prinde protagonistul. În consecință, constatăm că feminitatea reprimată de-a lungul vieții 
lui Filimon, este resuscitată din adâncurile ființei sale, fiind, în cele din urmă, recunos-
cută și reintegrată în identitatea lui potrivit modelelor arhetipale de redobândire a unității  
și plinătății ființiale. Fluxurile memoriei involuntare îi revelează și îi ordonează axa  
spirituală, nervul rupt al ființei, prin puterea de compensare și echilibrare ontologică  
a dominantei masculine, mortificatoare, din viața lui Filimon în favoarea celei feminine, 
dătătoare de viață, a animei, reprezentată de un trio arhetipal: mama – bunica – sora.

Referinţe bibliografice

1. BEȘLEAGĂ, Vladimir. Viața și moartea nefericitului Filimon sau anevoioasa cale  
cunoașterii de sine (poem tragic). Ediția a III-a, definitivă. Chișinău: Cartier, 2013. 

2. CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicționar de simboluri. Mituri, vise, 
obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere. Traducere de Micaela Slăvescu, Laurențiu 
Zoicaș (coord.) Iași: Polirom, 2009.

3. BURLACU, Alexandru. Proza lui Vladimir Beșleagă. Hermenutica romanului. 
Chișinău: GUNIVAS, 2014.

4. ELIADE, Mircea. Imagini și simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios. 
Prefață de Georges Dumézil. Traducere de Alexandra Beldescu. București: Humanitas, 1994. 

5. ELIADE, Mircea. Apecte ale mitului. În românește de Paul G. Dinopol. Prefață  
de Vasile Nicolescu. București: Ed. Univers, 1978.

6. GHILAȘ, Ana. Sub semnul lui Anima. (O perspectivă psihanalitică a prozei  
lui V. Beșleagă). În: Studia Universitatis. Revistă științifică a Universității de Stat din Moldova, 
2008, nr. 1, p. 169-172.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



50

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

7. JUNG, Carl Gustav. Cartea Roșie. Liber Novus. Editată de Sonu Shamdasani. 
Introducere de Sonu Shamdasani. Prefață de Ulrich Hoerni. Traducere din germană  
de Viorica Nișcov. Traducere din engleză de Simona Reghintovschi. București: Ed. Trei, 2016.

8. JUNG, Carl Gustv. În lumea arhetipurilor. Traducere din lumea germană, prefață, 
comentarii și note de Vasil Dem. Zamfirescu. București: Jurnalul Literar, 1994.

9. JUNG, Carl Gustav. Opere complete. 15. Despre fenomenul spiritului în artă  
și știință. Traducere din limba germană de Gabriela Danțiș. București: Editura Trei, 2007.

10. NEUMANN, E. The Significace of the Genetic Aspect for Analitycal Psychology. 
In Journal of Analitycal Psychology IV, 2, p. 133 apud Edinger F. Edward. Ego și arhetip. 
Individuarea și funcția religioasă a psihicului. Traducere din limba engleză Claudiu 
Pănculescu. Studiu introductiv Lavina Bârlogeanu. București: Ed.: Nemira, 2014.

11. KERNBACH, Victor. Dicționar de mitologie generală. Mituri. Divinități. Religii. 
București: Editura Albatros, 1995.

12. ȚURCANU, Andrei. Fenomenul șaizecist: forme de creativitate în luptă cu inerția 
dogmei (II). În: Akademos nr. 2, 2015, p. 146-151.

https://bibliotecapemobil.ro/content/scoala/pdf/Povestea_lui_Harap_Alb_-_I._
Creanga.pdf

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:43 UTC)
BDD-A29159 © 2018 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

