
TEORIE  LITERARĂ

Olesea GÎRLEA
Institutul de Filologie Română 
„Bogdan Petriceicu-Hasdeu” 

al MECC
(Chişinău)

Aspecte  teoretice  cu  privire  
la  conceptele 

de  „visˮ  şi  „reverieˮ  în  studiile  
lui  S.  Freud  şi  G.  Bachelard

Theoretical aspects of the concept of „dream” and „reverie” in the studies  
of S. Freud and G. Bachelard

Motto: „Visele noastre vorbesc” (G. Bachelard Aerul şi visele) 

Abstract: The author of the article aims to investigate the concept of dream and its sub-
categories in S. Freud’s „Interpretation of Dreams”, on the one hand, and the systematization 
of the dream, the distinction between dream and reverie, the taxonomy of reverie in the work 
of G. Bachelard, on the other hand, based on 2 night and day regimes (notions taken from  
G. Durand). The artistic (artificially) dream was exemplified based on Shakespeare’s drama 
Lady Macbeth and the novel Isabel and the waters of the devil by M. Eliade.

Keywords: dream, reverie, anguish, unconscious, nocturnal, diurnal, animus, anima.

Rezumat: Autoarea articolului îşi propune investigarea conceptului de vis şi subca-
tegoriile sale în studiul lui S. Freud „Interpretarea viselor”, pe de o parte, şi sistematizarea 
visului, distincţia între vis şi reverie, taxonomia reveriei în opera lui G. Bachelard, pe de altă 
parte, în baza a 2 regimuri: nocturn şi diurn (noţiuni preluate de Bachelard de la G. Durand). 
Visul artistic (artificial) a fost exemplificat pe baza dramei lui Shakespeare Lady Macbeth  
şi romanul Isabel şi apele diavolului de M. Eliade.  

Cuvinte-cheie: vis, reverie, angoasă, inconştient, nocturn, diurn, animus, anima.

De la psihanaliză spre literatură visul şi subcategoriile sale au intrat în vizorul  
diferitor reprezentanţi. Sigmund Freud, prin studiul Interpretarea viselor, a fost unul  
dintre deschizătorii drumului. Gaston Bachelard a întreprins o încercare de distincţie  
între vis şi reverie şi a realizat o taxonomie a reveriei. Conceptul de vis figurează şi în  
alte studii: James Lewis Enciclopedia visului, Pamela Ball Cum descifrezi visele,  
Noemi Bomher Uitata cheie a viselor, Dicţionar de vise, Kelly Burkeley Visele copiilor,  
William Butler Interpretarea viselor, Georg Fink Dicţionar de vise, Jaques La Rocheterie 
Simbologia viselor, Paul Mineur Interpretarea viselor, Hellene Renard Dicţionar de vise,  

30

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



31

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

Philip Shelby Oaza viselor, Wilhelm Stekel Limbajul viselor, Luminiţa Săndulache  
Motivul visului în poezia lui Eminescu, Elena Kedros Puterea viselor, Corinne Morel  
ABC-ul interpretării viselor, Lucia Stanciu Ghid de interpretre a viselor, Ion Ţugui  
Simbolistica Viselor ş.a. La acestea se adaugă şi unele analize cu referire la vis ale cer-
cetătorilor de la Chişinău Elena Prus şi Anatol Gavrilov, deci studiile consacrate visului  
ar putea fi enumerate pe zeci de pagini. 

E cazul să amintim şi de Aristotel care făcea distincţia între vise adevărate şi  
valoroase, trimise visătorului pentru a-l avertiza sau pentru a-i vesti viitorul şi vise  
vanitoase, înşelătoare şi de nimic, a căror intenţie este de a-l induce pe acesta în eroare 
sau a-l duce la pierzanie. Artemidoros din Dalis în lucrarea sa din Antichitatea târzie 
Oneirocritica distingea între vise influenţate numai de prezent (sau trecut) şi vise de-
terminante pentru viitor; din această clasă făceau parte 1) profeţia directă sau primită din vis, 
2) prezicerea unui eveniment viitor şi 3) visul simbolic, care are nevoie de o tălmăcire. 
Această teorie s-a păstrat mai multe secole cu unele completări şi paralele dintre vis şi 
morală (Platon), dintre vis şi stimuli (intestinali, durere, urinare etc.), vis şi dedublarea 
personalităţii etc. 

Anticii considerau visul o inspiraţie din partea zeilor pentru a influenţa acţiunile 
oamenilor. Primul stadiu (într-un demers hermeneutic și analitic) de interpretare a vi-
selor este considerat a fi faza prelogică, în care visele sunt identificate de interpret cu 
realitatea. Această etapă a fost expusă cu lux de amănunte în lucrarea lui Lucien Levy 
Bruhl Mentalitatea primitivă (1922), considerată a fi un studiu fondator al antropologiei. 
Autorul formulează anumite ipoteze cu privire la valorificarea viselor în civilizaţiile  
primitive. Levy Bruhl afirmă că „pentru maorii din Noua Zeelandă şi pentru indienii din 
America de Nord, pentru aborigenii din Australia şi pentru etnia batak din Sumatra, ca 
şi pentru multe alte etnii, visele au o mare importanţă, deoarece reprezintă realitatea”.  
El menţionează, citând declaraţiile misionarilor, că aceşti „primitivi” se convertesc  
adesea în urma unor vise. Deseori, după ce toate eforturile depuse de misionari pentru  
a converti un indigen au fost inutile, „un vis îl determină pe acesta să se convertească  
imediat, mai ales atunci când visul se repetă”, spune Levy Bruhl ca şi când acest mod 
de interpretare a visului ar fi doar o singularitate rezervată „primitivilor”. Noţiunea de 
fază prelogică este o noţiune-cheie a antropologiei preluată şi de Levi Strauss în studiul 
Gândirea sălbatică.

Un exemplu de ficțiune artistică cu referire la raportarea vis/realitate ar fi piesa 
Lady Macbeth, în care predomină o acţiune obsedantă. Lady Macbeth se scoală în fiece 
noapte din aşternut şi-şi spală mereu nişte pete de sânge imaginare, care nu dispar în  
niciun fel, repetă aceeaşi acţiune în fiece noapte. Prin acest exemplu visul devine  
un motiv utilizat preponderent și în universul artistic, nu doar un „factor de decizie”  
al realității obiectuale.

În explicaţiile psihanaliştilor, visul este o oglindă fidelă a excitaţiilor zilei  
(trăitului), Robert W. în lucrarea Der Traum als Naturnotwendigkeig erklärt 
(Hamburg, 1886) face referire la una dintre sursele de excitaţie care influenţează visul:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



32

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

„Energia psihică înmagazinată în timpul zilei prin inhibare şi reprimare devine în timpul 
nopţii motorul visului” (Freud, Sigmund apud., p.117). Revenind la piesa lui Shakespeare 
explicaţia oferită de psihanalistul român C. Vlad ar fi următoarea: „Lady Macbeth îl ucisese 
împre-ună cu soţul ei pe Duncan, regele Scoţiei, pentru a-i lua tronul. Mâinile ei au fost 
într-adevăr pătate de sânge, petele reale s-au spălat de pe mâini, însă urmele lor au rămas 
pe conştiinţă. Macbeth ajunge să îşi spele mâinile de 50-60 de ori pe zi” (C. Vlad, p. 10). 
Visul personajului este astfel conectat la întâmplările din realitatea imediată.

Prin lucrarea Interpretarea viselor S. Freud întreprinde o analiză a ţesăturii vise-
lor şi clasificărilor sale, pentru el chiar şi visele bizare au o explicaţie logică. Freud şi-a 
fondat observaţiile sale pornind de la lucrările predecesorilor, printre aceştia aş amin-
ti pe F. W Hildebrandt Der Tarum und seine Verwertung fürs Leben (Leipzig, 1875)  
a cărui idee centrală se referea la temporalitatea visului. Pentru Hildebrandt „visul nu se 
raportează la timp şi spaţiu”, deci este indiferent de curgerea timpului, definiţia pentru 
vis propusă de Hildebrandt se detaşează de realitatea obiectuală, îi dăm dreptate parţial 
dacă se referă doar la visul fantastic, deconectarea totală de la viaţa reală sau lipsa unor 
conexiuni cu aceasta este exagerată: „Visul este ceva total diferit de realitatea percepută 
în starea vigilă, am putea spune că este o existenţă ermetic închisă în sine, despărţită de 
viaţa reală de o prăpastie de netrecut. El ne desprinde de realitate, dizolvă în noi amintirea 
normală despre aceasta şi ne aşază într-o altă lume şi într-o cu totul altă viaţă, care nu 
are de fapt nimic de a face cu cea reală” (Freud, Sigmund, apud., p. 32). O altă lucrare 
care l-a influenţat pe Freud este studiul lui Paul Radestock Schlaf und Traum (Leipzig, 
1879), ale cărui interpretări se centrează pe ideea că „împlinirea dorinţelor este una din 
reprezentările comune ale visului şi psihozei” (Freud, Sigmund, apud, p. 129). Pentru 
S. Freud visul înseamnă întâi de toate împlinirea unei dorinţe reprimate, refulate, un fe-
nomen psihic complex. Pornind de la aceste convingeri S. Freud propune o categorie 
aparte a visului şi anume v. de dorinţă care are realmente „un sens ascuns, care creează 
împlinirea unei dorinţe” (Freud, Sigmund, p. 189), o altă categorie este visul de angoa-
să nevrotică „în care ne scutură cele mai groaznice dintre toate senzaţiile de neplăcere” 
(Freud, Sigmund, p. 177), angoasa nevrotică provine din viaţa sexuală şi corespunde  
unui libido deviat de la scopul său, libido care a ajuns să nu fie folosit. Visele de angoasă 
sunt cele cu conţinut sexual, al căror libido a suferit o transformare în angoasă. La acestea  
se adaugă visul de contradorinţă care are drept scop „frustrarea unei dorinţe sau apariţia 
unui lucru evident nedorit” (Freud, Sigmund, p. 202), visele de comoditate  sunt cele care 
servesc intenţiei de a continua somnul, în loc de a se trezi şi visele tipice cu cele patru  
subcategorii după cum urmează: visele jenante de nuditate în care ne vedem aflaţi goi  
sau prost îmbrăcaţi în faţa unor străini. Copii manifestă plăceri exhibiţioniste, dezbră- 
carea mai degrabă îi farmecă decât să îi ruşineze. Acest tip de vis a servit la baza unei  
poveşti de H. C. Andersen Hainele cele noi ale împăratului. O altă subcategorie e  
reprezentată de visele despre moartea persoanelor dragi. Moartea acestora a fost do-
rită cândva în copilărie, apoi intervine moralitatea prin interdicţia de a dori aşa ceva,  
întârzierea moralităţii duce la degenerare. Deci multe persoane care astăzi îşi iubesc  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



33

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

fraţii şi surorile, conchide S. Freud, şi care se simt răvăşite de moartea acestora poartă  
în inconştientul lor dorinţe răutăcioase din această perioadă timpurie, dorinţe care  
încearcă să se realizeze în vise. Amintim că după explicaţiile oferite de S. Freud  
reprezentarea pe care o are copilul despre moarte e doar o „absenţă”, „faptul de  
a fi departe” şi de a nu-i deranja pe cei care sunt în viaţă, dar admite posibilita-
tea revenirii. Copilul nu ştie nimic despre ororile putrefacţiei, de îngheţarea în 
mormântul rece, de groaza de nimicul fără de sfârşit, pe care adultul le supor-
tă în reprezentările sale. Tot din categoria viselor tipice fac parte şi visele des-
pre zbor, cădere, ameţeală etc. ele sunt legate de jocurile de mişcare, în acest vis  
sentimentul de plăcere se poate transforma în angoasă; dar şi visele despre examen care 
conţin angoasele de trecere a examenelor. 

S. Freud conferă un subcapitol viselor absurde, absurditatea este aparentă  
pentru că la o aprofundare a sensului visului ea devine motivată. S. Freud a consacrat  
un spaţiu generos viselor artificiale: „Create de scriitori, sunt menite unei asemenea  
interpretări simbolice, căci ele redau gândul conceput de scriitor într-o deghizare  
care se potriveşte caracteristicilor noastre, cunoscute dintr-o experienţă” (Freud, Sigmund, 
p. 136). Prin intermediul simbolisticii interpretarea viselor s-a putut ridica la rangul de 
exerciţiu artistic, care ţine de un talent deosebit.  

O altă accepție a psihanaliștilor cu referire la vise se referă la posibilitatea aces-
tora de a fi parte a unor interpretări simbolice pentru care trebuie identificată o cheie.  
În subcapitolul Reprezentarea prin simboluri în vise, S. Freud aduce câteva exemple  
de reprezentare a materialului în vise, respectiv reprezentări precum conserve, cutii,  
sipete, casete, dulapuri, sobe, corespund pântecului feminin, dar şi găurile, vapoarele  
şi toate tipurile de recipiente. Simbolurile masculine ar fi cravata, pălăria, dar şi tipu-
rile de arme şi unelte, plugul, ciocanul, revolverul, pumnalul, sabia, peisajele din vis,  
mai ales cele cu văi şi munţi împăduriţi, sunt descrieri ale organelor genitale. Pentru  
reprezentarea simbolică a castrării, travaliul oniric se foloseşte de chelie, tunderea  
părului, căderea dinţilor, decapitare. 

Simbolurile viselor sunt polisemantice, ele depind de context şi descrierea  
obiectului sau a împrejurărilor. Ofer două exemple din Dicţionarul de vise a lui Noemi Bomher,  
acestea fiind o dovadă a faptului că interpretările polisemantice ale viselor au extins și 
depășit  sfera  psihanalizei, în dicționar se face deseori trimitere la  opere literare  concrete: 

Casa – în vis înseamnă căsătorie. Dacă o visezi arzând, înseamnă intrigi, îngrijorare. 
Dacă o visezi ruinată, înseamnă necazuri în familie. Dacă visezi că o construieşti, 
înseamnă belşug, noroc în dragoste, renaştere. Dacă visezi casa părintească, înseamnă 
aspecte legate de trecut, de părinţi (Bomher, Noemi, p. 39). 

Căpşuni – dacă visezi căpşuni coapte înseamnă pasiune, vitalitate, senzualitate. 
Dacă visezi căpşuni necoapte, înseamnă imaturitate în plan erotic, căutarea unor răspun-
suri pe plan sentimental sau sexual. Dacă visezi căpşuni zdrobite sau putrezite, înseamnă 
abuzuri sexuale (Bomher, Noemi, p. 43).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



34

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

Categoriile freudiene ale visului şi anume visul ca premoniţie, visul ca dorinţă,  
visul de angoasă şi visul despre moartea persoanelor dragi le-am identificat în ro-
manul lui Mircea Eliade Isabel şi apele diavolului. În interpretarea psihanalitică  
a lui Sigmund Freud visul „are  un sens ascuns, care creează împlinirea unei dorinţe”  
(Freud, Sigmund, p. 189). Visul de vară al doctorului e cauzat de evitarea  
dezlănțuirii potențialului său de seducere a Isabelei. În acest vis doctorul e logodit  
şi căsătorit cu Isabel, devine iniţiat de către unchiul soţiei pe nume Williams în afacerea  
cu ceai din ţinutul Dargeelingului, prosperă şi îşi extinde activitatea în ţinutul Labong,  
are doi copii cu Isabel pe care-i cheamă Michael şi Joan. Travaliul oniric durează  
şaptesprezece ani şi se întrerupe în clipa când cei doi copii vor fi trimişi în Anglia  
la studii. Sursa de excitaţie a visului este interdicţia. Reveria este independentă de  
curgerea timpului, nu se raportează la timp şi spaţiu. Ţesătura acestui tip de vis conţine  
două premoniţii anume căsătoria cu Isabel şi moartea Catherinei Irving de malarie.  
Visul din acest roman a lui M. Eliade vizează două reprezentări paralele: trăirea reală  
și cea din timpul travaliului oniric, care se întrepătrund, idee pe care o surprindem și  
la Sigmund Freud. Psihanalistul elvețian nuanţează ideea înrudirii viselor artificiale  
create de scriitori cu cele reale, primele nu sunt un joc gratuit, ci „redau gândul conceput  
de scriitor într-o deghizare care se potriveşte caracteristicilor viselor noastre, cunoscute  
din experienţă” (Freud, Sigmund, p. 136). Visul este totodată o oglindă fidelă a 
subconştientului personajului care înfăţişează o dorinţă imposibilă ca fiind împlinită,  
fără  a  se  realiza total. Personajul obţine de la visul său ceea ce i-a fost refuzat în realitate. 

Coşmarul lui Lilian ar putea fi atribuit în cheie freudiană categoriei visului de 
angoasă „în care ne scutură cele mai groaznice dintre toate senzaţiile de neplăcere”  
(Freud, Sigmund, p. 117). Teama fetei, pe nume Lilian, are o explicaţie logică,  
ea se constituie din impresiile recente: actul sexual înafara căsătoriei dintre Isabel  
şi soldatul Algie, ruşinea care planează asupra casei familiei Axon, pedepsele corporale  
pe care le suportă Verna cu biciul de la doamna Axon pentru că răspândeşte bârfe  
despre situaţia jenantă a Isabelei. Angoasele proiectate în vis provin din „resturile  
diurne”: „Lilian căpătase friguri de spaimă; nopţile visa soldaţi, duhuri, focuri şi visa  
pe Verna spânzurată de limbă, iar pe Isabel legată cu mii de frânghii, şi mii de oameni 
trăgeau frânghiile strigând: aoo!” (Eliade, Mircea, p. 150-151). 

Prin moartea lui Tom surprinsă în visul doctorului putem face trimitere la o altă 
categorie freudiană a visului, cea despre moartea persoanelor dragi. Visul îndeplineşte  
în acest caz dorinţa dispariţiei forţate a lui Tom. Ambii prieteni de acelaşi sex  
locuiesc într-o odaie, au interese diferite şi se simt stingheriţi unul în prezenţa celuilalt; 
dorinţa doctorului de a-l forţa pe Tom să părăsească oraşul induce gândul morţii sale. 
Totuşi doctorul nu-i doreşte moartea reală amicului său, deoarece atunci când se trezeş-
te din vis şi-l priveşte pe Tom cum doarme liniştit în pat, e copleşit de un sentiment  
de fericire. Potrivit lui Sigmund Freud visul despre moartea persoanelor dragi este 
diferenţiat în două clase: „cele în care rămânem neatinşi de tristeţe şi la trezire  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



35

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

ne mirăm de lipsa noastră de sentimente şi cele în care resimţim o durere profundă  
faţă de această moarte pe care o exprimăm în somn prin cele mai fierbinţi lacrimi”  
(Freud, Sigmund, p. 301). În romanul Isabel... accepția freudiană a visului despre  
moartea persoa-nelor dragi este similară regretului profund al doctorului cu privire  
la dispariția lui Tom.

Preocuparea pentru vis a intrat şi în sfera de interes a lui G. Bachelard, acesta  
a întemeiat o critică bazată pe materialitatea conștiinței. Bachelard și-a propus  
căutarea subiectivității în reverie, studierea subiectivă a imaginației susținută de lu-
mea realității eidetice. Obiectul sesizat și subiectivizat de lumea visătoare, nu-și pierde  
nimic din materialitatea sa, el devine o imagine specifică a eului, trăirilor sale  
subiective, care leagă raporturi pe care reveria le face inepuizabile. În lumea reveriei 
„subiectul nu apare nicio clipă izolat și satisfăcut de a trăi închis în sine, ci, dimpotrivă,  
el trebuie să se înconjoare de o mulțime de obiecte visate, în care să se regăsească și  
să se odihnească” (Bachelard, Gaston 2005, p. 204). Această unire a subectivului  
și obiectivului se percepe în anumite imagini privilegiate. Visul zborului, spre exemplu,  
se află într-o conexiune strânsă cu imaginile vizuale. Ființa noastră continuă în timpul  
zilei experiența din timpul nopții. Referindu-se la visul zborului și la abundența  
aripilor în poezie, G. Bachelard își propune de a distinge imaginea profundă de  
imaginea superficială, pentru a determina imaginea care-și aduce cu adevărat  
binefacerile dinamice. Bachelard consideră zborul oniric un mijloc de a atinge un scop,  
care desemnează de regulă un progres, dar constată și faptul că odată cu apariția  
mijloacelor de zbor (avionul, aerostatul etc.) se înmulțește numărul de vise. Viața  
onirică ne „eliberează de opresiunea formelor” (Bachelard, Gaston 2005, p. 28) și ne  
apropie de experiența esențială. Nu forma imaginilor îl preocupă pe G. Bachelard,  
ci mișcarea lor. Pornind de la ideea de aripă, așezată de regulă pe umeri, Bachelard  
aduce o serie de exemple prin care imaginația materială a devenit, datorită reveriei,  
un mijlocitor plastic al imaginilor și personajelor literare, este suficient doar să urmă-
rim această traiectorie: aripă – Icar – avion – aerostat – încălțămite cu aripi – Mercur  
(călătorul nocturn) – pantofi zburători etc.

G. Bachelard şi-a trasat ca obiectiv găsirea unor interferenţe între vis şi reverie. 
Referindu-se la vis, G. Bachelard îi atribuie un singur calificativ „nocturn”, lăsând 
să se înţeleagă clar că reveria aparţine celuilalt regim şi deci „se ţese în liniştea zilei,  
în pacea repaosului – reveria cu adevărat naturală – este însăşi puterea fiinţei în repaos” 
(Bachelard, Gaston 2005, p. 27). G. Bachelard porneşte de la ideea lui C. G. Jung şi  
anume că psihicul are două manifestări, prin urmare reveria stă sub semnul lui animus,  
iar visul sub semnul lui anima. Autorul studiului Aerul şi visele contribuie la teoretizarea  
unei distincţii între însuşirile omului în funcţie de registrul zilei: „Omul diurn gândeşte  
ca „animus” (…) omul nocturn visează ca „anima”” (Bachelard, Gaston 1997, p. IV).  
Reveria este feminină, iar visul este masculin. Poetica reveriei este în accepţia lui  
G. Bachelard o poetică a lui animus, căci reveria înseamnă linişte, iar visul nocturn  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



36

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

este asociat cu zbuciumul. Bachelard consideră visele nocturne dovezi de psihologie  
subiectivă. Studiul visului nocturn, relevă Bachelard, e domeniul psihanalistului,  
iar reveria a fenomenologului. Prin urmare, diferenţa esenţială dintre visul nocturn  
şi reverie e o diferenţă care ţine de o  fenomenologie, „în timp ce visătorul de vis  
nocturn este o umbră care şi-a pierdut eul, visătorul de reverie, dacă este cât de cât  
filosof, poate să formuleze un cogito în centrul eului său visător. Cu alte cuvinte,  
reveria este o activitate onirică în care persistă un licăr de conştiinţă. Visătorul de  
reverie este prezent la reveria lui” (Bachelard, Gaston 2005, p. 154). Bachelard  
nu neagă existenţa unei continuităţi între vis şi reverie, dimpotrivă, consideră visul  
un factor primordial pentru apariţia şi păstrarea reveriei: „Poeţii ne ajută să canalizăm  
substanţa fluidă a viselor noastre, să o menţinem într-o stare căreia să i se poată  
impune legi. Poetul păstrează destul de clar conştiinţa că visează pentru a-şi stăpâni  
misiunea de a-şi scrie reveria” (Bachelard, Gaston 2005, p. 163). Nuanţa şi mirosul  
sunt după Bachelard particularităţi ale reveriei1, „reveria începe cu nuanța”  
(Bachelard, Gaston 2005, p. 157).  

Bachelard consideră imaginarul poeţilor documente de reverie naturală, iar una 
dintre funcţiile reveriei este „aceea de a ne scuti de poverile vieţii (...) o continuitate  
în odihnă” (Bachelard, Gaston 2005, p. 80). Spre deosebire de Freud, G. Bachelard  
îşi proiectează atenţia pe o taxonomie a reveriei, mai exact r. cosmice, r. întoarse spre 
copilărie, r. cuvintelor, r. idealizată.

În reveria idealizată visătorul „proiectează asupra imaginii iubitei propria sa  
anima” (Bachelard, Gaston 2005, p. 94). Reveriile idealizate nu se înlănţuie lăsându-te  
pradă amintirilor ei, întotdeauna visând valorile unei fiinţe pe care ai putea s-o iubeşti.  
În felul acesta, un mare visător îşi visează propriul dublu. Dublul său ideal îl susţine. 
Reveria idealizată este aceea care „aşează în sufletul unui visător valori umane,  
o comuniune visată de animus şi de anima, cele două principii ale fiinţei integrale”  
(Freud, Sigmund, p. 97). Prin acest timp de reverie, G. Bachelard se apropie de teoria  
lui Jung2 despre manifestările psihicului prin anima/animus, dar totodată el este  
considerat a fi „cel mai mare explorator al vieții mentale de la Freud încoace”  
(Bachelard, Gaston 1979, p. 187), o dovadă în plus că Bachelard a însușit și a dezvoltat 
opera amândurora în scrierile sale.

Sistematizând momentele expuse mai sus, pentru claritatea distincțiilor reverie/ 
vis propuse de G. Bachelard, pornind de la teoria freudiană și jungiană, este preferabil  
să urmărim tabelul de mai jos: 

1 „Mirosurile! Prima mărturie despre contopirea noastră cu lumea. Ajunge să închizi ochii ca 
să regăsești amintirile mirosurilor de altă dată.  Atunci ai închis ochii pentru a savura în profunzime. 
În momentul în care ai închis ochii, ai și visat puțin. Acum o să le regăsești dacă visezi bine, dacă 
visezi simplu, într-o reverie liniștită” (Gaston Bachelard, Poetica reveriei, Trad. din fr. de Luminița 
Brăileanu, Pitești: Paralela 45, 2005, p. 142) 

2 Carl Jung este cel pe care, un moment dat, Freud l-a văzut moștenitorul natural al tronului 
psihanalitic. Conflictul teoretic asupra libidoului și inconștientului a fost și conflictul  unor 
personalități, Jung neputând suporta caracterul evident dominator a lui Freud.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



37

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

Raportarea 
la regimul 
zilei

Manifestări 
ale psihicului 

Eşantionul/
Instrumentarul 
de lucru 

Particularităţi

Reverie
(subiectivitate)

(om) diurn Anima 
*feminină

Imaginile 
artistice, cărţile

Nuanţa şi 
mirosul

Vis
(obiectivitate)

(om) nocturn Animus
*masculin

Oamenii şi 
comportamentul 
lor 

Repaosul optic 
şi repaosul 
verbal

Reveriile întoarse spre copilărie – presupun o dublare a reveriei („adâncire  
de reverie”, „vechi reverii”), care ne permite să „strângem într-un loc ubicuitatea celor  
mai dragi amintiri” (Bachelard, Gaston 2005, p. 127), Bachelard consideră că o carac- 
teristică a acestei reverii este mirosul, căci o copilărie miroase frumos: „Citindu-i pe  
poeţi, descoperi că o întreagă copilărie este evocată de amintirea unui parfum răzleţ,  
înţelegi că mirosul, într-o copilărie, într-o viaţă, este, dacă pot să mă exprim astfel,  
un amănunt imens. Acest fleac adăugat la întreg răscoleşte fiinţa visătorului” (Bachelard, 
Gaston 2005, p. 184).

Reveriile cosmice – presupun toate valorile energiei cosmice, imagini cosmice,  
un eu cosmizat, dar şi un soi de cosmicitate intimă, în care universul tangibil se transformă 
într-un univers al frumuseţii. 

Reveriile cuvintelor – vorbind despre această categorie, amintesc că Bachelard 
porneşte de la ideea că orice cuvânt sau cuvintele în general (pornind de la genul lor) 
desemnează o opoziţie, respectiv explorează femininul şi masculinul cuvintelor şi des-
coperă o rivalitate dintre sexe pornind de la sunete (vocale/consoane), gen (masculin/
feminin), reprezentări (ex: denumirile de râuri sunt în mare parte feminine, denumiri-
le de copaci masculine, denumirile de flori feminine, cu excepţia macului şi bujorului). 
Cuvintele impregnate de feminin aparţin limbajului anima, respectiv cele impregnate  
de masculin se îndreaptă către animus. Concluzia la care ajunge Bachelard cu privire  
la acest tip de reverie este că acesta se susţine reciproc în reveriile unui visător de cuvinte, 
el este un exemplu fidel de unire a contrariilor „Cuvintele se iubesc. Ele au fost create  
ca toate vieţuitoarele  «bărbat şi femeie» (...) Toate cuvintele (...) pleacă să-şi caute  
tovarăşul, fie tovarăşa: luciul şi oglinda, codrul şi pădurea, şarpele şi şopârla, blidul  
şi strachina, ogorul şi glia, plânsul şi lacrima...” (Bachelard, Gaston 2005, p. 55-56).  
Prin acest exemplu de simbioză şi coexistenţă, simplele cuvinte, spune Bachelard  
„se odihnesc în culcuşul unei visări” (Bachelard, Gaston 2005, p. 57).

Deşi au traiectorii şi domenii diferite (Freud – psihanaliza cu aplicații pe visele 
concrete ale pacienților, iar Bachelard – fenomenologia, pe de o parte şi poetica reveriei,  
de cealaltă parte), nu putem să trecem cu vederea unele aspecte comune. Înainte de  
a face trimitere la unele interferențe dintre tipologia viselor și reveriei la S. Freud  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



38

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

și G. Bachelard, merită a fi menționat și eșantionul de lucru cu care vine în contact  
fiecare dintre aceștia; Freud analizează comportamentul oamenilor, iar Bachelard  
imaginile artistice: „Cărțile și nu oamenii constituie materialul meu de lucru și tot  
efortul meu atunci când retrăiesc reveria poetului este să-i simt caracterul operând.  
Prin astfel de reverii poetice ajungem la o lume de valori psihologie (Bachelard, Gaston 
2005, p. 187) (spune G. Bachelard), „imaginile (n.n. artistice) sunt cu siguranță unități  
de reverie” (Bachelard, Gaston 2005, p. 180). Pentru S. Freud una din sursele de excitaţie  
care influenţează visul este copilăria, la Bachelard găsim o categorie distinctă a reveriei,  
cea întoarsă spre copilărie. O altă trăsătură similară ar fi că la Freud o subcategorie a 
visului tipic este zborul, în studiul lui Bachelard Aerul şi visele. Eseu despre imaginaţia 
mişcării, acesta descrie cu lux de amănunte onirismul dinamic şi reveria zborului supus 
dialecticii elementelor uşoare şi grele, de unde apare şi dihotomia dintre zboruri „uşoare 
şi grele” (Bachelard, Gaston 1997, p. 21), deci şi Bachelard a fost preocupat de teore-
tizarea reveriei zborului. Condiţia zborului este dictată în vis de sfera emotivă a celui  
care face parte din travaliul oniric: „Nu zburăm în vis decât când suntem fericiţi” 
(Bachelard, Gaston 1997, p. 79). Criticul literar francez, G. Bachelard, (așa cum este 
catalogat de unii cercetători) a fost preocupat de a surprinde în studiul Aerul şi visele  
prioritatea imaginaţiei dinamice asupra imaginaţiei formelor. Ca şi în studiul Poetica  
reveriei, G. Bachelard stabilește criterii de delimitare dintre vis şi reverie, ajungând la  
o definire a lor în eseul său despre imaginaţia mişcării. Totuşi acest studiu este consacrat 
în mare parte definirii şi înţelegerii visului: „Visul este o modalitate de a ne desprinde  
de realitate”. Spre deosebire de marii exploratori ai vieții orinirce Novalis, Béguin, 
Schubert, Carus, Nerval, Bachelard privește cu neîncredere lumea celui adormit  
pentru că în acest univers triumfă o formă de obiectivitate exclusivă, care elimină  
principiul subiectivității. Pentru Bachelard nu există un cogito al visului, dar există  
un cogito al reveriei, iată o altă încercare a acestuia de a defini visul: „Visul cel mai 
profund este în mod esențial un fenomen al repaosului optic și al repaosului verbal.  
În mare există două feluri de insomnie: insomnia optică și insomnia verbală. Noaptea  
și tăcerea sunt cei doi paznici ai somnului, pentru a dormi, nu trebuie nici să mai  
vorbești și nici să mai vezi. Trebuie să te abandonezi vieții elementare, imaginării  
elementului care ne este propriu” (Bachelard, Gaston 1997, p. 28). Ideea includerii  
visului în regimul nocturn este surprinsă şi în eseul Aerul şi visele: „Visul este o cos- 
mogonie de seară. În toate nopţile visătorul reîncepe lumea. Orice fiinţă care ştie să se 
desprindă de grijile zilei, care ştie să reinvestească reveria cu toate puterile singurătăţii,  
o redă funcţiei ei cosmogonice” (Bachelard, Gaston 1997, p. 203-204). Motivele şi sim-
bolurile predilecte prezente în tipologia reveriilor de mişcare şi zbor sunt supuse de către  
G. Bachelard principiului dihotomiei şi ambivalenţei; printre acestea menţionăm câteva: 
norii, arborele aerian, vântul, ele fiind denumiri ale capitolelor eseului Aerul şi visele. 

Norii „norul negru este simțit ca un rău al cerului” (199), „norișorul,  
nourul ușor este tema ascensională” (Bachelard, G. 1997, p. 199)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



39

Philologia LXII
SEPTEMBRIE − DECEMBRIE 2018

Arborele aerian „unește infernalul cu celestul, aerul cu pământul; oscilează de la zi 
la noapte și de la noapte la zi” (Bachelard, Gaston 1997, p. 218) 

Vântul „ambivalența vântului, care este blândețe și violență, puritate și 
delir” (Bachelard, Gaston 1997, p. 241), cuprinde „dialectica cal-
dului și a recelui, a uscatului și a umedului” (Bachelard, Gaston 
1997, p. 243) 

Pornind de la ideea de a dinamiza și materializa imaginile literare, Bachelard  
respinge metafora în sensul tradițional al termenului și ajunge la ideea că orice metaforă 
are o putere de reversibilitate: „cei doi poli ai unei metafore pot, alternativ, juca rolul  
real sau rolul ideal” (58).

Dacă Freud explică visele simbolice pe baza simbolurilor sexuale, Bachelard  
încearcă să teoretizeze reveria sexualităţii cuvintelor.  

În concluzie, menţionez că visul artistic (coşmarul, reveria, fantasmele dirijate etc.) 
concentrează trăirile personajului, angoasele şi frustrările sale, bucuriile şi emoţiile,  
conflictele şi iniţierile sau eşecurile personale. Conceptul de vis a intrat și în sfera de interes 
a unor autori basarabeni, care l-au tratat diferit. E. Prus în studiul Poetica modalităţii  
la Proust consacră un subcapitol visului şi ajunge la gândul că „visul formează un univers 
posibil izomorf celui real” (Vlad, C., p. 100) stabilind astfel o corespondenţă între vis  
şi realitate, la An. Gavrilov în lucrarea Conceptul de roman la Garabet Ibrăileanu şi structu-
ra  stratiformă  a operei literare, visul  „determină  funcţia  caracterologică  a  eroului” (6). 

Analizând aspectele comune ale teoriilor despre vis și reverie la S. Freud și G. 
Bachelard, ajungem la concluzia că acestea se întrepătrund pornind de la denumirea lor 
(care se aseamănă în mare parte) și culminând cu descrierea acestora, fapt pe care-l sur-
prindem în următorul tabel:

S. Freud G. Bachelard

Tipologia visului Tipologia reveriei

Visul de dorință

Visul de angoasă nevrotică

Vise tipice
• jenante de nuditate
• despre moartea persoanelor dragi
• despre zbor
• despre examen

• r. cosmice

Vise artificiale (create de scriitori 
în opere artistice)

(studiul imaginilor artistice)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



40

LXII Philologia
2018 SEPTEMBRIE − DECEMBRIE

- analizează copilăria și dorința ca 
surse de excitație a visului

r. întoarse spre angoasă

- a fost preocupat de simbolurile 
sexuale în vise 

r. cuvintelor (a sexelor)

Ideea ce se desprinde din teoria lui G. Bachelard este că visul e o manifestare  
nocturnă, sub semnul lui anima, care explorează o dimensiune ascunsă (tainică) a fiinţei 
umane, o incursiune în subconştient, cu revizuirea amintirilor, angoaselor şi frustrărilor,  
reprezentărilor, pulsiunilor sexuale. Reveria este o emergenţă a imaginaţiei ce stă sub  
semnul lui anima, ea conţine o gamă întreagă de manifestări ambivalente, duale,  
polifonice, dialectice. Reveria (în speţă cea artistică) conţine o  rezervă inepuizabilă  
de manifestări. Dacă visul ține de obiectivitate prin detașarea de realitatea cotidiană,  
reveria presupune o trăire intensă a realităţii ficționale datorită subiectivității.

Referinţe bibliografice

1. BACHELARD, Gaston. Aerul şi visele. Eseu despre imaginaţia mişcării. Traducere 
de Irina Mavrodin. Bucureşti: Univers, 1997. 

2. BACHELARD, Gaston. În: POULET, Georges. Conștiința critică. București: 
Univers, 1979. 

3. BACHELARD, Gaston. Poetica reveriei. Traducere din franceză Luminiţa Brăileanu. 
Piteşti: Paralela 45, 2005.

4. ELIADE, Mircea. Isabel şi apele diavolului. Craiova: Scrisul românesc, 1990
5. FREUD, Sigmund. Interpretarea viselor. Traducere din germană Roxana Melnicu, 

coord. Vasile Dem. Zamfirescu. Bucureşti: Editura Trei, 2009.
6. GAVRILOV, Anatol. Visul eroului (Funcţia lui caracterologică). În: Conceptul de 

roman la G. Ibrăileanu şi structura stratiformă a operei literare. Chişinău: CEP USM, 2006, 
p. 170-174. 

7. PRUS, Elena. Visul. În: Poetica modalităţii la Proust. Chişinău, 1998,  p. 100-105.
8. Vlad C. Mâinile Lady-i  Macbeth. În: Revista română  de psihanaliză, 1935, p. 3-6.
9. BOMHER, Noemi. Dicţionar de vise cu numeroase referiri la opere literare. Iaşi: 

Casa Editorială Demiurg, 2006.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:14 UTC)
BDD-A29158 © 2018 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

