
88 
 

ASPECTE ALE EFICACITĂŢII STILULUI ÎN RETORICA LUI ARISTOTEL 
Aspects of the Style Efficacy in Aristotle’s Rethoric 

 
Eugeniu  NISTOR1 

 
Abstract 

 
Book III of Aristotle's "Rhetoric" consists of 19 chapters and develops, in a first phase, various 

aspects regarding style, focusing on the oratorical action itself - pronuntiato and actio, although the latter is 
resumed strictly to declamation; further on, during the second phase, the constituent parts of the 
discourse are subjected to an elaborate analysis. Aristotle's systemic construction, based on the persuasive 
categories of Rhetoric, will represent the foundation of the New Rhetoric as a theory of argumentation, in 
the view of professor Chaïm Perelman and his assistant, Lucie Olbrecths-Tyteca, authors of the "Treatise 
on Argumentation" (Brussels, 1958). 

 

Keywords: oratorical style, qualities, stylistic corectness, effects, forms, proof 
 
     Abordând problema stilului, filosoful explică necesitatea celui implicat într-un 

discurs nu doar de a-şi structura cât mai bine conţinutul ideilor, ci şi de a se folosi un stil 
adecvat situaţiei reflectate, „căci nu este de ajuns faptul de a avea cele pe care este necesar 
a le spune, ci trebuie şi acest lucru, anume cum este nevoie de a spune, iar asta contribuie 
mult la faptul ca discursul să pară de un anumit fel.”2  

    Cum nu se poate raporta la nici un tratat privitor la stilul oratoric, Aristotel 
constată o anumită apropiere între declamaţiune şi oratorie, pe de o parte, şi poezie, pe de alta: 
„este limpede aşadar, că şi în retorică este un lucru de acest fel ca şi în poetică...”3 Astfel 
încât oratorul trebuie să aibă în vedere următoarele: 1. faptele însăşi la care se referă, din 
care rezultă aspectul lor persuasiv; 2. dispunerea acestora într-un anumit stil şi 3. locurile 
strict legate de acţiunea discursivă, „or, acţiunea aceasta constă în voce, anume cum 
trebuie uzat de ea pentru fiecare pasiune în parte, ca de exemplu, când înaltă, când joasă, 
ori medie, şi, de asemenea, cum trebuie uzat de intonaţii, ca de pildă ascuţită, gravă sau 
medie, precum şi de care ritmuri este nevoie de a se folosi potrivit cu fiecare împrejurare. 
Căci trei sunt lucrurile despre care examinează interpreţii; or, acestea sunt volumul, 
armonia, ritmul.”4 Interpreţii obţin premiile la concursuri iar actorii devin mai importanţi 
decât autorii textelor poetice şi dramatice, astfel încât chiar dacă subiectul stilului „pare să 
fie vulgar”, el contează în retorică, deoarece şi el participă la formarea opiniei – ţinta 
întregului discurs.  

Efectele stilului seamănă întrucâtva cu jocul actorilor, ca acţiune, dar acesta ţine de 
domeniul artelor iar „discursurile scrise valorează mai mult prin stil decât prin gândire.”5 
Filosoful face distincţie între stilul poeziei şi cel al prozei, arătând că dacă la începuturile ei 
                                                           
1 Lector univ. dr, Universitatea „Petru Maior” din Târgu-Mureş  
2 Aristotel, Retorica, ediţie bilingvă, traducere, studiu introductiv şi index de Maria-Cristina Andrieş, note şi 
comentarii de Ştefan-Sebastian Maftei, Editura Iri, Bucureşti, 2004, p. 297 
3 Ibidem 
4 Ibidem 
5 Ibidem, p. 299 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior



89 
 

oratoria mai îm-brăţişase forme poetice, evidente la Gorgias, apoi s-au întâmplat alte 
modificări esenţiale: textele autorilor de poezie au evoluat stilistic, aceştia renunţând la 
expresiile arhaice, care ornau stilul tragediilor timpurii.  

   Pledoaria lui Aristotel este pentru folosirea, în cadrul discursurilor, a unui stil 
„virtuos”, axat pe două calităţi importante: limpezimea şi adecvarea. Prima calitate este obţinută 
prin uzitarea termenilor simpli în sensul lor obişnuit şi natural, „căci ceea ce este natural 
este persuasiv, însă ceea ce este artificial este contrariul...”6 Sau, după cum afirmă acesta, 
într-o altă scriere de-a lui: „Darul cel mai de preţ al graiului e să fie limpede, fără să cadă în 
comun.”7 A doua calitate este dată fie de folosirea neologismelor, care îi imprimă discursului o 
anumită elevaţie, fie de preferinţa pentru metafore, care necesită a fi strict adecvate 
intenţiona-lităţii discursive, adică „dacă vrei să împodobeşti, trebuie să procuri metafora 
din ceea ce este cel mai bun dintre lucrurile aflate în acelaşi gen, iar dacă vrei să blamezi, 
atunci din cele mai rele lucruri...”8 Regulile se aplică atât în proză cât şi în poezie, o bună 
parte a acestora fiind enumerate şi în Poetica, filosoful subliniind că „trebuie exprimate şi 
epitete şi metafore potrivite. Or, aceasta va rezulta din analogie; de nu, va părea un lucru 
nepotrivit prin aceea că contrariile sunt manifeste mai ales unele faţă de altele.”9 Iar, cum 
folosirea echilibrată a provincialismelor, a metaforelor şi a altor podoabe lingvistice, pot 
duce uşor la evitarea „barbarismelor” şi a „vulgarităţii”, după cum folosirea cuvintelor 
comune îi va imprima stilului claritate, el recomandă ca graiul oratorului „să fie rezultatul 
unui amestec al tuturor acestor elemente.”10 

Reliefarea virtuţilor stilului nu înseamnă însă şi evitarea recunoaşterii unor aspecte 
defectuoase ale acestuia, pe care filosoful le depistează într-o serie de exprimări marcate 
de platitudine, reci şi lipsite de elan, în opoziţie cu cele inedite, proaspete şi cu mare 
încărcătură expresivă. O explicaţie obiectivă este oferită pentru răceala stilului, prezentând 
acest specific în patru ipostaze, şi anume: când sunt folosite cuvinte compuse („cerul cu 
multe feţe”, „pământul cu piscuri înalte”, „ţărm cu margine strâmtă”), când vorbitorul 
adoptă formulări neobişnuite („linguşitori ingenioşi în a minţi”, „sufletul umplut de 
mânie, iar faţa devenită de culoarea focului”, „fundul albastru al mării”) sau unele 
neologisme („un bărbat enorm”, „stimulat prin mânia excesivă a gândirii”, „un bărbat 
devastat”). Apoi, cea de-a treia situaţie în care se vădeşte răceala stilului, rezultă din 
utilizarea epitetelor, „fie de cele lungi, fie de cele inoportune, fie de cele frecvente.”11 Iar 
cea de-a patra situaţie în care expresiile pot crea o atmosferă glacială se datorează utilizării 
unor metafore nepotrivite, marcate de ridicol, precum cele aparţinându-i lui Gorgias: 
„acţiuni proaspete şi sângerânde”, „tu ai semănat pe de o parte aceste lucruri în chip 
ruşinos, iar pe de altă parte le-ai cules în mod nefericit.”12  
                                                           
6 Ibidem, p. 301 
7 Aristotel, Poetica, ediţia a III-a, îngrijită de Stella Peticel, studiu introductiv, traducere şi comentarii de D. M. 
Pippidi, Editura Iri, Bucureşti, 1998, p. 95 
8 Aristotel, Retorica, p. 303 
9 Ibidem 
10 Aristotel – Poetica, p. 96 
11 Aristotel,  Retorica, p. 309 
12 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior



90 
 

Adâncind cercetările stilistice, filosoful grec aprecia-ză că şi comparaţia este o 
metaforă, dar o metaforă lărgită, astfel „încât toate câte vor fi desemnate ca metafore, 
dacă sunt apreciate, este limpede că tot ele vor fi şi comparaţii, iar comparaţiile sunt nişte 
metafore care solicită explicaţie.”13  

Corectitudinea stilistică se realizează prin respec-tarea a cinci reguli de bază: 1. prin 
utilizarea corespunzătoare a particulelor conective, a conjuncţiilor; 2. prin folosirea unor 
termeni proprii, specifici, şi nu generali; 3. prin antrenarea unor termeni clari, lipsiţi de 
ambiguitate – aici Aristotel vorbind despre perifrază care, „fiind lungă, înşeală, iar 
auditorii simt întocmai ceea ce încearcă mulţi în preajma prezicătorilor; într-adevăr, când 
aceştia pronunţă cuvinte ambigue, ei îşi dau asentimentul...”;14 4. prin determinarea 
genurilor lucrurilor cu precizie (masculin, feminin şi neutru); 5. prin denumirea corectă a 
numărului lucrurilor (multe, puţine sau unul singur). Atât compoziţiile vorbite, cât şi cele 
scrise, trebuie să aibă calitatea de a fi rostite cu uşurinţă, aceasta presupunând un număr 
restrâns de particule conective şi folosirea corectă a semnelor de punc-tuaţie. 

Grandoarea sau demnitatea stilului se obţine, conform filosofului, prin: 1. folosirea 
descrierii în locul numelui; 2. când există ceva indecent („ruşinos”) în definiţie, se va folosi 
numele; 3. ilustrarea expunerii cu metafore şi epitete (dar evitându-le pe cele poetice); 4. 
uneori se utilizează pluralul pentru singular; 5. evitarea de a alătura mai mulţi termeni cu 
un singur articol (exemplu: nu „a femeii celei a noastre” ci, mai concis, „a femeii 
noastre”);15 6. folosirea particulelor conective, care pot fi omise pentru a asigura concizie 
expunerii, dar numai cu condiţia de a nu afecta „legăturile logice”; 7. amplificarea 
expunerii prin procedeul epitetelor cu valoare negativă. 

Stilul adoptat de către vorbitor trebuie să se potrivească cu subiectele propuse: 
„Este patetic stilul unui om mâniat, dacă există ultraj, cel al unui om indignat care se 
fereşte şi să menţioneze dacă există acţiuni lipsite de pietate şi ruşinoase, stilul în mod 
admirativ, dacă există fapte lăudabile, cel în mod umil, dacă sunt acţiuni vrednice de milă 
şi, în legătură cu celelalte situaţii, la fel.”16 Stilul cel mai potrivit este conform vârstei, 
genului (femeie sau bărbat), neamului şi specificului auditorilor, adică în relaţie directă cu 
„o dispoziţie stabilă” a publicului, iar „dacă oratorul exprimă şi cuvintele familiare 
dispoziţiei stabile, va realiza caracterul.”17 Sfatul gânditorului este ca vocea şi gesturile 
oratorului să nu se armonizeze perfect cu maniera stilistică adoptată, deoarece atunci ar 
ieşi în relief artificialitatea vorbirii, şi discursul ar fi neconvingător. 

Forma stilului adoptat trebuie să fie conform unui anumit ritm, căci dacă este metric 
nu are putere persuasivă. Ritmul rostirii determină o armonie a discursului, chiar o 
structură coerentă a acestuia, filosoful enumerând şi diferitele tipuri de ritm, adoptate 
conform modurilor de comunicare preferate de orator: 1. ritmul eroic, numit şi dactilic 

                                                           
13 Ibidem, p. 313 
14 Ibidem 
15 Ibidem, p. 317 
16 Ibidem 
17 Ibidem, p. 319 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior



91 
 

sau hexametric; 2. ritmul iambic, potrivit cu conversaţia obişnuită; 3. ritmul trohaic, 
asemuit cu dansul comic şi parodic; 4. peanul, potrivit doar parţial discursurilor, fiind 
utilizat cu eficienţă la începutul şi sfârşitul frazelor. Apoi, Aristotel scrie despre afirmarea 
în oratorie a două tipuri de stilistici: stilul continuu, specific poeţilor vechi, şi stilul periodic, 
care poate fi înţeles uşor, deoarece are un început şi un sfârşit, fiind alcătuit din mai multe 
„membre” (propoziţii subordonate). Nu fără o urmă de orgoliu, filosoful se referă la 
cuvintele spirituale şi cuvintele renumite, care sunt compuse de cel „înzestrat natural sau cel 
format prin practică, pe când a le arăta ţine de această cercetare ştiinţifică.”18  

Aspectele analizate, în continuare, sunt „isteţimea” stilului şi puterea lui argumentativă – 
calităţi obţinute prin utilizarea unor cuvinte „spirituale”, care pot asigura o mai bună 
cursivitate şi vivacitate stilistică. În acelaşi context, Aristotel se referă la metaforele poetice, la 
comparaţiile şi silogismele retorice, care pot fi mai potrivite pentru învăţătură, aşa cum, de altfel, 
şi consemnează că: „stilul şi entimemele spirituale sunt cele care ne produc o instruire 
promptă.”19 O misiune de bază a oratorului constă, uneori, în redarea unei situaţii în plină 
activitate, iar această „performanţă” este de apreciat când el reuşeşte, printr-o bună 
instrumentare a metaforei, să facă lucrurile neînsufleţite că par a fi însufleţite, ca în 
versurile lui Homer: „piatra neruşinată se rostogolea din nou pe pământ”, „săgeata a 
zburat” etc.20  

Discursului i se adaugă alte şi alte elemente semnificative sub aspect stilistic (glume, 
ironii, jocuri de cuvinte, metafore, comparaţii, hiperbole, apoftegme, cimilituri, proverbe, 
paradoxuri etc.), capabile de surprize şi de a-i face pe auditori de a avea situaţia retorică 
pusă chiar „în faţa ochilor”.  

Folosirea unui stil sau a altuia este dictată de situaţie şi de subiect, gânditorul 
făcând distincţie între cele două tipuri de discurs: 1. stilul dezbaterii, potrivit celor trei 
genuri ale retoricii, şi 2. stilul propriu limbii scrise, acesta fiind „foarte precis” şi 
presupunând ajutorul logografilor, pe când primul este recomandabil doar „pentru 
acţiunea retorică.”21 Apoi, primul tip de stil se împarte, la rândul lui, în stilul discursului 
deliberativ (demonstrativ), semănând, întrucâtva, „cu desenul în perspectivă; căci, cu cât 
mulţimea este mai numeroasă, cu atât este mai îndepărtat de locul de unde se priveşte...”, 
iar cel de-al doilea, stilul discursului judiciar, care, de regulă, „este mai riguros.”22 

Apoi, referindu-se la cele două părţi ale discursului: expoziţiunea şi demonstraţia, 
filosoful subliniază necesitatea adoptării unei diviziuni a discursului, ceva similar metodei 
stabilite anterior de către Isocrate, aceasta fiind: exordiu, afirmaţie, confirmaţie şi epilog. Analiza 
este aplicată, apoi, fiecăreia dintre părţi. Astfel, exordiul, ca fază incipientă a discursului, 
seamănă cu prologul în poezie sau cu preludiul cântecului la flaut. Dar şi exordiurile se 
diferenţiază între ele pe genurile de discurs: aşa, exordiul discursului epidictic este pronunţat 
pe elogiu sau pe blam; în schimb, cel al discursului judiciar este similar cu „prologurile 
                                                           
18 Ibidem, p. 327 
19 Ibidem, p. 329 
20 Ibidem, p. 333 
21 Ibidem, p. 339 
22 Ibidem, p. 341 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior



92 
 

dramelor şi cu preambulurile poemelor epice”23; iar exordiul discursului deliberativ provine din 
cel al discursului judiciar, nefiind strict necesar şi având mai mult un rol ornamental. Dar, 
cum exordiul discursurilor epidictice poate fi de acuzare (atac) sau respingere (apărare), 
Aristotel dă unele sfaturi privind mijloacele prin care pot fi înlăturate insinuările 
răuvoitoare şi supoziţiile defavorabile enunţate de părţi. 

Înainte însă de desfăşurarea tirurilor argumentative propriu-zise, este necesară 
povestirea faptelor şi, deci, Stagiritul abordează problema naraţiunii care, împreună cu 
confirmarea şi respingerea, face parte din „corpul” discursului. Aceasta în discursurile 
epidictice nu trebuie să fie continuă, ci în trepte, cuprinzând în detaliu relatarea acţiunilor; 
în genul judiciar este necesară o narare foarte limpede a subiectului şi cât mai scurtă 
posibil, deoarece „nu trebuie pierdut timpul cu ceea ce este unanim recunoscut...”24 Ar fi 
de preferat ca accentul să cadă pe relatarea acelor fapte care produc compasiune sau 
indignare, după cum naraţiunea se poate întări prin exprimarea intenţiilor şi caracterelor 
etice, a scopurilor şi trăsăturilor morale, uneori şi a celor afective, mult mai eficiente decât 
cele de calomniere, care nu onorează „funcţia celui care consiliază.”25 

Dovezile aduse în genul deliberativ scot în prim-plan: faptele petrecute, daunele 
pricinuite şi controversa dintre părţi. Tot în cadrul acestui gen amplificarea devine un bun 
mijloc de susţinere a cauzelor nobile şi folositoare, cu condiţia ca faptele relatate să fie 
credibile; în situaţia în care adversarul face afirmaţii false, „acestea sunt în mod evident 
indicii că el minte şi în privinţa celorlalte chestiuni”26, ele constituindu-se, ulterior, în 
dovezi favorabile celeilalte părţi. Tot aici Aristotel subliniază importanţa deosebită a 
exemplelor (în discursul deliberativ), în schimb găseşte că discursului judiciar i se potrivesc 
mai bine entimemele, motivând această cerinţă prin faptul că „primul se referă la viitor, aşa 
încât este necesar să procure exemplele din faptele petrecute; al doilea, în schimb, se 
referă la faptele existente sau nonexistente, unde există mai ales demonstraţie şi necesitate; 
căci trecutul implică necesitate.”27 Iar, în acest ultim caz, entimemele nu trebuie să survină 
în serie, ci „amestecate”, spre a nu duce la controverse neplăcute; de asemenea, ele trebuie 
să alterneze cu pasiunile, „căci entimema fie că va exclude pasiunea, fie că va fi enunţată 
inutil,”28 fără a fi folositoare în „blindarea” laturii etice a discursului. Filosoful recomandă 
utilizarea maximelor, care pot constitui atât „substanţa” dovezii, cât şi cea a naraţiunii, având 
în plus şi un important conţinut moral. 

Comparând cele trei genuri, Aristotel constată că discursul deliberativ, care se 
ocupă de viitorul incert, este mai dificil decât cel judiciar, preocupat de trecutul marcat şi 
consumat ca atare, acesta din urmă având posibilităţi narative mai bune. Atunci când 
oratorul are dovezi de prezentat, el trebuie să vorbească atât etic, cât şi demonstrativ, iar 
dacă nu aduce entimeme, atunci trebuie să-şi orienteze tirul expunerii pe un traseu etic, 

                                                           
23 Ibidem, p. 347 
24 Ibidem, p. 355 
25 Ibidem, p. 357 
26 Ibidem, p. 359 
27 Ibidem 
28 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior



93 
 

căci, chiar virtuos fiind, „i se potriveşte mai degrabă să se arate bun, decât să arate că 
discursul este riguros.”29 Tot în această secţiune filosoful este de părere că entimemele 
refutative sunt de preferat celor demonstrative întrucât, atunci când respinge argumentele 
adversarului, oratorul îşi prezintă propriile sale dovezi şi este pregătit anticipativ „să 
răspundă la argumentele contrarii, respingându-le sau dărâmându-le dinainte.”30 Cum 
discursul antrenează şi caracterul moral al vorbitorului iar acesta, dacă s-ar referi la propria 
persoană, ar da naştere „fie la invidie, la prolixitate, fie contradicţie, iar a vorbi despre altul 
– fie defăimare, fie grosolănie” – mai potrivit ar fi să procedeze cu tact şi să recurgă la o 
altă persoană care să transmită afirmaţiile prea favorabile sau prea critice. Eficienţa 
argumentativă a entimemelor sporeşte când acestea sunt transformate în maxime, ca în 
exemplul furnizat de Stagirit: „într-adevăr, dacă oamenii trebuie să se reconcilieze când 
reconcilierile sunt cele mai utile şi mai avantajoase, trebuie să se reconcilieze când sunt 
fericiţi.”31 Într-o scurtă secţiune din Topica, intitulată „Cum devine cineva un dialectician 
exercitat şi abil”, el arată că „pentru o asemenea treabă este necesară o bună dispoziţie 
naturală, iar această dispoziţie naturală este tocmai aceea care ne face în stare să alegem 
adevărul şi să evităm falsul.”32 Deşi pledoaria filosofului este, de această dată, axată pe 
elemente de logică, procedeul se potriveşte şi oratoriei, deoarece – scrie el – atunci „când 
recapitulăm discuţiile, trebuie să le dăm o formulare universală, chiar dacă respondentul a 
argumentat în sens particular. Căci şi în acest chip putem face dintr-un singur argument 
mai multe. Tot aşa se procedează în retorică prin entimeme.”33 

Abordând delicata problemă a interogaţiei, filosoful arată că este oportun a întreba 
doar atunci când o premisă este clară şi există şansa ca oponentul să-i ofere oratorului şi 
cealaltă premisă, astfel încât acesta să poată enunţa concluzia. Pe de altă parte, retorul 
trebuie să fie pregătit să dea răspunsurile potrivite (nu prea scurte, totuşi), fie la întrebări 
ambiguue, fie la cele care conţin contradicţii în sine.  

Dar nu trebuie neglijată importanţa glumelor într-o dezbatere publică, acestea având 
rolul, conform spuselor sofistului Gorgias, de „a distruge seriozitatea adversarilor prin râs, 
şi râsul – prin seriozitate,”34 însă, şi sub acest aspect trebuie procedat cu discernământ, 
deoarece este mai bine ca oratorul să folosească ironia, „mai demnă de omul liber decât 
bufoneria; căci, pe de o parte, cel ce recurge la ironie face o glumă în vederea lui însuşi, pe 
de altă parte, bufonul – în vederea altuia.”35 

Ultimul aspect abordat în tratatul aristotelic este cel al peroraţiei sau epilogului în 
discurs, care se compune din patru elemente determinative în ceea ce priveşte posibilităţile 
oratorului; astfel acesta poate: 1.să-şi facă auditoriul favorabil pentru sine şi defavorabil 
oponentului, arătând că el este cel bun şi celălalt, cel rău; 2. să amplifice sau, dimpotrivă, 
                                                           
29 Ibidem, p. 361 
30 Ibidem 
31 Ibidem, p. 363 
32 Aristotel, Organon, II, Analitica secundă, Topica, Respin-gerile sofiste, traducerea, studiu introductiv şi note de 
Mircea Florian, notiţă introductivă la Respingerile sofiste de Dan Bădărău, Editura Iri, Bucureşti, 1998, pp. 533-534 
33 Ibidem, p. 535 
34 Aristotel, Retorica, p. 365 
35 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior



94 
 

să atenueze faptele narate; 3. să inducă publicului o anumită predispoziţie afectivă, 
transmiţându-i şi imprimându-i în suflet unele acţiuni, ca: milă, indignare, mânie, ură, 
invidie, emulaţie, spirit euristic etc.; 4. rememorarea şi recapitularea celor expuse anterior, 
cu precizarea clară a oratorului că în discursul său a demonstrat cauzele enunţate în 
exordiu, referitor la subiectul respectiv. De regulă, în această etapă sunt comparate argumentele 
oratorului cu cele invocate de către adversar, fiind recomandabil a se folosi, ca mijloace conexe, 
ironia sau interogaţia.  

Cât priveşte stilul expunerii, după Aristotel ar fi mai potrivit unul grav şi sacadat, 
obţinut prin eliminarea conjuncţiilor, care subliniază mai bine ideea de epilog, ca în 
exemplul: „am spus, aţi ascultat, posedaţi chestiunea, judecaţi.”36 Aşadar, peroraţia este 
chiar concluzia unui discurs, ea luând, adesea, prin recapitularea principalelor probe, 
caracterul unui ultim efort al vorbitorului de a convinge publicul, utilizând diverse 
mijloace (de la cele emoţionale, la cele care insuflă avânt şi patetism), în vederea atingerii 
scopului propus. 

În final, ne mai rămâne să recunoaştem redutabila structură argumentativă a 
Retoricii lui Aristotel şi actualitatea ei de necontestat. Ea este fundaţia pe care se va clădi în 
secolul al XX-lea noua retorică, ca teorie a argumentării, „asociaţii” Stagiritului, peste secole, 
fiind profesorul Chaïm Perelman şi strălucita sa asistentă, Lucie Olbrecths-Tyteca, autorii 
Tratatului de argumentare. Noua retorică (Bruxelles, 1958). Practic, prin această iniţiativă, 
aceştia pledează pentru întoarcerea la argument şi la argumentare, restabilind rostul dialecticii 
în discursul retoric, în textele şi manifestările dialogice, în orice comunicare publică 
solemnă, în orice confruntare cu pretenţii şi, mai ales, în fundamentarea judecăţilor 
axiologice şi psihosociologice.   

           
BIBLIOGRAFIE 

 
Aristotel – Retorica, ediţie bilingvă, traducere, studiu introductiv şi index de Maria-Cristina 

Andrieş, note şi comentarii de Ştefan-Sebastian Maftei, Editura Iri, Bucureşti, 2004. 
Aristotel – Poetica, ediţia a III-a, îngrijită de Stella Peticel, studiu introductiv, traducere şi 

comentarii de D. M. Pippidi, Editura Iri, Bucureşti, 1998. 
Aristotel – Organon, II, Analitica secundă, Topica, Respin-gerile sofiste, traducerea, studiu 

introductiv şi note de Mircea Florian, notiţă introductivă la Respingerile sofiste de Dan 
Bădărău, Editura Iri, Bucureşti, 1998. 
 

 

 

                                                           
36 Ibidem, p. 367 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:03 UTC)
BDD-A2907 © 2012 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

