
33 
 

MAIORESCIANISMUL – CONSTANTĂ ÎN ATITUDINEA CRITICĂ 
 
 
 

Alexandru RUJA 
(Universitatea de Vest din Timișoara) 

alexandruruja@yahoo.com 
 

Titu Maiorescu’s Influence – A Constant of the Critical Attitude 
Born in the Great Union year – 1918 – and educated in the academic atmosphere of the University of 
Cluj-Sibiu, Eugen Todoran remained attached, throughout his life, to the great culture and the great values 
that he later promoted in his work. As a professor at the West University of Timișoara, he formed 
generations of Romanian literature specialists, able to study, understand and evaluate the major works of 
literature, that is, valuable literature. The present study – Titu Maiorescu’s Influence, a Constant of the 
Critical Attitude – highlights an essential feature of Eugen Todoran’s activity, that is to follow the line of 
critical activity traced in Romanian literature by Titu Maiorescu. It is no coincidence that the first article 
written by Eugen Todoran, in high school, was about Titu Maiorescu. Later, during maturity, he wrote a 
book about the creator of Romanian literary criticism entitled Maiorescu (1977). In evaluating the literary 
work, Eugen Todoran emphasises the aesthetic value of the work as it was theorized and argued for by 
Titu Maiorescu. The studies dedicated to the work of Mihai Eminescu and Lucian Blaga prove it. A true 
monograph, Eugen Todoran’s extensive study shows the way Titu Maiorescu became a well-known 
literary critic and the reason he is a model for others, a school founder, the creator of a new direction, of 
the modernization of Romanian culture, seen as a blending of national values with European culture. 
 
Keywords: Eugen Todoran; university professor; literary critic; Literary Circle of Sibiu; Maiorescu; 
Romanian literature; critical theory; aesthetic value; critical spirit; modernization of literature. 
 
 

Născut în anul Marii Uniri, format în atmosfera academică a Universităţii din Cluj-Sibiu, 
Eugen Todoran a rămas ataşat de marea cultură şi de marile valori de care s-a ocupat, mai târziu, 
în opera sa.  

 
„Universitatea din Cluj nu doar m-a «influenţat», ci m-a «format». Tot ce s-a adăugat a rămas 

în respectul pentru profesorii ei şi adeziunea la atmosfera spirituală creată în tradiţia unei 
continuităţi de cultură românească direct în spaţiul culturii europene, pe care Universitatea o 
întreţinea la mare nivel” precizează Eugen Todoran într-un interviu din 1988, apărut în revista 
„Orizont”. 

 
O asemenea perspectivă prin care literatura română prin valorile ei există şi în spaţiul 

european a susţinut Eugen Todoran în cursurile universitare la Universitatea din Timișoara 
precum şi în cărţile sale. Putem spune și noi dimpreună cu Profesorul nostru, parafrazându-i 
vorbele citate înainte, că Universitatea din Timișoara nu doar m-a influențat, ci m-a format, iar 
tot ce s-a adăugat a rămas în respectul pentru profesorii ei, iar Eugen Todoran rămâne unul dintre 
acești mari profesori ai Universității noastre, alături de G. Ivănescu, Victor Iancu, G.I. 
Tohăneanu, Ștefan Munteanu. Și tot din cuvintele Profesorului am înțeles că literatura română 
prin valorile ei există în spațiul european, iar Universitatea trebuie să întrețină și să promoveze o 
asemenea atitudine de marcare a europenismului literaturii române. De aceea, pornind de la ideea 
Profesorului Eugen Todoran, am înființat în urmă cu ani, pentru studenții noștri, un masterat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



34 
 

având ca obiectiv fundamental literatura română în context european, pe care au avut, însă, alții 
grijă să îl desființeze, deși era agreat de un mare număr de studenți masteranzi.  

Ideile fundamentale pe care se va construi exegeza critică asupra operei lui Eminescu, 
Maiorescu şi Blaga este de găsit încă în studiile de tinereţe ale lui Todoran, aflate în spiritul 
criticii lui Titu Maiorescu, în sensul atașamentului la marea cultură, a prețuirii operelor de reală 
valoare și a statuării valorii estetice în primatul aprecierii critice. Cu un cuvânt ceea ce s-ar putea 
numi maiorescianismul criticii lui Eugen Todoran. Când încă Maiorescu nu era permis să se 
studieze în școli și universități, fiind obturat de viziunea sociologist-vulgară, de prelungirea 
atitudinii proletcultiste, Eugen Todoran își susținea cursurile universitare, despre marii clasici 
(Eminescu, Slavici, Caragiale, Creangă) în spirit maiorescian, adică în spiritul interpretării libere, 
deschis spre o nouă viziune asupra literaturii. Atitudinea Profesorului Eugen Todoran de 
interpretare critică a operei literare era atunci în consens cu ceea ce Maiorescu însuși susținea 
despre misiunea criticii. Scria criticul junimist în Poeți și critici, un articol nu prea citat, deși 
foarte important pentru felul în care Maiorescu problematizează și argumentează relația poet – 
critic:  

 
„Misiunea criticei – misiune de altminteri totdeauna modestă, dar nu fără importanță în 

modestia ei – ne pare a fi în momentul de față mai mult de a lărgi cercul activităților individuale, 
de a deștepta tinerimea prea amorțită de pâcla trecutului și de a îmbărbăta spiritele spre lucrarea 
roditoare.”  

 
Un asemenea mod de deșteptare a tinerimii spre înțelegerea literaturii de valoare a 

promovat Eugen Todoran prin cursurile sale și a cuprins, mai târziu, în cărțile sale. Și dacă noi îl 
omagien astăzi la 100 de ani de la naștere, în anul în care sărbătorim împlinirea unui ideal – al 
Marii Uniri – care a fost și idealul lui Eugen Todoran, este pentru că Profesorul ne-a proiectat 
nouă și altor generații de studenți drumul de adevărată înțelegere a marii culturi. 

Critica fenomenologică practicată de Eugen Todoran, prin coborârea spre straturile 
genezice ale operei literare, înseamnă nu doar o continuare pe filonul criticii maioresciene, ci 
chiar o transcendere a acesteia spre alţi parametri estetici şi spre alte trasee hermeneutice. Deci, 
Eugen Todoran a depășit stadiul criticii maioresciene și a lărgit acțiunea critică pe principii 
maioresciene înspre modernitate. Cititorul specializat care parcurge atent lucrările sale 
fundamentale despre Eminescu, Maiorescu, Ioan Slavici, Lucian Blaga ș.a. va înțelege de ce 
îndemnul lui Eugen Todoran, cuprins în cartea sa despre Maiorescu, este NU „Înapoi la 
Maiorescu”, ci unul de deschidere spre alte zări ale literaturii: „Înainte cu Maiorescu!”.  

Chiar debutul lui Eugen Todoran, la o vârstă fragedă, în perioada studiilor liceale, arată 
preocuparea sa pentru Titu Maiorescu și maiorescianism. Articolul cu care debutează Eugen 
Todoran se intitulează simplu: Titu Maiorescu și a apărut în revista liceală „Ghiocelul” (Târgu 
Mureș). De la început îl numește pe Maiorescu „cel mai limpede și mai adânc cugetător”, care, 
începând de pe la 1864, „a predominat, cu figura sa olimpică, întreaga cultură românească”. Din 
felul în care dezvoltă articolul, numai pe idei esențiale, fără digresiuni inutile, se poate observa 
că liceanul a citit în cea mai mare parte opera lui Maiorescu. Este surprinzătoare siguranța cu 
care afirmă rolul lui Titu Maiorescu în modernizarea României, „odată ce s-a întors din apus cu o 
vastă cultură”.  

Ampla exegeză critică aplicată operei eminesciene urmează ca nivel linia înaltă a 
maiorescianismului, deși modalitatea de realizare este deschisă și spre alte zări de interpretare. 
Între temele referitoare la creația eminesciană care l-au preocupat de timpuriu pe Eugen Todoran 
a fost legătura poeziei cu creația populară, relația cu mitul și dimensiunea romantică a creației 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



35 
 

(geniu, demon, titan), legătura cu filosofia. Ocupându-se de motivul dorului (Eminescu: suflet și 
natură, în revista „Curțile dorului”, 1941) văzut ca expresie a sentimentului tragic al existenței 
românești, Eugen Todoran consideră că „în perspectiva viziunii sale tanatice se întrevede sensul 
morții mioritice...”. Dimensiunea cosmică a peisajului din Mai am un singur dor, seninătatea în 
fața morții („Mai am un singur dor: / În liniștea serii / Să mă lăsați să mor / La marginea mării;”), 
esența metafizică a dorului, relația cu fenomenele cosmice, toate acestea conduc spre sensul 
morții mioritice. La fel ca în poezia O, mamă...: „Când voi muri, iubito, la creștet să nu-mi plângi 
/ Din teiul sfânt și dulce o ramură să frângi, / La capul meu cu grijă tu ramura s-o-ngropi; [...] / 
Iar dacă-mpreună va fi ca să murim, / Să nu ne ducă-n triste zidiri de țintirim; / Mormântul să ni-l 
sape la margine de râu, / Ne pună-n încăperea aceluiași sicriu; / De-a pururea aproape vei fi de 
sânul meu... / Mereu va plânge apa, noi vom dormi mereu...”. Moartea și somnul veșnic în 
natură, îngemănarea cosmică trimit spre viziunea mioritică. Criticul mai citează: Freamăt de 
codru, Adio, Dorința, La mijloc de codru des..., Floare albastră, Pe lângă plopii fără soț, Când 
amintirile – și concluzionează: „Sensibilitatea lui Eminescu l-a înclinat spre problemele 
existențiale, ea l-a apropiat de extazul dionysiac prin care sufletul nostru popular își stabilește 
atitudinea în fața morții printr-o nuntire mioritică.” 

Hyperion, demonic este un studiu mult mai elaborat, care pornește tot de la relația poeziei 
eminesciene cu mitul, determinată și motivată de romantism. Textul publicat în „Revista 
Cercului Literar” (1945, nr. 6-8) este un fragment din teza de licență elaborată sub conducerea 
lui D. Popovici. Amendând cercetări anterioare asupra poemului Luceafărul, Eugen Todoran 
apreciază că, pentru o interpretare justă, nu este necesară o cercetare a izvoarelor, a miturilor, ci 
mai ales a ideii fundamentale pe care se construiește și a gândirii filosofice implicate, pentru că 
„valoarea poemului nu se stabilește prin motivele inițiale, ci prin simbolul elaborat din ele”. 
Pornind din mit (coagulat popular în basm – Fata din grădina de aur), Eminescu îi va da o 
interpretare alegorică în spiritul propriei viziuni poetice și filosofice, în relația Luceafărul – 
Hyperion – Geniu. În cheia de descifrare a sensurilor demoniacului în Luceafărul criticul nu 
eludează sugestia poetului însuși privind interpretarea alegorică a poemului. Studiul Hyperion, 
demonic arată arealul cultural larg pe care se mișcă Eugen Todoran, dinspre critica literară spre 
filosofie, dinspre mitologie spre cosmologie. 

Demonismul lui Hyperion nu ar consta atât într-o revoltă împotriva Divinității (cum 
îndeobște rezultă în romantism prin imaginea demonului și titanului), cât, mai ales, într-o 
încercare de „îndumnezeire”, prin scuturarea de „reziduurile htonice”, de tot ceea ce ține de 
lumea pământească. Hyperion ar fi, deci,  

 
„Nu un Satan în luptă cu Divinitatea, ci un demon în luptă cu natura proprie. […] Prin 

dependența lui Hyperion de Dumnezeu, singura lui existență posibilă este nemurirea, de aceea 
demonicul din structura geniului prilejuiește o dramă prin care el e înclinat să dorească 
imposibilul. În creație constă puterea lui Dumnezeu și dezlegând pe Hyperion de nemurire, prin 
negarea creației din structura lui, ar însemna că El se neagă pe sine însuși.” 

 
Studiul Hyperion, demonic stă la baza amplei monografii a operei eminesciene, publicată 

mai târziu. Deşi elaborat în coordonarea lui D. Popovici, ideile sunt din Daimonion de L. Blaga, 
unde filosoful culturii vorbea de mit şi gândire, oameni demonici, demonicul ca fatalitate, 
interpretări ale demonicului, demonicul şi filosofia culturii. În capitolele despre Luceafărul 
(Luceafărul – simbol și alegorie) și despre demonism și titanism (Demonul și titanul) din ampla 
exegeză de mai târziu – Eminescu (1972) – Eugen Todoran va cizela interpretarea privind 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



36 
 

demonismul hyperionic, va plasa mai larg interpretarea în viziune mitică și mai exact în 
contextul orientării romantice. 

Volumul Eminescu nu reprezintă doar o amplă și complexă monografie a operei 
eminesciene, ci și o altă perspectivă de abordare a operei lui Eminescu. Până la această lucrare, 
exegeza eminesciană era dominată de viziunea lui G. Călinescu din Opera lui Eminescu și orice 
nouă lucrare care a apărut pornea din ideile călinesciene. Prin lucrările lui Eugen Todoran și 
I. Negoițescu exegeza eminesciană se desprinde de influența lui G. Călinescu, distanțându-se și 
de modalitatea folosită de T. Vianu.  

Rămânând, în esență, pe linia maioresciană a valorii estetice, atât I. Negoițescu cât și 
Eugen Todoran reușesc să aducă la lumină o altă față a operei eminesciene. I. Negoițescu 
urmărește fața plutonică a creației eminesciene, urmărind „tonul originar” al poeziei. Folosind, 
după cum spune el, termenii unei geologii estetice se poate numi neptunică acea parte a 
lirismului oferit de antume care își are originea „în straturile mai tangibile ale spiritului”, iar 
plutonică, acea poezie a convulsiilor creatoare de adâncime, a profunzimilor, o poezie a 
straturilor genezice – „dorul imensităţii elementare, vârsta de aur, inconştientul beat de voluptate 
al somnului, umbra tragică peste un tărâm de palori, decorul halucinant mirific, magia și mitul, 
implicațiile lor oculte, iată universul plutonic, metafora infernală”. Poezii ca Mureșanu, 
Demonism, Miradoniz, Memento mori, Povestea magului călător în stele, Diamantul Nordului, 
Gemenii sunt considerate poeme ce se constituie în coloane ale poeziei eminesciene. 

După Poezia lui Eminescu (1968) de I. Negoiţescu, lucrarea lui Eugen Todoran este a 
doua contribuţie importantă care se distanţează de perspectiva interpretării călinesciene şi caută o 
altă cale a exegezei eminesciene. Se detaşează şi de Negoiţescu (chiar prin unele accente 
polemice), deoarece Eugen Todoran apreciază că „poeziile postume concură cu cele antume 
într-o construcţie ce continuu se zideşte” şi nu pot reprezenta două planuri ori profiluri distincte. 
Deci, Eugen Todoran vede poezia lui Eminescu într-o construcție organică, așa cum poetul însuși 
a conceput-o și a realizat-o și nu cum, în timp, acestea au fost publicate, adică antum sau postum. 
Criticul nu admite o ruptură în structura personalității poetice eminesciene (cum face 
I. Negoițescu: neptunic și plutonic) prin plasarea antumelor și postumelor în două „tărâmuri” 
diferite, pentru că, urmând metoda genezei gândirii poetice, el privește „opera mai întâi nu ca 
expresie finită, ci ca un tot interior, niciodată găsit în întregime din «dărâmăturile viitorului» în 
întregul operei”.  

Originalitatea lucrării lui Eugen Todoran este evidentă şi prin accentul pus pe funcţia 
filosofică a metaforei în interpretarea poeziei eminesciene şi nu pe o filosofie poetizată. Este, de 
fapt, ceea ce și Titu Maiorescu a făcut în cercetarea sa asupra poeziei române. Descifrarea felului 
în care se organizează conceptele gândirii poetice urmează un drum ce este propriu descoperirii 
imaginilor poetice şi nu de evidenţiere a procesului de elaborare a conceptelor. Ideile din ultimul 
capitol – Structura poeziei şi fenomenologia poeticului – sunt reluate printr-o dezvoltare mai 
adâncă a interpretării în studiul Eminescu sau geneza gândirii poetice din Secţiuni literare 
(1973). Cercetarea operei eminesciene se întregeşte cu sinteza viziunii mitice din Mihai 
Eminescu – Epopeea română (1981), care dezvoltă capitole din volumul Eminescu (1972). Și tot 
de o linie maioresciană în interpretarea poeziei eminesciene ține și discuția asupra relației poezie 
– filosofie. Raportul poezie – filosofie este clarificat de Eugen Todoran pentru o bună înțelegere 
nu doar a suportului filosofic pe care îl are poezia eminesciană, ci și a încărcăturii filosofice pe 
care poezia o conține. „Bogăția de idei, care înalță toată simțirea lui” despre care scria Maiorescu 
în studiul Eminescu și poeziile lui, reprezintă tocmai acest fundament filosofic al poeziei, fără ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



37 
 

poezia să fie o filosofie versificată, fiindcă, așa cu menționa Maiorescu în același studiu, „nu 
ideea rece, ci ideea emoțională face pe poet”.  

Există, deci, o filosofie a poeziei, fără ca să se substituie una alteia, după cum conceptele 
fundamentale ale poeziei eminesciene — univers, lume, viață, moarte, natură, devenire, unitate, 
infinitate, absolut, timp, spațiu, istorie, creație, nimic, geniu, etc. – sunt și ale gândirii raționale, 
dar în poezie acestea își revelează sensurile după o logică poetică „prin substituirea lor cu ideile-
imagini”, nu după logica rațiunii obișnuite. Discursul critic referitor la „ideea emoțională” din 
teoria lui Maiorescu despre poezia lui Eminescu își găsește corespondent în teoria lui Eugen 
Todoran despre „ideile imagini” și în felul în care în exegeza poeziei eminesciene rezolvă 
raportul ideogenic — imagogenic. De aceea, Eugen Todoran își alege ca perspectivă de lucru în 
actul de exegeză și de înțelegere a poeziei lui Eminescu descoperirea genezei gândirii poetice. 
Este o metodă care a ridicat actul critic de exegeză a poeziei eminesciene la nivelul originalității 
și al interpretării inedite. În volumul Eminescu, apărut în 1972, Profesorul afirma: 

 
„Dacă ar fi să definim metoda potrivită unei astfel de priviri a operei lui Eminescu, am putea-o 

numi geneza gândirii poetice. E o metodă care nu demonstrează problema ideogenică, pentru 
descoperirea procesului intelectual de producere a conceptelor, ci problema imagogenică, pentru 
demonstrarea procesului poetic de producere a imaginilor.” 
 
Maiorescianismul interpretării critice la Eugen Todoran se observă bine chiar în lucrarea 

despre Titu Maiorescu. Până la ampla monografie a operei maioresciene – Maiorescu (1977) –, 
Eugen Todoran a scris mai multe articole/studii prin care și-a format, și-a clarificat, și-a 
consolidat viziunea și concepția asupra exemplarei opere a lui Titu Maiorescu. Într-un studiu din 
revista „Pagini literare” – Teoria critică a lui Titu Maiorescu – Eugen Todoran esențializează 
teoria lui Maiorescu, mai ales pe latura originii în filosofia germană, în special prin teoria 
esteticii lui Hegel, din care s-a dezvoltat, în mare parte, estetica maioresciană. De fapt, Todoran 
insistă pe teoria frumosului, ca bază a esteticului, așa cum Maiorescu a teoretizat-o în O 
cercetare critică asupra poeziei române de la 1867. Aprecierile sunt continuate tot într-un studiu 
din „Pagini literare” (1941) – Asupra criticii lui Titu Maiorescu. 

„Titu Maiorescu este nu numai un nume, ci și o direcție, deci o epocă, în literatura 
română, în cadrul istoric al Junimii” scrie Eugen Todoran, ridicând emblematic la nivelul unei 
epoci personalitatea lui Titu Maiorescu. Nu se poate vorbi în cultura română despre Maiorescu 
fără a se aminti Junimea, al cărui inițiator și mentor a fost, pentru că spiritul în care a lucrat a fost 
spiritul junimist, consemnând nu doar o circumstanță modelatoare a culturii, ci și o direcție de 
acțiune pentru modernizarea și europenizarea culturii românești pe un substrat al spiritului 
național. Sintetizând trăsăturile esențiale ale criticului, Eugen Todoran accentuează în portretul 
pe care i-l face, idealul omului modern, urmărit de Maiorescu în întreaga sa activitate:  
 

„Criticul, un umanist de formație clasicistă, raționalist prin concepție, universalist prin cultură, 
educator prin vocație, cu o conștiință clară a principiilor naturale ale vieții umane și a legilor 
sociale și spirituale, după care ideea de om se include în ideea de cultură, ca o condiție a 
progresului ei în toate formele spiritualității poporului în care individul uman trăiește: limbă, 
literatură, artă, știință, politică, după un ideal al omului modern”. 

 
Eugen Todoran își structurează monografia maioresciană pe trei capitole, reprezentând 

tot atâtea direcții fundamentale ale activității lui Titu Maiorescu: estetica, critica, filosofia. În 
cadrul esteticii maioresciene, problemele pe care le are în vedere exegetul se referă la limbă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



38 
 

valoare, poezie, artă. Oprindu-se mai insistent asupra studiului Despre scrierea limbei române 
(1866), Eugen Todoran nu ocolește nici celelalte articole mai mici, pentru că fiecare cuprinde o 
idee directoare care contribuie la coagularea teoriei despre limbă în procesul ei de modernizare și 
de schimbare a ortografiei (Neologismele; Contra școalei lui Bărnuțiu; De ce limba latină este 
chiar în privința educațiunii morale studiul fundamental în gimnaziu?; Beția de cuvinte; Limba 
română în jurnalele din Austria). În teoria sa despre limbă, Maiorescu are în vedere viziunea și 
concepția lui Humboldt, care vedea limba ca „organism” al vorbirii, fiind „un tezaur de cuvinte 
și un sistem de reguli”. Numai că teoria lingvistică a lui Maiorescu depășește această limită și 
anticipează teorii mai noi care fac distincția între limbă și vorbire. Descifrând sistemul limbii și 
funcțiile limbajului prin teoria lui Maiorescu, Eugen Todoran ajunge până la structuralism și 
semiotică, încărcând inutil explicarea teoriei lui Maiorescu, care era logică și clară.  

Teoria asupra valorii (axiologia) la Maiorescu este interpretată și comentată prin suportul 
ei filosofic. Mai ales prin teoriile lui Kant și Hegel a găsit Maiorescu argumente pentru 
structurarea teoriei sale axiologice. Dar nu doar aici, ci și la Schopenhauer și mai înainte, în 
Antichitate, la Platon și Aristotel. O spune exegetul însuși: „Dar drumul izvoarelor rămâne 
deschis în această direcție, căci teoria lui despre frumos, deși se menține în estetica hegeliană 
prin distincția între frumos și sublim, pe drumul izvoarelor ei mai poate fi raportată în urmă și la 
alte nume”. De aici derivă principiul estetic în evaluarea axiologică a unei opere de artă. De la 
muzică și poezie, teoria frumosului artistic este extinsă la artă în general. Valoarea unei opere de 
artă este dată de modul în care încorporează frumosul/esteticul.  

Fără a face o critică a izvoarelor, E. Todoran, pe întinsul întregii monografii a operei 
maioresciene, întreprinde o identificare a acestora, nu pentru a se fixa pe o interpretare 
sursologică, ci pentru a contextualiza, pentru a relaționa, mai ales cu spațiul cultural european. 
Adevărat tratat, O cercetare critică asupra poeziei române de la 1867 trimite la teoria hegeliană 
a distincției dintre frumos și adevăr: 

 
„Poezia, ca toate artele, este chemată să exprime frumosul; în deosebire de știință, care se ocupă 

de adevăr. Cea dintâi și cea mai mare diferență între adevăr și frumos este că adevărul cuprinde 
numai idei, pe când frumosul cuprinde idei manifestate în materie sensibilă”.  
 
Studiul lui Todoran nu reprezintă doar o evidențiere a poeticii maioresciene prin 

relaționare cu filosofia și estetica lui Hegel, Kant, Herbart ș.a., ci și o decelare a părții ei de 
originalitate, lucru important în condițiile în care studii anterioare au rămas doar la legătura cu 
anumite izvoare și în condițiile în care (fapt mai grav) s-a ajuns până la acuzații de plagiat după 
estetica lui Fr. Th. Vischer, pornind din cea a lui Hegel. Concluzia exegetului este categorică: „Și 
originalitatea criticului nu poate fi contestată numai pentru că el pune în discuție o idee hegeliană 
ce s-a constituit ea însăși în cursul istoriei esteticii, începând cu problematica sensibil – 
inteligibil în filosofia lui Platon.” Arta, în general, vorbește prin imagine, limbajul oricărei arte 
fiind imagine artistică. Eugen Todoran insistă pe hegelianismul teoriei lui Maiorescu, pe relația 
poeticii lui cu poetica clasică, în disputa provocată de observația că aceasta ar pierde în disputa 
cu poetica modernă. Argumentarea și explicația se face prin apel la retorică (clasică și modernă). 

Partea a doua a studiului de poetică se referă la condiția ideală a poeziei și urmărește să 
explice sensul ideilor „manifestate în materie sensibilă”. Adică, sensul și specificul frumosului, 
problemă care ține de axiologie și prin care se definește valoarea poeziei. „Pe fundalul mai vechi 
al esteticii lui Kant, criticul va ajunge ca în problema raportului dintre frumos și artă să înțeleagă 
frumosul, în primele lui studii, după estetica lui Hegel, iar arta, în studiile de mai târziu, după 
estetica lui Schopenhauer” – scrie Eugen Todoran. Cu o argumentare adusă dinspre filosofia lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



39 
 

Hegel și Herbart se demontează și obiecția referitoare la identificarea ideii cu sentimentele și 
pasiunile ca o condiție ideală a poeziei. De altfel, Maiorescu însuși în studiul său arată că „poezia 
este un product de lux al vieții intelectuale, une noble inutilité” și că „frumoasele arte, și poezia 
mai întâi, sunt repaosul inteligenței”. Ceea ce, de fapt, înseamnă că ideea poetică cuprinde 
afecte, deci simțăminte (sentimente) și pasiuni. 

Critica și estetica sunt tratate de Eugen Todoran în capitole separate doar din necesități 
metodologice, pentru că, în practica analizei studiilor, acestea se întrepătrund. Întemeietor al 
criticii literare românești, Maiorescu susține o direcție a criticii literare care să impună criteriul 
estetic drept condiție în evaluarea unei opere de artă. Dar criteriul estetic ca bază și principiu de 
evaluare în actul criticii literare trebuie văzut în concepția mai generală a lui Titu Maiorescu 
despre cultură „pe care el o înțelegea ca evoluție în spiritul adevărului, considerând că 
universalitatea operei de artă răspunde unei necesități istorice a culturii române pentru integrarea 
ei în unitatea culturii europene, odată cu modernizarea statului român”. 

Pentru Titu Maiorescu adevărata cultură este un domeniu vital pentru existența unei 
națiuni, o condiție fundamentală a viețuirii/existenței în viitor. Nu întâmplător studiul Direcția 
nouă în poezia și proza română (1872) începe cu câteva întrebări de impact deosebit:  

 
„Va avea România un viitor? Se mai află în poporul ei destulă putere primitivă pentru a ridica 

și a purta sarcina culturei? Căci cultura e o sarcină care cere și consumă neîntrerupt puterile vitale 
ale unei națiuni. Va putea să pășească în lucrare pașnică pe aceeași cale pe care civilizația 
apuseană a adus atâta bine omenirii?”. 

 
Răspunsurile la aceste întrebări, reieșite din analiza făcută de Titu Maiorescu pe poezie și 

proză pentru a identifica și a defini direcția nouă, le urmărește Eugen Todoran într-o intenție 
hermeneutică de a putea configura rolul lui Maiorescu în stabilirea drumului modernizării 
literaturii în noua ei direcție europeană.  

Tema studiului, aceea de a vedea diferența dintre direcția mai veche și direcția nouă, este 
considerată de Maiorescu însuși „foarte importantă”, fiindcă „poziția morală în care se află 
poporul român este poate unică în istorie”. Eugen Todoran scoate în evidență europenismul lui 
Maiorescu, care, fiind preocupat de valorile naționale, nu a neglijat niciodată contextul european, 
relaționarea cu literatura europeană/occidentală sau „apuseană”, cum o numea el. Fiindcă, scrie 
Titu Maiorescu în același studiu din 1872:  

 
„unul din semnele înălțimii culturii este tocmai a părăsi cercul mărginit al intereselor mai 

individuale și, fără a pierde elementul național, de a descoperi totuși și de a formula idei pentru 
omenirea întreagă. Aflarea și realizarea lor a fost de multe ori rezultatul experiențelor celor mai 
dureroase; dar jertfa odată adusă, ele se revarsă acum asupra omenirii și o cheamă a se împărtăși 
de binefacerea lor îmbelșugată. La această chemare nu te poți împotrivi: a se uni în principiile de 
cultură este soarta neapărată a fiecărui popor european. Întrebarea este numai dacă o poate face 
ca un soț de asemenea, sau ca un rob supus; dacă o poate face scăpându-și și întărindu-și 
neatârnarea națională sau plecându-se sub puterea străină”.  

 
Într-o secvență a studiului său, Eugen Todoran se ocupă și de problema raportului lui Titu 

Maiorescu cu ardelenii, care a făcut obiectul unor comentarii de-a lungul istoriei noastre literare, 
mai ales după ce E. Lovinescu a vorbit despre a patra generație postmaioresciană. Nu este, poate, 
întâmplător că despre această relație au scris doi cerchiști – Eugen Todoran (în volumul 
Maiorescu) și Ovidiu Cotruș (în studiul Titu Maiorescu și cultura română).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



40 
 

 
„Deci românii ardeleni, în condițiile «secolului luminilor», nu erau puși în situația de a alege 

între o cultură falsă şi una adevărată, pentru ei cultura adevărată era cea care arăta cine sunt ca 
neam şi cum vor mai putea fi, într-o luptă pentru existenţă istorică. Aşa se explică «eroarea» lor, 
printr-o altă «eroare» mult mai mare, de ordin istoric, ei refuzând o «realitate» pentru ca, în 
numele unei «utopii», să repună istoria în cursul ei real, pentru ei de-abia atunci raţional”, afirmă 
Eugen Todoran în cartea sa despre Titu Maiorescu.  

 
Având rădăcini adânci în Transilvania (deși Ovidiu Cotruș îl numește transilvăneanul 

dezrădăcinat), Titu Maiorescu nu a fost niciodată împotriva ardelenilor (cum s-a insinuat 
adeseori), chiar dacă diferențele de viziune asupra rolului culturii, al limbii au dus la articole de 
polemică intensă. Articole și intervenții academice polemice au fost mai ales pe problema limbii, 
a ortografiei, a neologismelor, printr-o atitudine tranșantă față de exagerarea etimologistă 
(Despre scrierea limbei române; Neologismele; Două rapoarte cetite în Academia Română 
asupra ortografiei (1880; 1904); Limba română în jurnalele din Austria). Există însă articole 
polemice cu ardelenii și pe alte teme. Articolul Contra școalei lui Bărnuțiu pornește de la 
lucrarea Dereptulu publicu al româniloru (1867) care cuprinde prelegerile susținute de Simion 
Bărnuțiu la Universitatea din Iași. În spirit polemic Maiorescu combate aproape toate temele 
acestei cărți, care sunt dintr-o altă sferă decât lingvistica: istorie, religie, monarhie 
constituțională, drept public, „legislațiune”, domn străin/dominație străină etc. Numai că, având 
o altă părere asupra acestor probleme, atitudinea lui Maiorescu nu diminuează importanța 
activității lui Simion Bărnuțiu ca întemeietor de școală la Universitatea din Iași, dimpotrivă îi 
aprofundează valoarea prin analiza amănunțită făcută. 

Titu Maiorescu trata literatura Transilvaniei în contextul mișcării culturale românești – 
observă Eugen Todoran –, pe drumul unui ideal național de îndeplinit, numai că în Transilvania 
drumul acesta era împiedicat prin „contestarea drepturilor istorice ale românilor”. De aceea, în 
Transilvania era încă necesară „angajarea culturii în direcția luminismului” sau, cum scrie 
Ovidiu Cotruș, ardelenii trebuiau să trăiască până la capăt „utopia”. Ori în termenii unui limbaj 
mai simplu și realist al lui G. Barițiu: „A cere de la noi astăzi să scriem pe placul d-lui Maiorescu 
ar fi tocmai ca și când ai cere de la ofițeri ca între șuierăturile gloanțelor și între vaietele celor 
răniți să scrie reporturi și buletine elegante și caligrafice”. Maiorescu însuși se va reîntoarce spre 
literatura din Transilvania atunci când „dincoace de Carpați par a se fi sleit puterile literare” (În 
memoria poetului dialectal Victor Vlad; Ioan Popovici-Bănățeanul). Prezentarea în Academia 
Română a operei lui Octavian Goga rămâne un alt argument.  

 
„Efectul produs asupra marelui număr de cetitori credem că provine mai întâi din forma 

frumoasă în care autorul a știut să exprime frumosul «patriotic» al multora din versurile sale.[…] 
Ceea ce ne întărește impresia că în tânărul autor avem un poet dintre cei chemați și aleși este și alt 
șir de poezii, care n-au a face cu patriotismul, ci sunt din veșnicul tezaur al emoțiunilor omenești, 
poeziile de veselie, de amor, de întristare intimă.”  

 
Încheierea cărții dedicate marelui critic arată în ce fel Eugen Todoran înțelege actualitatea 

lui Titu Maiorescu:  
 
„Dar cum nici o epocă nu a avut parte, și nu va avea nici în viitor, numai de «personalități 

artistice», exigența «spiritului critic», căruia Maiorescu i-a dat forța «începutului», este justificată 
în orice epocă, ori de câte ori literatura scriitorilor își caută ea însăși propria sa imagine, realizată 
prin condiția ei de artă. Și, dacă pentru înțelegerea adevărului artistic într-o teorie estetică este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest



41 
 

depășit astăzi îndemnul «Înapoi la Maiorescu!», iar etapele consumate ale criticii literare nu mai 
pot menține nici îndemnul «Înainte, de la Maiorescu!», rămâne mereu actual în dialectica 
interioară a spiritului critic, ca spirit modern al culturii, îndemnul «Înainte, cu Maiorescu!»”. 

 
Scrisă ea însăși în spiritul maiorescianismului, adevărată monografie a operei, amplul 

studiu al lui Eugen Todoran arată în ce fel a devenit și de ce este Titu Maiorescu criticul 
exemplar, întemeietor de școală, creator al direcției noi, de modernizare a culturii române, văzută 
ca îngemănare a valorilor naționale cu mișcarea culturală europeană. 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:21 UTC)
BDD-A29045 © 2018 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

