Istorie QUAESTIONES ROMANICAE VI

Sergiu-Gabriel ENACHE | Femeia romana, femeia greaca. De la
(Universitatea de Vest din | excludere la libertinaj. Asemaniri si
Timisoara) | giferente

Abstract: (The Greek and Roman women in antiquity. From seclusion to libertinism) In the antique
literature and historiography, the woman is less discussed or is not necessarily the center of the events.
Instead she is often used by historiographers, comedy and tragedy authors, satirists or antique philosophers
for negative or positive examples or just as a pedagogical instrument for the women of that time. The
historic tradition and sources show us a Greek woman with very few rights and the same roman woman,
but with some ideas of independence. This short study has the purpose to identify the common and different
points of the two feminine entities, especially before the roman conquest of Greece, as to clarify the proof
of the women libertinism after this conquest.

Keywords: gender, The Other, subordination, exempla, collective memory

Rezumat: Atat in literaturd, cat si in istoriografia antica greaca si latind, femeia este un subiect dezbatut
mai putin sau nu este neapirat centrul relatarii anumitor evenimente. in schimb, ea este folosita atunci cand
istoriografii, autori de tragedii si de comedii, satiristi sau filozofii antici incearcd sa dea exemple pozitive
si negative pentru a scoate in evidenta fie grandoarea propriului popor, fie decadenta sa sau pur si simplu
ca instrument pedagogic pentru femeile epocii. Traditia i izvoarele istorice ne arata o femeie greaca foarte
ingradita in libertati si o femeie romana la fel de subordonata, dar cu o oarecare idee de independenta.
Acest scurt studiu are scopul de a identifica punctele comune si diferite ale celor doua entitati feminine,
mai ales in perioada anterioara cuceririi romane a coloniilor grecesti, precum si de a lamuri problema
libertinajului femeilor dupa aceasta cucerire.

Cuvinte cheie: gen, Celalalt, subordonare, exempla, memorie colectiva

Femeile au fost intotdeauna diferite, iar cele din lumea antica nu fac exceptie.
Exista bineinteles un model sau un asa-zis pattern, dar si nenumarate nuante prezente la
fiecare popor antic. Pana la cucerirea romana a Greciei cand obiceiurile devin similare,
in epoca arhaica si clasica grecoaicele si romanele antice au avut atit aseméanari, cat
si diferente.

Incepem doar prin a prezenta celebrele mituri matriarhale ale ambelor populatii,
ele fiind deja infirmate prin nenumarate articole. La greci, ele incep cu Potnia, a
civilizatiei minoice si continud cu mitul amazoanelor si al femeilor din Lesbos. Toate
acestea ne aratd o lume exclusiv feminina, fara barbati descrisd ca o societate bolnava
si incompleta'. Figura romana analoga lui Potia, a fost etrusca Tanaquil, una dintre
zeitatile preluate de romani de la antecesorii lor?. Ea si Lavinia au fost prezentate atat
ca exempla, cat si ca antiexemple pentru celelalte femei romane. Desi Titus Livius
o prezintd ca avand grija cu abilitate de tronul lui Ascanius?®, fiul lui Eneas, aceasta
nu aratd un episod ala matriarhatului, ci mai degraba o strategie dinastica. Alte

1. Cantarella, 1985, p. 29-32.
2. Sallisbury, 2001, p. 304.
3. Titus Livius, Ab urbe condita, 1, 111.

768

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



QUAESTIONES ROMANICAE VI [storie

“argumente,, ale matriarhatului au fost obiceiul tatdlui de a simula durerile nasterii,
aceasta fiind o explicatie a dorintei de a participa la un eveniment important pentru
intreaga colectivitate, cultul lui Mater matuta, in care matusile se rugau pentru copii
surorilor lor, ele devenind ingrijitoarele copiilor dacd mamele ar fi murit sau marturii
ale Iui Herodot si Strabon care sunt de multe ori contradictorii sau pur simbolice
reprezentand o antiteza intre greci si ceilalti®.

Putem observa stereotipurile antichitatii si misoginismul masculin pentru greci la
autori precum Euripide, Sofocle, Eschil, Aristofan sau Tucidide, dar adevarate sau false,
fantezie sau realitate, poemele homerice raiman marturia cea mai completd a societatii
grecesti si in special a conditiei femeii din acea epoca. Femeia homerica este un instrument
de reproducere si conservare a grupului familial avand ca principala virtute frumusetea,
asemanandu-se astfel cu zeitele. Alte virtuti relevante erau aspectul fizic, Imbracamintea
si muncile domestice. Femeia potenta era periculoasa si temut, fiind rare cazurile in care
femeile au fost complet respectate de barbati. Exista o singura exceptie la greci, Atena, dar
fiind zeita razboiului ea nu-si etala niciodaté feminitatea avand mai degraba caracteristici
masculine’®. Penelopa homerica a fost creata fie ca model de subordonare, fie ca incarnare
a perfectiunii feminine. Desi la prima vedere femeia homerica pare liberd, ea nu este
nici libera, nici respectata, fiind exclusa total din viata publica si privata, subordonata
figurii paterne sau maritale si segregatd ideologic sau chiar fizic. Relatarile lui Hesiod
si Hemonides despre nagterea primei femei, Pandora o aratd ca o pedeapsa indreptata
impotriva barbatilor avand mereu caracteristici negative. Pana si zeitele erau subordonate
reprezentatilor masculini ai aceleiasi tagme avand aici exemplul Persefonei subordonata
lui Hades. Exista in literatura anticd greaca ideea sotiei bune ca figura pasiva si a sotiei
rea ca femeie agresiva, pentru greci femeile cu initiativa fiind considerate periculoase.
Ifigenia si Penelopa au fost considerate exemple pozitive, in timp ce Clitemnestra si Elena
erau opusul femeilor virtuoase. Sotiile rele erau considerate desfranate, razbunatoare si
rebele. Dar o data cu Euripide, mai precis in tragediile sale apare femeia care se sacrifica,
conditie absolut necesara pentru ca o femeie sa devind exemplu.

In ceea ce priveste poporul roman cele mai importante surse vin din piesele
de teatru ale lui Plaut, din Eneida lui Vergilius si din Ab urbe condita a lui Titus
Livius. Toate personajele Eneidei precum Lavinia, Didona, [unona, Venus, luturna sau
amazoana Camill au analogii cu personajele homerice. Totodatd, vorbind strict literar
experienta vergiliand este mult mai vehementa si mai vie ilustrand modul de gandire
roman impreund cu acel levitus animi feminin si cu femei vazute doar ca ,,purtatoare
de regalitate™. Lavinia mai este vazuta de asemenea si ca hospita sau regia coniux’.
Lumea vergiliand este mult mai bogata in personaje feminine, decat cea homerica de
unde deriva probabil si peisajul mult mai colorat al Eneidei.

Titus Livius ne prezintd doud femei responsabile de nasterea si dezvoltarea
Romei: Vestala Rhea Silvia si Larentia, sotia lui Faustulus®. Este curioasa asocierea
intre lupoaicd si denumirea de /upa (prostituatd), datd uneori Larentiei. Desi ambele

4. Cantarella, 1985, p. 137-149.

5. Cantarella, 1985, p. 44-46.

6. Publius Vergilius Maro, Eneida, 1.
7. Walde, 2014, p. 29.

8. Titus Livius, I, IV.

769

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



Istorie QUAESTIONES ROMANICAE VI

femei ar putea fi considerate importante, ele dispar dupa nasterea si cresterea celor
doi gemeni Romulus si Remus’. Nu stim daca cele doua sunt adevédrate prototipuri
ale femeii romane'®, dar observam din nou cum femeile sunt considerate doar simple
»purtitoare de regalitate” care sunt uitate dupa ce isi indeplinesc rolul. Alte figuri
feminine sunt sabinele!' considerate reprezentantele simbolice ale pudicitiei’?.Un fel
de antiexemplu il reprezintd povestea Tarpeiei, reprezentdnd o amenintare la adresa
altor femei care ar vrea sa tradeze Roma'®. Tot la Titus Livius gasim violul Lucretiei,
violul sau rapirea reprezentand aproape mereu in literatura romana trecerea la o alta
etapa politica'¥. Lucretia a fost imaginea perfectiunii feminine (casta, pia, pudica,
lanifica, domiseda, dar cel mai important-pregatita sa se sacrifice) cel putin pentru
prima jumatate a perioadei republicane. Exista aici mai multe diferente intre relatarile
lui Titus Livius si Cassius Dio. In timp ce primul o considera exempla, cel de-al doilea
o vedea ca sophrsyna, corespondentul grec al castitas si pudicitia, dar mai flexibil si
mai dinamic. Sophrosyna este o virtus feminarum care pentru Cassius Dio implicd un
anumit autocontrol. Acest fapt este mai important pentru el decét acela ca Lucretia este
o femeie, ea fiind chiar schimbarea politica, in timp ce pentru Titus Livius Lucretia este
doar o reprezentantda a comportamentului feminin onorabil'>.

In ceea ce priveste copilaria, ambele popoare aveau destul de multe similitudini,
dar obiceiul expunerii copilului la nastere nu facea parte din ceea ce se poate numi
conditie feminina, ci doar din exercitarea puterii de pater familias’®.

Religia era singurul loc in care femeia isi putea exprima importanta. Atat grecii,
cat si romanii au avut o religie bogata in figuri mitologice feminine precum Menadele,
Bacanalele sau Vestalele.

Fazele de initiere sunt numeroase pentru barbati, in timp ce pentru femei exista
o singura faza: aceea de parthenoi — fecioara, pana la casatorie ele nefiind considerate
cetdtene ale polisului. Un ritual initiatic este prezentat de Aristofan in Lysistrata’
precum areforele — fecioare care teseau peplumul Atenei, aretride — cele care macinau
graul pentru zeitd, arktos (ursoaicele) — insarcinate cu un ritual pentru a-si ispasi
pedeapsa data de Artemis si caneforele sau cariatidele care duceau ofrandele in templul
sarbatorilor panatenaice. Fiecare ritual reprezenta un grad de initiere pana la cel de al
treilea de arktos si canefore care simbolizau moartea si invierea — trecerea de la fata la
femeie, de multe ori fetele iesind din ,,moarte” printr-o sarbatoare orgiastica'®.

Pentru romani existau mai multe zeite clasificate pe grupe de varsta sau clase
sociale. Virginele o aveau pe Fortuna verginalis, dar cel mai cunoscut cult era cel
al Vestei si al preoteselor vestale. Ele reproduceau cel mai fidel imaginea matroanei
romane fiind considerate atat mame, cat si fecioare in acelasi timp ( tellus mater). Un

9. Achard, 2009, p. 7.

10. Cantarella, 1985, p. 164.

11. Titus Livius, I, IX.

12. Achard, 2009, p. 18.

13. Titus Livius, I, XI.

14. Strunk, 2014, p. 127.

15. Mallan, 2014, p. 765-766, 768.
16. Cantarella, 1985, p. 157-158.
17. Aristofan, Lysistrata, 392.

18. Cantarella, 1985, p. 37-40.

770

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



QUAESTIONES ROMANICAE VI [storie

alt cult al romanilor era cel al Pudicitiei, zeita puritatii'’®. Ritualurile de initiere ale celor
doud popoare au un rol important si reprezinta esenta lor religioasa.

Casatoria consta in aproximativ aceleasi obiceiuri, fata fiind promisa de tata si
uneori chiar necunoscandu-si mirele pana in momentul nuntii, urménd apoi ritualul
din noaptea nuntii. Romanii aveau mai multe tipuri de casatorie printre care si cateva
idei originale precum emit mulierem reprezentand un fel de chitanta datd martorului
casatoriei (libripens) care consta chiar in dovada cumpararii miresei. Trinoctium se
folosea la casatoria per usum si ii dadea posibilitatea femeii de a iesi de sub autoritatea
sub manu 1n cazul in care lipsise de acasd mai mult de trei zile.

In timp ce sotia romana avea mai multi libertate de miscare si se putea expune
restului populatiei avand si o viatd publicd, viata sotiei grecoaice era plictisitoare, ea
fiind izolatd in gynaicon, o parte a casei in care barbatii nu aveau permisiunea de a intra.
Cele din clasele inferioare erau putin mai libere mergand la cumpéaraturi si la muncile
campului, pentru celelalte singura ocazie de a se Intalni si cu altcineva decat propria
familie erau ceremoniile religioase sau funeraliile.

Divortul grecesc cu mai multe forme ( repudierea apopempis o ekpempis,
abandonul caminului conjugal- apoleipsis sau decizia tatalui de a rupe casatoria —
aphairesis®’) se putea realiza printr-o petitie, dar ramanea totusi mai mult teoretic?',
spre deosebire de cel roman cu mai multe forme si tipuri (pierderea libertatii-capitis
deminutia maxima, media sau minima, divortul de comun acord — divortium comuni
consensu, divortium bona gratia — divort bazat pe motive personale, divort provocat
din vina unei singure persoane — divortium ex iusta causa, infertilitate sau impotenta
— divortium sine causa si divortul sine justa causa, fara o cauza justa, acesta fiind
pedepsit de statul roman®?), dar care era frecvent.

Sarbatorile femeilor casatorite in Grecia erau diverse printre ele numarandu-se si
cele ale lui Adonia, unde conform lui Aristofan® si Meneandru® puteau participa toate
categoriile de femei si chiar si barbatii. Existau multe motive pentru care femeile doreau
sa participe: dorinta de a-si plange mortii, libertatea sexuala, fantezia, divertismentul
si socializarea®. Tesmofora era considerata o sarbatoare agrara printre misteriile zeitei
Demetris si Kore, atestand conditia de cetdtean a femeii. Conform lui Aristofan®,
participantele erau femei casatorite si respectate, desi unii cercetdtori au preluat ideea
lui Lucian, care spune ca acestea ar fi fost de conditie inferioara?’. Aceasta sarbatoare
dadea ocazia femeilor sa participe la viata sociald a polisului ajutdnd la o recolta
mai bogata?®. Menadele sunt poate cele mai cunoscute culte feminine ale grecilor,
corespondentele cultelor bahice fiind cunoscute si sub numele de #yade — preotese ale
lui Dyonisos. Foloseau printre ritualurile secrete si pe cel al maniei — ritual de intrare

19. Achard, 2009, p. 29.

20. Cantarella, 1985, p. 70-71.

21. Dramba, 2003

22. Negrescu, Motica, 2012.

23. Aristofan, Lysistrata, 392.

24. Menandru, Samia, 25-50.

25. Tomkins, 2011, p. 4-10.

26. Aristofan, Thesmoforiazuse, 330-1.
27. Lucian, Dialogurile curtezanelor, 2.1.
28. Tomkins, 2011, p. 10-15.

771

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



Istorie QUAESTIONES ROMANICAE VI

in transa prin muzica si dans. Fiind unul dintre misteriile grecilor nu se cunosc multe
lucruri despre el, ci doar ca indatoririle parthenoi erau diferite de cele ale femeilor
maritate. Se crede cd acest cult a fost facut pentru femeile elitelor, motivul pentru care
participau fiind acela al iesirii din izolarea obisnuita®.

La romani pe langa sarbatorile obisnuite pentru matroane si femei maritate
existau Lupercaliile, cultul lui Mater Matuta si al Fortunei Primigenia, o altd clasa
sociala fiind femeile cu copii, ele fiind ca ierarhie peste cele doar casatorite. Un cult
interesant este cel al Bonei Dea sau Fenta Fauna, fiind considerat exclusiv feminin si
secret, barbatii neavand voie sa cunoasca ritualurile acesteia. Lucru curios din moment
ce toate informatiile despre ea provin de la ei. Motivul pentru popularitatea cultului
era probabil superioritatea feminina temporara peste cea masculina. Acelasi lucru se
intampla si cu Bacanalele, cult orgiastic unde se bea vin si se practicau relatii hetero si
homosexuale manifestandu-se o anumita desfranare si libertate sexuald, fara erotism
sau iubire, uneori inversandu-se rolurile, barbatii fiind imbracati precum femeile®.

Din toate cele relatate mai sus se observd cum femeile erau vazute atat ca
Celalalt cat si ca proprii, fiind necesare dezvoltarii orasului, mai ales din punct de
vedere demografic®!.

Mostenirea la greci era un drept pe care il posedau doar barbatii, situatia
schimbandu-se doar in cazul in care nu existau mostenitori masculini, femeia devenind
epiproikos sau epikleros tradus gresit ca mostenitoare ci mai degraba ca ,,impreuna cu
mostenirea”, aceasta fiind transmisa la cel mai apropiat mostenitor masculin, ea fiind
doar un instrument genealogic pentru pastrarea mostenirii pe linie masculina®?. Putea fi
denumita proprietara, dar fara a avea un real control®*. Singurul bun al femeii erau asa-
numitele himatia kai khrisia sau paraphernia de unde mai tarziu va deriva latinescul
paraphernalia’ — bunuri precum obiectele ei de toaleta.

La romani dota reprezenta compensarea pierderii aspectului ereditar, precum
si diferenta dintre mariaj si concubinaj. Dupa Augustus femeile si-au putut controla
singure bunurile®’, dar inainte acestea erau controlate de sot, care era pedepsit daca
cheltuia din zestrea sotiei. Pentru proprietatea feminind sau creat mai multe sintagme
precum quasi patrimonium sau patrimonium proprium si pacta dotalia in conexiune cu
acta rei uxoriae $i permutatio dotis — anumite modificari Intr-un contract aratand cine
trebuia sa-si asume raspunderea n anumite situatii. Acest lucru este dovada faptului ca
barbatii aveau anumite limitari in ceea ce priveste folosirea zestrei*.

Se stie atat din literatura, cat si din filozofie ca grecii aveau trei femei: gune sau
damar — sotia, pallake-concubina si hedones heneka sau hetaira — dama de companie.
Prostituatele comune erau numite pornai, iar cele sacre, care ar fi fost ,,inviolabile”,
hierodulai. Porneion este tradus in general ca bordel, iar pornoboskai ca proxenet.
Fiind legala, grecii nu aveau o problema cu prostitutia si a plati pentru sex, ci doar cu

29. Tomkins, 2011, p. 15.

30. Cantarella, 1985, p. 174.

31. Guia, 2007, p. 211-214

32. Grifith Williams, 2016, p. 116
33. Blundell, 1995, p. 115.

34. Lyons, 2016, p. 187.

35. Cantarella, 1985, p. 187.

36. Ellart, 2016, p. 123-126.

772

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



QUAESTIONES ROMANICAE VI [storie

a plati prea mult®’.

Si la Roma, prostitutia era considerata legala, cele mai multe prostituate gasindu-
se in interiorul domusului, dar aici era vazuta ca expresie a libertatii barbatului. Atat
Cato, cat si Horatiu recomandau vizitele la lupanar. Asemanarea cu grecii std in
impozitarea lor, iar diferenta in faptul ca meretrix nu a Insemnat niciodatd compania
barbatului, ci doar muncitoare platita. Indiferent de statutul social avut inainte, o data
devenite prostituate ele intrau in categoria infames si nu mai puteau reveni la pozitia
initiald. Cu toate ca era legald, romanii considerau prostituatele exhibitioniste, fara
scrupule si imorale®®.

Virtutile femeii grecoaice erau frumusetea, Imbracamintea, aspectul fizic si
savarsirea muncilor domestice, reproducerea si conservarea grupului familial. La
acestea se adauga ideile filozofice ale lui Socrate, Platon si Aristotel conform carora
femeia trebuia sa fie subordonata nu doar sotului, dar si statului, tacuta si de asemenea
ca altii sa pastreze tacerea in ceea ce o priveste (dupa cum se poate observa in discursul
dat de Tucidide lui Pericle din care reiese cd femeia nu trebuia sa iasa in evidentd nici
prin laude, nici prin blamari)®. In timp de rizboi aceste virtuti se schimbau pentru
greci reducandu-se la trei elemente esentiale: maternitate, frumusete si casatorie, ele
devenind sclavele sau concubinele invingatorului*’. De asemenea razbunarea femeilor
era privita ca o deviatie comportamentald, ci nu ca merit feminin*'.

Virtutile femeilor romane se cunosc mai mult din inscriptiile funerare, problema
fiind aceea a formulelor standardizate nestiind astfel daca ele reflectd adevarul. Am
enumerat mai sus calitatile necesare femeii romane. Aceste calitati au fost folosite pentru a
le transforma in femei exempla si modele pedagogice pentru viitoarele cetatene romane®.
Singurul autor latin la care se observa alte conceptii decat cele traditionale este Ovidiu.

Atat la romani, cat si la greci, batranetea este reprezentatd cel mai adesea in
arta, dar mult mai rar decat celelalte etape ale vietii*® si mult mai des decat in literatura
pentru greci, ceea ce demonstreaza o evolutie neuniforma a limbajului literar si al celui
iconografic*. Pentru grecoaice batranetea insemna o marginire sociala devenind inutile
pentru societate®, iar la romane desi uneori ele puteau fi foarte respectate si detine mai
multa influenta, in mare parte deveneau ,,invizibile”. Diferenta dintre cele doud era ca
in arta ele 1si pastrau o anumita severitate, ca semn al virtutilor, iar desi sunt nenumarate
referiri literare marea lor majoritate sunt peiorative (vetulae) asa cum vedem la Horatiu
sau Martial. Probabil ca scriitorii incercau aceste scrieri injurioase pentru a se distinge
de Celalalt — femeile si mai ales femeile batrane. De altfel si sexualitatea la varste
inaintate le provoca repulsie, nefiind considerata tabu, dar obscend. Din nou singurul
care face exceptie este Ovidiu*.

37. Glazebrook, 2011, p. 34-55

38. Uya, 2012, p. 40-42.

39. Blundell, 1995, p. 128.

40. Bernardez, 2008, p. 319.

41. Arsenaul, p. 6-9.

42. Casamayor Mancisidor, 2015, p. 18-19.
43. Birchler Emery, 2004, p. 368.

44. Birchler Emery, 2004, p. 389.

45. Birchler Emery, 2003, p. 105-107

46. Casamayor Mancisidor, 2016, p. 1-9.

773

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



Istorie QUAESTIONES ROMANICAE VI

In literatura, femeile sunt mentionate destul de des, poate mai des in cea romana
decat in cea greaca. Dar se vorbeste intotdeauna despre cele care s-au facut remarcate
prin fapte fie pozitive, fie negative, restul sunt doar ,,femei fara nume” sau cele despre
care se povesteste cu ,,cea care”. La Euripide ea este consideratd o ndpasta atat timp cat
nu isi recunoaste inferioritatea si incearca sa o depaseasca’’. Aristofan descrie femei
vulgare, jucduse sau razbunatoare, in timp ce Teocrat aratd femei diferite fata de alti
autori. Dupa cucerirea Greciei de Alexandru cel Mare se naste Comedia Nova, un nou
stil literar unde interesul pentru personaje feminine era evident, dar si aici la fel ca la
romani, ele devin exempla*. Desi literatura romana este foarte falocratica, uneori prim-
planul este lasat femeii, de obicei scrierea avand atunci caracter politic. Tucidide arata
o istorie feminind marginalizata si in anonimat, iar Plutarh In Mulierem Virtutes lasa
mai mult spatiu actiunilor memorabile ale femeilor, dar evidentiaza diferenta dintre
sexe. Pentru Plutarh exista intotdeauna doua stereotipuri feminine: virago si meretrix®.
Majoritatea descrierilor literare o reprezinta marturii ale virtutilor precum lanificium
sau silentium la fel ca cea a lui Plaut din Rudens: tacitast melior semper quam loquens’”.
Sunt mereu aceleasi teme si aceleasi acuze in poezia si literatura latina®'.

Cu toate ca existd nenumarate reguli, nu toate femeile le-au urmat in ambele
literaturi existand cateva exceptii. Unele dintre ele sunt personajele lui Sallustius in De
coniuratione Catilinae. Inca din prefatd gasim exprimari precum corpus animumque
virilem effeminat® si viri muliberia pati®® de unde se pot observa defectele considerate
de Salustius feminine, urmand apoi prin pudorem, pudicitiam, divina atque humana
promiscua, nihil pensi neque moderati habere® sa prezinte calitatile care dupa parerea
lui au disparut.

Pe langa cele doud vestale si Aurelia Orestilla, sotia lui Catilina, unul dintre
personajele feminine salustiene este Fulvia, sotia lui Quintus Curius prezentata ca
muliere nobili, dar folositd pentru a evidentia defectele lui Curius prin care iese la
lumina un alt defect considerat de multe ori feminin: acela al luxuriei.

Personajul feminin principal al lui Salustius este Sempronia. Descrierea ei incepe
prin sintagma virilis audacia, substantivul vir atribuit unei femei, fiind mai mult sau
mai putin negativ, chiar si audacia, care este un vix media este folosit aici cu conotatie
negativa. Acesti doi termeni au scopul de a reflecta lipsa autocontrolului si datorita
faptului c@ sunt pusi apoi impreund cu substantivul facinus. Desi Salustius nu se
foloseste niciodata de fors —hazard, In descrierea Semproniei face apel la fortuna pentru
a pune in contradictie faptul ca aceasta era o femeie implinitd ca matroand, de asemenea
matrona docta- litteris Graecis et Latinis docta, dar care folosea toate aceste lucruri ca
instrumenta luxuriae. Folosirea grecismului psallere poate fi si el peiorativ, autorul
conservator considerand dansul si cantecul, imprumuturi elenistice care au facut sa se
piarda virtutile tinerilor. Totodatd Sempronia avea un caracter inteligent, scria versuri,

47. Di Meo, 2012/2013, p. 11.

48. Nogueira, 2006, p. 94-98.

49. Mattaliano, 2011, p. 77-104.

50. Plaut, Rudens, 1114.

51. Cantarella, 1985, p. 198-199.

52. Sallustius, De coniuratione..., 11.3.
53. Sallustius, De coniuratione..., 13.3.
54. Sallustius, De coniuratione..., 12.2.

774

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



QUAESTIONES ROMANICAE VI [storie

glumea, vorbea cand cu modestie, cand cu tandrete, cand cu obraznicie. Era o matroana
fascinanta, seducatoare, chiar si autorul care a vorbit despre ea avand sentimente mixte,
sfarsitul descrierii ramanand pozitiv. Nu stim foarte multe lucruri despre ea, deci putem
sd ne intrebam daca ea este cu adevirat un personaj salustian sau rezultatul unui autor
si a unei societati conservatoare, plind de stereotipuri si exagerat de maschilista. Putem
sa presupunem totusi ca este prima femeie care reuseste sa aiba o implicare in politica.
Se mai observa la Salustius si folosirea femeilor pentru preamarirea Republicii romane,
accentuand decadenta actuala: ad hoc mulieres, quibus rei publicae magnitudine belli
timor insolitus incesserat, adflictare sese, manus supplices ad caelum tendere, miserari
parvos liberos, rogitare omnia, omni rumore pavere, superbia atque deliciis omissis
sibi patriaeque diffidere®. De asemenea si in discursurile lui Caesar si Cato se vorbeste
despre virgo si matres familiarum, respectiv despre slabiciunea femeilor folosindu-se
un sinonim pentru levitas animi — mollitia animi e supliciis muliebris, folosit cu sens
peiorativ pentru barbati.

Folosind literatura mai tarzie putem observa si cum femeile cu toate ca erau
neglijate raman in memoria colectivd mult mai mult timp decat barbatii. Astfel in
corespondenta dintre Ausonius si Paulinus existd cateva referiri la nevasta celui de-
al doilea iIn momentul in care acesta nu mai raspunde scrisorilor lui Ausonius. Prima
dintre ele ar fi:

si prodi Pauline, times nostre que vereris
crimen amicitia. Tanaquil tua nesciat istud;
tu contemne aliosnec dedignare parentem
affari verbis. Ego sum tuus altor et ille
praeceptor primus, primus largitor honorum,
primus in Aonidum qui te collegia duxi*®

Aici, sotia lui Paulinus, Theresia, este denumitd de Ausonius, Tanaquil, o
Tanaquil ce putea fi inspirata atat de Titus Livius, cat si de Tuvenal. Raspunsul lui
Paulinus a devenit faimos el invocand-o pe Lucretia:

non anxia Bellorphontis
Mens est nec Tanaquil mihi,
Sed Lucretia coniunx.”’

Aceste femei mai mult sau mai putin mitologice au constituit pentru cei doi
invatati romani, imagini ale binelui si raului. Teoria lui Ausonius privind-o pe Therasia
ca Tanaquil se bazeazd pe libertas si intemperantia considerate a fi caracteristice
femeilor. Raspunsul lui Paulinus in care se aminteste de Lucretia reprezinta dovada ca
idealurile masculine in ceea ce priveste femeia au ramas aceleasi. Astfel, femeile sunt
utilizate ca instrumente retorice fie pozitive, fie negative si vedem si o traditie care 1si
are radacinile la inceputurile Republicii romane si continud pana la sfarsitul Imperiului,
chiar printre scriitorii crestini.

Exceptia de la virtutile tipice feminine la greci o gasim in Lysistrata a lui

55. Sallustius, De coniuratione..., 31.3.
56. Ausonius, Epistole, 23.
57. Paulinus, Epistole, 135.

775

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



Istorie QUAESTIONES ROMANICAE VI

Aristofan. De aceasta data nu mai avem de-a face cu femei care sunt active politic,
ci femei chiar implicate Intr-o oarecare masura militar. Utilizand un limbaj aluziv si
vulgar, Aristofan nu include doar o singura femeie in activitati masculine, ci cel putin
unsprezece din fiecare categorie sociald. Avem si aici Insiruirea virtutilor si a viciilor,
doar cd virtutile sunt enumerate de o femeie (Caloniki), In timp ce viciile de un barbat.
Desi In mare parte ironicd, piesa de teatru ne aratd femeile Intr-o pozitie de putere.
Precum romanii si Aristofan foloseste ocazional atribute masculine pentru femei si
inversarea rolurilor ca indicator al decadentei grecesti. Chiar dacd, comedia este o
caricatura a unui alt final al razboiului peloponesiac, iar femeile sunt fictive, povestea
arata o posibila emancipare a acestora.

Gaésim asemanadri intre cele doud popoare mai ales in ceea ce priveste legislatia
casatoriei si a divortului si in general in sfera familiala si diferit in ceea ce priveste
ritualurile practicate. Putem spune ca femeile Greciei sunt mai putin independente,
fiind considerate doar mijloc de reproducere fata de femeia romana careia i se permitea
expunerea publica tocmai datorita faptului cé aceasta avea si un rol pedagogic urmand
sa formeze viitorii cetateni romani.

In concluzie, indiferent de legislatia greaca sau romani, femeia a avut intotdeauna
putind putere de unde s-a dezvoltat mai tarziu mult mai larga lor influenta. Aceasta
influenta adevarata, imaginara sau presupusa a avut un rol major in transferul femeii de
la viata privata catre cea publica.

Bibliografie

Izvoare
Aristofan, Lysistrata, 392.
Aristofan, Thesmoforiazuse, 330-1.
Ausonius, Epistole, 23.
Lucian, Dialogurile curtezanelor, 2.1.
Menandru, Samia, 25-50.
Paulinus, Epistole, 135.
Plaut, Rudens, 1114.
Publius Vergilius Maro, Eneida, Cartea I.F
Sallustius, De coniuratione Catilinae, 11.3,13.3.,12.2, 31.3.
Titus Livius, Ab urbe condita, cartea 1, I, 111, IX, XI.

Lucrari generale
Achard Guy, Femeia romand, Ed. Prietenii Cartii, Bucuresti, 2009.
Arsenault Sarah-Anne, Le sort des femmes en temps de guerre dans |”Antiquité, ms.

Bernardez-Antella Borja, Vencidas, Violadas, Vendidas: mujeres griegas y violencia sexual en asedios
romanos in Klio, 90, 2008.

Birchler Emery Patrizia, L ”iconographie de la veillese en Grece archaique, tezd de doctorat, Univ.
Geneve, 2004.

Birchler Emery Patrizia, [ "image de la veillese et la société grecque archaique in Griechische keramik im
kulturellen kontext, Scriptorium, 2003.

776

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)



QUAESTIONES ROMANICAE VI [storie

Birchler Emery Patrizia, Veillard et vieilles femmes en Grece archaique: de la clavities et de rides in
Langages et métaphores du corps dans le monde antique, Press Universitaire des Rennes, 2008, p. 61-66;

Blundell Sue, Women in Ancient Greece, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 1995.

Cantarella Eva, L "ambiguo malanno. Condizione e imagine della donna nell "antichita greca e romana,
Ed. Riuniti, I, Roma, 1985.

Casamayor Mancisidor Sara, Casta, pia, lanifica, domiseda. Modelo ideal de feminidad en la Roma
tardorrepublicana (ss. II-I a. Chr.) in Ab initio, 11, 2015.

Casamayor Mancisidor Sara, Vejez e sexualidad femenina en la antigua Roma: un acercamiento desde la
literatura in Journal of Feminist, Gender and Women studies, 4, Septembrie, 2016.

Casamayor Mancisidor Sara, Women s old age and physical appearance in Ancient Rome in Roda da
Fortuna, 4, nr. 2, 2015.

Di Meo Francesco, Lanificium e silenzio: testimoninaze letterarie di due virtd del “modello matronale
romano”, teza de licenta, ms., Universita Ca”Foscari Venezia, 2012/2013.

Drimba Ovidiu, Istoria culturii si civilizatiei, vol. 3, Ed. Saeculum, Bucuresti, 2001.

Ellart Sanchez-Moreno Carlo, The principle of not lessening the rights of the wife in the Pacta dotalia in
The material side of Marriage, Women and domestic economyes in Antiquity, Acta instituti romani
finlandiae Roma, 2016.

Glazebrook Allison, Porneion in Greek prostitutes in the ancient Mediterranean 800 BCE- 200 CE, The
University of Wisconsin Press, 2011.

Grifith Williams Brenda, “She was treated abominably, gentlemen. Women in the Athenian inheritance
system. The material side of Marriage, Women and domestic economyes in Antiquity, Acta instituti
romani finlandiae Roma, 2016

Guia Miriam Valdes, La situacion de las mujeres en la Atenas del s. VI a. C.: ideologia y prdactica de la
ciudadania in Gerion, vol. Extra, 2007.

Lyons Deborah, Female goods in the ancient greek domestic and symbolic economies in The material side
of Marriage, Women and domestic economyes in Antiquity, Acta instituti romani finlandiae Roma, 2016.

Mallan Catharine, The rape of Lucretia in Cassius Dio”’s roman history in The classical quarterly, vol 64,
2014.

Mattaliano Francesca, Donne e drammi in politica tra Grecia e Roma in Ricerche di storia antica, nr. 3, 2011.
Motica Radu, Negrscu Dan, Lexicon juridic latin-romdn, Editia a II-a, Ed. Univers juridic, Bucuresti, 2012.

Nogueira Freire Adriana, Mulheres na literature grega antica: recursos estilisticos In A antiguidade
classica e nos. Heranga e identidade cultural, Braga, 2006.

Strunk Thomas, Rape and revolution: Livia and Augustus in Tacitus” Annales in Latomus, 73, 2014.

Tomkins Jessica, Women s festival experiences in Ancient Greece, teza de dizertatie, ms., University of
Oxford, 2011.

Uya Marco, Las trabajadoras del placer in Stylus, 40, 9, 2012.

Walde Christine, Le tante facce di Lavinia in Atti del XVIII certamen vergilianum, XX Premio Tramontano,
Nocera, 2014.

777

BDD-A28996 © 2018 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universitatii de Vest din Timisoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

