
132

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (Meanings of the noun sărut in Traian Dorz’s poetry) The current paper’s objective is to 
take into consideration some of the several meanings that the regressive derivate sărut has in the work of a 
contemporary Romanian writer: Traian Dorz. Author of thousands poems of mystical style and of numerous 
volumes of memoires and religious meditations, he is one of the writers that showed a continuous interest 
for the symbols with biblical echoes revealed from the canonical text of the book Cântarea Cântărilor, 
enhancing their values in an original artistic vision, according to his own way of perceiving the message. 
Thus, in a series of poems dedicated to the feeling of missing Divinity (and Eternity) – a fundamental 
principle of existence –, to the unique communication with God of the restless soul in search of immortality, 
sărutul – the kiss (symbolic word and, at the same time, reflection of a supernatural intimacy generated by 
a complex feeling) implies several avatars of the soul, linked to the sacralised touch of the Untouchable 
One, through which the eternal union (in biblical terms) between Jesus and the human being becomes 
possible. Beyond the simple illustration of such semantic perspectives, which contribute to the making 
of the textual frame, the meanings of the noun sărut highlight the profound emotions of the lyrical voice, 
always to be found deeply looking and ascending through the means of mystical acknowledgement – fact 
which is highlighted in selected fragments from some representative works for his poetical belief.

Key-words: kiss, Lexicology, Semantics, Stylistics, mystical-religious poetry

Rezumat: Lucrarea de față își propune să ia în discuție câteva dintre semnificațiile derivatului regresiv 
sărut în opera lirică a unui scriitor român contemporan: Traian Dorz. Autor a mii de poezii de factură 
mistică şi a numeroase volume de memorii sau de meditaţii religioase, el se înscrie în rândul scriitorilor 
care au manifestat un interes constant pentru simbolurile cu rezonanțe biblice desprinse din textul 
canonic al cărții Cântarea Cântărilor, valorificându-le valenţele într-o viziune artistică originală, potrivit 
propriului mod de percepere a mesajului. Astfel, într-o serie de poeme dedicate dorului de Divinitate (și 
de eternitate) – principiu fundamental al existenței –, comuniunii unice cu Dumnezeu a sufletului însetat 
de absolutul nemuririi, sărutul (termen-simbol și, totodată, reflectare a unei intimități suprafirești generate 
de un sentiment complex) implică diverse ipostaze ale spiritului, legate de atingerea sacralizată a Celui de 
Neatins, prin care devine posibilă unirea veșnică (în concepție biblică) dintre Mirele Iisus și ființa umană. 
Pe lângă simpla ilustrare a unor asemenea perspective semantice care contribuie la realizarea construcției 
textuale, semnificațiile substantivului sărut pun în lumină trăirile profunde ale eului auctorial, aflat mereu 
în ascensiune pe calea cunoașterii mistice – fapt evidențiat în secvențe selectate din câteva creații lirice 
reprezentative pentru crezul său poetic.

Cuvinte-cheie: sărut, lexicologie, semantică, stilistică, poezie mistico-religioasă

În dicționarele explicative ale limbii române, definiția substantivului sărut face 
referire explicită la faptul că el înseamnă „atingerea cu buzele a buzelor, a obrazului, 
a mâinii etc. cuiva, în semn de afecțiune, de respect, de umilință etc.” – deci, „un prag 
al intimității pe care cele mai multe forme ale «salutului» îl exclud” (Tohăneanu 1998, 
272) –, și că reprezintă, la origine, un derivat regresiv (postverbal) din familia lexicală 
a lui a săruta. Dincolo de maniera în care îl definesc lucrările lexicografice, sărutul 
ilustrează însă o varietate largă de sentimente, implicând o anumită dedicare reciprocă 
legată de intimitate: simbol al înțelegerii, al reverenței și al supunerii, al venerării, al 

Florina-Maria BĂCILĂ
(Universitatea de Vest din 

Timişoara)

Semnificații ale substantivului sărut
în poezia lui Traian Dorz

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

133

QUAESTIONES ROMANICAE VI

mulțumirii, al recunoștinței și al afecțiunii, al mângâierii, al emoției și al unificării, 
el rămâne, în primul rând, cea mai cunoscută expresie (vizuală) a dragostei, în toate 
ipostazele sale.

În creaţia lirică a lui Traian Dorz, străbătută de puternice accente scripturistice, 
dar şi de un pronunţat filon mistic, sărutul – privit mai ales ca semn al profundei (și 
plenarei) comuniuni reale a sufletului cu Dumnezeu, ca atingere personală, spiritualizată, 
modelatoare, a Celui (de) Neatins, integrată în ceea ce presupune starea extatică, episod 
memorabil al bucuriei de natură sacră sau al iubirii harice (tainice ori expansive) – 
constituie elementul central al poemelor (realizate în chip magistral) inspirate din 
alegoria graţioasă a cărţii biblice intitulate Cântarea Cântărilor și consacrate acestui 
act întemeietor de închinare, acestui gest apoteotic al împărtăşirii, dătător de sens 
şi de viaţă nouă, parte a unei relații speciale a dragostei unificatoare şi izbăvitoare. 
Într-o atare „cheie” de lectură se cuvin a fi abordate versurile al căror mesaj mizează 
pe semnificațiile aparte ale substantivului sărut; altfel, „spiritul profan rămâne doar la 
suprafața înțelegerii lucrurilor. Un astfel de spirit rămâne doar în pridvorul lăcașului de 
sfințenie în care se află ascunsă taina iubirii, a marii iubiri între Dumnezeu și om, dintre 
creație și Creatorul ei.” (Abrudan 2006, 157-158).

*
O componentă fundamentală a poeziilor dorziene o constituie metafora (în primă 

instanță, surprinzătoare a) sărutului pe suflet (lăcaș al lui Celui de Sus), realizată prin 
simpla numire în structuri cu adresare directă dinspre eul auctorial spre Hristos, fapt 
ce depășește obișnuitul, perceput ca fiind ceva unic, cu impact decisiv asupra omului, 
în trecerea sa prin această lume și în despărțirea de cele vremelnice. De altfel, așa cum 
arată Sfinții Părinți ai Bisericii, sufletul reprezintă „un simbol exterior al posibilităților 
spirituale nemărginite ale făpturii umane, creată după chipul lui Dumnezeu și chemată 
la atingerea asemănării cu El” (Ware 2003, 48) încă din momentul asumării acelei 
chemări izbăvitoare până la doritele întâlniri ale stărilor de vorbă cu Divinitatea, în 
intimitatea rugăciunii, în trăirea extazului sau în permanența deciziei pentru dedicarea 
continuă a ființei în căutarea infinitului Său. Iată câteva rezonanțe speciale desprinse 
din așezarea în paralel a unui pasaj din textele patristice:

„Căci pe El Îl căutam, pe El Îl doream, de Care eram îndrăgostit, de a Cărui frumu-
sețe eram întreg rănit, aprins, ars și înflăcărat.” 
(Simeon Noul Teolog 2001, 187) 

și a unuia selectat din meditațiile dorziene:

„Vreau să-L văd, vreau să-L aud, vreau să-L cuprind, să-L știu, să-L am numai pe 
El... Pe Preaiubitul dulce al inimii și vieții mele. 
Nimeni și nimic nu-i asemenea Lui.” 
(Dorz 2000, 105).

Ca atare, „sărutările gurii” lui Dumnezeu (Dorz 2005b, 319-327), concretizate 
prin lucrarea Lui neîncetată și iubitoare în forul lăuntric al omului, sunt cele prin care 
acesta devine definitiv copleșit de Duhul Său, ajungându-se, astfel, la (re)întregirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



134

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

ființei noastre, la unirea / unificarea veșnică și adevărată cu El – scop și împlinire 
a creației. În atari situații, semnificațiile substantivului sărut dobândesc valenţe 
subsumate sacralităţii inefabile sau relaţiei personale dintre om şi Divinitate (privită la 
intensitate maximă), ca aspiraţie plenară spre eternitate, ca nostalgie a plinătății ființiale 
în prezenţa Sa: „Simţit-am pe suflet sărutul Tău blând, / preasfânt, fermecat, îngeresc, 
/ de-atuncea, Iisuse, Te caut plângând, / de-atunci Te iubesc, Te iubesc.”1 (CCm 69, Al 
Cerului Cântec2). 

„Cele două spirite, anume spiritul nostru și spiritul lui Dumnezeu, radiază și 
strălucesc unul în celălalt și fiecare se arată celuilalt. Iar aceasta face ca amândouă să 
se apropie cu dragoste unul de celălalt. Fiecare cere celuilalt tot ceea ce este el, fiecare 
oferă cu stăruință celuilalt tot ceea ce este el însuși. Aceasta îi face pe cei ce se iubesc 
să se contopească. Atingerea și revărsarea Domnului, dorința și răspunsul nostru plin 
de iubire la dăruirea aceasta dau statornicie dragostei; iar prin mișcarea de înaintare și 
întoarcere, izvorul dragostei se revarsă. Astfel atingerea lui Dumnezeu și dorința noastră 
iubitoare devin o unică dragoste și omul este într-atât de copleșit, încât uită de sine” 
(Van Ruusbroec 1995, 117-118). De aceea, sufletul, asemenea unei mirese, tinde spre 
întâlnirea cu Hristos, Îl caută, „se dorește subiect al dragostei divine a Mirelui, singurul 
în stare să dea iubirii plinătate” (Bădic 2004, 300): „Să-Ţi simt sărutul Tău, Iisuse, / 
când buzele-mi voi fi desprins / de cele care-n lumea asta / le-am sărutat cel mai aprins... 
/ – când fără niciun fel de umbre / eu am să uit tot ce s-a dus, / când am să-Ţi văd numai 
privirea, / să-Ţi simt sărutul Tău, Iisus!” (CBir 212, Să-Ți cad pe brațul Tău, Iisuse) – 
sunt versuri dorziene ale unei revelații autentice legate de acea sete nesfârșită de prezența 
Lui, de contemplarea manifestată prin dorul de El, de viața din Cer, cu ecouri în scrierile 
patristice; iată, în continuare, doar câteva exemple în acest sens:

„Vino, Cel ce Tu Însuți Te-ai făcut dorință întru mine și m-ai făcut să Te doresc pe 
Tine, Cel cu totul neapropiat! 
Vino, Răsuflarea și Viața mea, 
Vino, Mângâierea smeritului meu suflet, 

1. Cf. și Dorz 2005b, 339-340: 
„– Iată dragostea Mea! Iată cât de mult te-am iubit şi te iubesc Eu! 
Vino şi dă-Mi inima ta! (Prov. 23, 26). Şi să găsească ochii tăi plăcere în căile dragostei. 
Aceasta este salvarea şi fericirea ta!... 
Acestea vor fi primele sărutări dumnezeieşti pe buzele sufletului tău. Sărutări pe care nu le 
vei mai putea uita niciodată. 
Căci prima sărutare în veac nu se mai poate uita!”,

sau Dorz 2006, 95: 
„«Vino şi dă-mi inima ta – spune Preaiubitul sufletului meu (Prov. 23, 26). 
Şi să găsească ochii tăi plăcere în căile dragostei Mele.» 
Aceasta este salvarea şi fericirea ta... 
Acestea au fost primele sărutări dumnezeieşti pe buzele sufletului meu. 
Sărutări pe care nu le-am mai uitat niciodată. 
Căci prima sărutare nu se mai poate uita în veci.”.

2. Spre a nu îngreuna parcurgerea trimiterilor, am optat, în lucrarea de faţă, pentru notarea, în text, a 
referirilor (cu abrevieri) la volumele (aparţinându-i lui Traian Dorz) din care au fost selectate secvenţele 
ilustrative, alături de numărul paginii / paginilor la care se află fragmentul respectiv şi de titlul poeziei. 
Toate evidenţierile din versurile citate (exceptându-le pe cele cu caractere cursive sau pe cele în dreptul 
cărora am făcut alte menţiuni legate de acest aspect) ne aparţin.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

135

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Vino, Bucuria, Slava și Desfătarea mea necontenită.” 
(Simeon Noul Teolog 2001, 50);
	
„Inima mea tânjește după Domnul și-L caut cu lacrimi.
Cum aș putea să nu Te caut? Tu m-ai găsit, Tu, mai întâi. Tu mi-ai dat să trăiesc 
dulceața Sfântului Tău Duh și sufletul meu Te-a iubit.
Tu vezi, Doamne, chinul și lacrimile mele... Dacă nu m-ai fi atras prin iubirea Ta, 
nu Te-aș căuta așa cum Te caut. Dar Duhul Tău mi-a dat să Te cunosc și sufletul 
meu se bucură că Tu ești Dumnezeul și Domnul meu și tânjesc după Tine până 
la lacrimi.
Sufletul meu tânjește după Dumnezeu și-L caută cu lacrimi.” 
(Siluan Athonitul 1994, 41)3;
	
„Privirea Ta pașnică și blândă a atras sufletul meu.
Ce să-Ți dau în schimb, Doamne, sau ce laudă să-Ți cânt?
Tu dai harul Tău, ca sufletul să se aprindă neîncetat de iubire și să nu cunoască 
odihnă, nici zi, nici noapte, în iubirea lui pentru Dumnezeu.
Aducerea aminte de Tine reîncălzește sufletul meu; nicăieri pe pământ el nu-și 
găsește odihna afară de Tine. De aceea Te caut cu lacrimi și iarăși Te pierd; și ia-
răși mintea mea vrea să se bucure de Tine, dar Tu nu-Ți descoperi fața Ta pe care 
sufletul meu o dorește zi și noapte.” 
(Siluan Athonitul 1994, 43);

„Sufletul meu tânjește după Domnul și Îl caut cu lacrimi.
Cum aș putea să nu-L caut? El mi S-a descoperit prin Duhul Sfânt și inima mea 
L-a iubit. El a atras sufletul meu și acesta însetează după El.
Sufletul e asemenea unei logodnice, iar Domnul asemenea unui logodnic care 
se iubesc mult unul pe altul și suspină unul după altul. În iubirea Lui, Domnul 
tânjește după suflet și se mâhnește dacă acesta n-are în el loc pentru Duhul Sfânt. 
Iar sufletul care a cunoscut pe Domnul Îl dorește, căci în El e viața și bucuria lui.” 
(Siluan Athonitul 1994, 59).
	
Dorința aceasta, înțeleasă ca modelare a ființei după Hristos, presupune năzuința 

de a reveni la starea primordială a firii plăsmuite dintru început după chipul Lui. 
Omul a fost creat pentru o comuniune vie în iubire, ceea ce îi atribuie frumusețe și 
aspirație către desăvârșirea ființei, până la asemănarea în dragoste cu Cel Iubit, înspre 
împărtășirea perpetuă din trăsăturile Lui, înspre acea Imitatio Christi pe scara virtuților 
alese, în acord cu strălucirea frumuseții și a perfecțiunii trinitare: „Falnică e frumusețea 
Ta, neasemuit este chipul Tău, negrăită mai presus de cuvânt slava Ta, iar felul Tău 
de a fi, Hristoase, binele și blândețea Ta întrec înțelesurile celor pământești; de aceea 
dorul și iubirea după Tine biruie orice iubire și dorire a celor muritori. Căci pe cât ești 
mai presus de cele văzute, Mântuitorule, pe atât dorul după Tine e mai mare și acoperă 

3. Vezi și Siluan Athonitul 1994, 44: „Sufletul meu tânjește după Dumnezeu și se roagă zi și noapte, 
căci Numele Domnului e dulce; El desfată sufletul celui ce se roagă și aprinde inima lui de iubire pentru 
Dumnezeu.”; 46: „[...] mi-ai dat bucuria de a Te dori. Sufletul meu e atras spre iubirea Ta, zi și noapte, fără 
de sațiu.”; 54: „Inima mea Te-a iubit, Doamne, și de aceea tânjesc după Tine și Te caut cu lacrimi.”; 55: 
„Pe Tine singur Te dorește sufletul meu, Doamne. [...] Zi și noapte tânjește sufletul meu după Domnul și 
dorește să guste dulceața iubirii Lui.”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



136

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

orice iubire omenească” (Simeon Noul Teolog 2001, 216). Prin urmare, atingerea 
extatică este învestită cu funcții definitorii vizând sacralizarea existenței, procesul 
înnoirii ei, demers dublat de glorificarea adusă Creatorului, de adorarea unică și slujirea 
transfiguratoare, întru dobândirea Împărăției Cerurilor: „Ruşinea toată şi noroiul / ce-al 
Tău sărut mi le-a spălat / s-ar prăbuşi în veci pe mine / dac-aş uita ce Tu mi-ai dat!” 
(CVeșn 95, Tot ce-am cântat cândva); „Neasemuit Prieten al tinereţii sfinte, / în tot  
ce-ating pe lume mă-nfiorez de Tine; / în tot ce-aud, descopăr preadulcile-Ţi Cuvinte / 
şi-n tot ce văd Ţi-e numai sărutul pentru mine.” (CUrm 197, Neprețuit Prieten). 

Iubirea, treapta superioară a viețuirii plenare care înnobilează puternic ființa 
umană, constituie principiul dinamic ce păstrează legătura cu Cerul (Cântarea 
Cântărilor 1977, 78) și declanșează „mistuitoarea ardere întru desăvârșire” (Cântarea 
Cântărilor 1977, 79), întru continuă purificare: „Omologarea iubirii cu focul – cea 
mai fidelă reprezentare a divinității – îi conferă calitatea de forță absolută și de centru 
vital.” (Bodiștean 2013, 36). Astfel, toate simțurile (până în cele mai ascunse laturi) 
devin copleșite în întregime de prezența Lui strălucită, de atingerea Sa restauratoare, 
dătătoare de sens și de împlinire supremă: „O, Taina sărutării Lui / pe veci e neuitată / 
şi-i binecuvântat acel / sfinţit de ea odată, // Căci gura ce s-a-nvrednicit / de-al Lui sărut 
fierbinte / Îi dăruie pe veci de veci / sfinţitele-I cuvinte4. // Şi inima ce-odată-a fost / de 
El îmbrăţişată / pe lume-aşa nu va iubi / nimic şi niciodată. // Şi ochii sărutaţi de El / nu 
vor privi-n viaţă / nimic mai dulce şi mai drag / ca-n veci plăcuta-I Faţă. // Căci taina ce 
le-a-mpreunat / atunci cu Nemurirea / pecetluitu-le-a cu foc / neşters pe veci iubirea. // 
Şi-i vor cunoaşte ochii tăi / îndată dintr-o mie, / căci altfel cântă şi vorbesc, / şi umblă 
cine-L ştie.” (CCm 131, O, Taina sărutării Lui). De reținut, în poemul citat, plasarea, în 
veritabile simetrii ori în paralele sinonimice, a unor substantive ce desemnează anumite 
simțuri activ(at)e (prin care trec respirația, vorbirea, gustul, hrana, afectele, vederea) 
– deschideri purificatoare către ființa interioară, către starea morală, emoțională și 
cognitivă, locuri de trecere „în microcosmosul corpului uman” (Evseev 2007, 246)5, 
sedii inseparabile ale energiilor vitale implicate în gestul respectiv, lipsit aici însă de 
orice conotații ce țin de firescul lucrurilor și menit să creioneze, în spirit, imaginea 
frumuseții și a dragostei nesfârșite a Celui Dorit. Sunt termeni încărcați de simboluri 
care, în aceste utilizări, converg spre ideea de gândire și cunoaștere prin revelație, de 
înțelepciune și bucurie a eliberării lăuntrice așteptate, de forță creatoare și izbăvitoare, 
capabilă să reconstruiască, să orânduiască, să ridice, să salveze; iată, în acest sens, un 
fragment dintr-un volum de meditații care susține cele de mai sus:

„Soarele Hristos acum te îmbrățișează cu dragostea Crucii Lui... 
Te sărută cu cuvintele gurii Lui, care sunt mai bune decât orice vin. [...] 	

4. Vezi și Siluan Athonitul 1994, 44: „Sufletul meu tânjește după Dumnezeu și se roagă zi și noapte, 
căci Numele Domnului e dulce; El desfată sufletul celui ce se roagă și aprinde inima lui de iubire pentru 
Dumnezeu.”; 46: „[...] mi-ai dat bucuria de a Te dori. Sufletul meu e atras spre iubirea Ta, zi și noapte, fără 
de sațiu.”; 54: „Inima mea Te-a iubit, Doamne, și de aceea tânjesc după Tine și Te caut cu lacrimi.”; 55: 
„Pe Tine singur Te dorește sufletul meu, Doamne. [...] Zi și noapte tânjește sufletul meu după Domnul și 
dorește să guste dulceața iubirii Lui.”.
5. Buzele și gura au fost considerate, în vechile credințe, ca reprezentând „locul de intrare și de ieșire a 
sufletului” (Evseev 1987, 168), „poartă de ieșire a sufletului și organ de mediere între macrocosmos și 
microcosmos” (Evseev 1987, 31). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

137

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Primește sărutările Cuvintelor Lui cu toată recunoștința iubirii ascultătoare.” 
(Dorz 2006, 88-89) 

și poate fi așezat în „oglinda” unui pasaj selectat din tezaurul patristic: „El Însuși Se 
găsește întru mine, fulgerând înăuntrul inimii mele ticăloase, învăluindu-mă de jur 
împrejur cu strălucirea Lui nemuritoare, făcând să scânteieze toate mădularele mele 
cu razele Sale. Împletindu-Se întreg cu mine, mă sărută întreg, Se dă întreg mie, 
nevrednicului, și mă satur de iubirea și frumusețea Lui, mă umplu de plăcerea și 
îndulcirea dumnezeiască, mă împărtășesc de lumină, mă împărtășesc și de slavă, iar 
fața mea strălucește ca și a Celui dorit de mine [cf. Mt 17, 2] și toate mădularele mele 
devin purtătoare de lumină. Ajung atunci mai frumos decât cei frumoși, mai bogat 
decât cei bogați, mai puternic decât cei puternici, mai mare decât împărații, mult mai 
cinstit decât toate cele văzute, nu numai decât pământul și cele de pe pământ, dar și 
decât cerul și toate din cer, avându-L pe Creatorul a toate, Căruia I se cuvine slava, 
cinstea acum și în veci.” (Simeon Noul Teolog 2001, 98-99).

În căutarea rostului existenței, reflectat în sentimentul acut al dorului sădit de 
Dumnezeu în adâncul inimii noastre pentru regăsirea adevăratului ei cămin, sărutul 
apare în ipostaza de gest unificator al emoțiilor și al speranțelor într-o mare tânjire 
după El, după deplinătatea vieții trăite în(tru) El, în vederea căreia am fost, de altfel, 
plăsmuiți: „Chiar dacă Dumnezeu ar revărsa asupra omului toate darurile pe care le au 
sfinții și toate darurile sale proprii, dar nu s-ar dărui pe sine, foamea fără de saț a spiritului 
rămâne tot nepotolită. Atingerea lăuntrică a Domnului și înrâurirea ne înfometează mai 
departe; căci spiritul divin îl urmează pe al nostru: cu cât resimțim mai mult atingerea, 
cu atât e mai mare foamea și mai aprigă dorința. Iar aceasta înseamnă să trăiești în 
dragoste în gradul cel mai înalt, deasupra rațiunii și a cunoașterii prin înțelegere; aici 
rațiunea nu poate nici să dea, nici să ia ceva dragostei; căci dragostea noastră se află sub 
atingerea dragostei divine. Și [...] aici nu mai poate fi vorba niciodată de o despărțire de 
Dumnezeu.” (Van Ruusbroec 1995, 117). Prin urmare, manifestarea intimă a maximei 
desfătări în comuniune cu Divinitatea își găsește menirea nu numai aici, pe pământ, în 
relația cu Cerul, ci și în perspectiva veșniciei, unde legătura aceasta se va desăvârși: „Pe 
câmpul cel arat cu Tine / îmi seamăn cel mai dulce grâu / şi toate holdele mi-s pline, / şi 
roadele mi-s veşnic râu, / şi-n orice umbră-mi creşte-o pâine, / şi-n orice spic, un gând 
iubit, / şi-n orice imn, un dar pe care / l-am sărutat şi împărţit, / Iisuse, Iisuse, Iisuse, 
/ şi-n orice imn, un dar pe care / l-am sărutat şi împărţit! // Sub crucea unde dorm cu 
Tine / mă strâng de cel mai dulce Sân, / spun rugăciunea cea mai dulce / şi cel mai dulce 
viers îngân, / în cel mai dulce vis mă leagăn / şi-n cel mai moale aşternut, / şi-n cea mai 
dulce Înviere / mă vei trezi cu-al Tău sărut, / Iisuse, Iisuse, Iisuse, / în cea mai dulce 
Înviere / mă vei trezi cu-al Tău sărut!” (CVeșn 175-176, Din locul unde-am plâns). De 
remarcat, în text, metafora realizată ascendent prin repetiția adjectivului dulce, înzestrată 
cu efecte expresive generate de faptul că „percepțiile senzoriale legate de gust trimit la 
proximitatea maximă și avansează ideea împlinirii.” (Bodiștean 2013, 32).

„Iubirea divină nu este un sentiment, ci însăși rațiunea aducerii la existență a tot 
ceea ce este, mediul și aerul pe care ființa, dezmeticită de lumină, îl umple și-l inspiră. 
Este rost și întemeiere, bucurie și lacrimi, umilință și înălțare, moarte și înviere.” 
(Dumitrana 2009, 38). În consecință, sărutul plin de dragoste și de mângâiere al Mirelui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



138

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

Iisus înseamnă pecetea tainică a îndeplinirii făgăduințelor de aici în Împărăția Cerurilor, 
unde efemerul va fi învins pentru totdeauna: „Cum va fi cântarea, / Preaiubitul meu, / 
cum, îmbrăţişarea / dragostei, mereu, / cum va fi sărutul / dat de Dumnezeu, / – cum, 
o, cum, Iisuse, / Preaiubitul meu?” (CVeșn 145, Cum va fi Acolo?); „Iisuse,-ajută-mă  
să-mi pot / mai larg deschide mintea / şi-apropiindu-mă, să-mi scot / deplin încălţămintea 
/ şi inima să mi-o sfinţesc / mai aplecat sub Cruce, / ca, la Intrare să, ca, la Intrare, să 
primesc / sărutul Tău cel dulce, sărutul Tău cel dulce.” (CViit 25, Iisuse,-nvață-mă!). 
Mai mult decât atât, ca poet-profet, ca îndrumător al comunității, eul liric își asumă 
constant misiunea de mesager al preceptelor Cuvântului Sfânt către membrii acesteia, 
cărora le face cunoscut absolutul iubirii divine – calea de salvare a ființei individului 
și a celei comunitare prin întoarcerea la sacralitate: „Am fost ca voi odată, de-aceea 
vă-nţeleg / şi vă doresc spre soare cu sufletul întreg; / – veţi fi ca mine-odată şi voi, 
un imn duios, / de-aceea v-aduc dulce sărutul lui Hristos.” (CUrm 108, Am fost 
odată). În definitiv, de un asemenea gest al împărtășirii tandre au nevoie și cele ale firii 
înconjurătoare, plăsmuite de Creatorul Universului în chip minunat: „De ce şi florile se 
uită / cu ochişorii, mamă,-n sus, / de parcă-atâtea vor să ştie / şi parcă-atâtea au de spus? 
// De ce li-s ochii plini de rouă, / de parcă braţe dragi le-atrag? / Sau vor şi ele-atunci, 
măicuţă, / sărutul Cuiva ce li-i drag?” (O 167, De ce se uită păsărica?).

Nu în ultimul rând, substantivul sărut reprezintă una dintre componentele 
fundamentale integrate în numele date lui Dumnezeu (în structuri unde actualizează 
funcția sintactică de nume predicativ), concepute sub forma unor definiții lirice cu 
caracter encomiastic care subliniază, prin sinonimie explicită, atributele Sale variate 
(cu rol de identificare sau de calificare): „Când vii spre-ai Tăi, Tu eşti iubire, / când 
mergi spre alţii eşti sărut, / e numai har şi milă, Doamne, / tot ce ne-ai dat şi ne-ai 
cerut!” (CVeșn 122, O, dulce Duh al Curăției); „Deschis îmi e spre Tine / adâncul tot, 
Iisus, / n-am gând, nici taine-n mine / să nu Ţi le fi spus, / Tu-mi eşti Lumină, Cântec / 
şi Cer, şi curcubeu, / sărut şi-mbrăţişare, / şi Soţ, şi Dumnezeu!...” (CBir 118, Aș vrea 
mai mult); „Tu, Iisuse, Tu ești unicul Izvor / al vieții lumii, Soare fără nor, / Zare fără 
margini, Cântec și Fior, / dragostea nestinsă, nesfârșitul zbor, / milă, lacrimi, taină și 
sărut, și dor. / O, Iisuse Dulce, cât Te cânt și-ador!” (MT 165, Minunat Iisuse). Poate 
nu ar fi lipsit de interes să ne amintim, în acest context, ce scrie Traian Dorz într-unul 
dintre cele mai interesante volume de meditaţii: „Eu Ţi-am dat o mie de nume, dar de 
niciunul nu-mi spune inima că este întreg.” (Dorz 2009, 45)6 – aluzie la „neajungerea 
limbii” atunci când vine vorba despre a găsi un nume cât mai potrivit (oricum, cu un 
înțeles limitat prin însăși natura lui) pentru Cel Nenumit, Care este mai presus de toate 
(și de orice nume), așa încât să cuprindă integral însușirile Celui Necuprins și El să 
poată fi chemat astfel cu adevărat:

	 „Tu ești oare Iubirea, cea pe care eu nu o știu numi? 
	 Ești atât de îmbătătoare, dar nu ești vinul, 
	 ești atât de dulce, dar nu ești mierea, 

6. Cf. și Simeon Noul Teolog 2001, 125-126: „Ce hârtie va cuprinde binefacerile Tale și multele bunătăți 
pe care le-ai făcut față de mine? Dacă mi s-ar da mii de limbi și de mâini, tot nu le-aș putea spune sau scrie 
despre toate, căci sunt negreșit un abis prin mulțimea lor infinită, sunt de necuprins prin măreția slavei și 
gândul mi-e neputincios și inima suferă că nu pot grăi despre Tine, Dumnezeul meu.”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

139

QUAESTIONES ROMANICAE VI

	 ești atât de strălucită, dar nu ești soarele, 
	 ești atât de răcoritoare, dar nu ești izvorul, 
	 ești atât de arzătoare, dar nu ești focul. 
	 Ce putere este mai biruitoare decât a Ta? 
	 Ce rai este mai fericit decât al Tău? 
	 Ce stare mai poate fi ca aceea pe care ne-o dai Tu? 
	 Care este numele Tău adevărat? 
	 Căci încă nu-L știm!” (Dorz 2000, 101)7.

Evident, numai sentimentul special al tânjirii după Dumnezeu este gata să-L 
„atingă”, să aspire spre măreția și sfințenia Sa unică, spre slava Lui netrecătoare, peste 
„marginile” cuvântului, în afara formelor banale ale cugetării:

„Mi-ai dat să scriu o mie de cărţi şi n-am început decât una. Pe toate celelalte le 
duc gata în mine spre Veşnicia în care mă scufund ca într-un uriaş clopot de aur. 
Fă-mă limba nevăzută a acestui clopot cu o mie de rezonanţe pentru cele o mie de 
nume ale Tale, dintre care cel mai frumos şi mai dulce este 
Iubire, 
Iisus [subl. aut.].” (Dorz 2000, 192)8. 

Astfel, prin cunoașterea Lui în profunzimile din orizontul luminii, al tainei și al 
iubirii nesfârșite, se ajunge la cunoașterea sensului existenței umane fără a o separa de 
legătura cu El, dimpotrivă, urmărind-o numai din perspectiva transformării lăuntrice 
prin grația divină:

„Lângă Tine ne-am întâlnit cu soarele,
ne-am învăluit cu luna
și ne-am încununat cu stelele.
Lângă Tine ne-am culcat cu capul pe munţii cei înalţi ca pe nişte albe perne ce-
reşti, cuprinzând sânul lui Dumnezeu 
şi sub fiorul sărutului gurii Tale 
ne-am primit numele cel nou: Minune. Şi Har [subl. aut.].”
(Dorz 2000, 87)9.

7. Vezi, în acest sens, și Simeon Noul Teolog 2001, 49: „Vino, Numele cel mult dorit și murmurat neîncetat, 
deși a fi grăit de noi ce anume ești sau a fi cunoscut ce fel sau cum ești ne este cu totul neîngăduit.”, sau 
244: „Căci deși ești numit cu nume multe și diferite, ești însă Unul, iar acest Unu e necunoscut pentru orice 
fire, El Care arătându-Se e numit cu toate numele, e nevăzut și negrăit.”.
8. Vezi și Dorz 2000, 132: 

„Iisuse, Domnul şi Mântuitorul sufletului meu, fii binecuvântat! 
Tot ce am aflat frumos în lumea asta, eu am păstrat pentru Tine. 
Dacă am găsit o floare frumoasă, Ţie Ţi-am numit-o. 
Dacă am găsit un cuvânt frumos, un cântec frumos, un gând frumos, un nume frumos, un 
sărut frumos – toate-toate Ţie Ţi le-am pus de-o parte [sic!], să Ţi le dau cu drag în ceasul 
celei mai scumpe împărtăşiri a noastre. 
O, ce bucurie am când aflu ceva şi mai frumos, ca să Ţi-l pot oferi ţie, Celui pe Care-L 
iubesc atât de mult, atât de mult...”. 

9. Cf. și Ware 2003, 12: „Prezența Lui în noi, prin Numele Său, ne face hristofori [subl. aut.], purtători de 
Hristos, ceea ce reprezintă sensul existenței noastre, Hristos în noi, nădejdea slavei.”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



140

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

*
„Rugăciunea se extinde dincolo de cuvinte în liniștea vie a Veșniciei. [...] suntem 

«lipiți» de El într-o deplină îmbrățișare, într-o întâlnire nemijlocită. Prin chemarea 
Numelui simțim apropierea Lui cu simțurile noastre duhovnicești [...]. Îl cunoaștem [...] 
cu sensibilitatea unificată a inimii.” (Ware 2003, 43). De aceea, un alt aspect fundamental 
al semnificațiilor unui atare termen emblematic în lirica dorziană îl constituie metafora 
sărutului pe lacrimi – expresie a desăvârșitei mângâieri revărsate peste orice tip de 
suferință a ființei umane dependente de condiția sa efemeră, simbol al biruinței asupra 
tuturor barierelor inerente firii pământești (inclusiv în procesul etapizat al transfigurării 
de natură spirituală) –, la care se adaugă sărutul pe ochi / pe pleoape, semn al curăției și 
al strălucirii, al iluminării dobândite prin har, gest al cunoașterii / cunoștinței absolute, 
întru viețuire înaltă, al înțelegerii juste a marilor adevăruri revelate, făcând abstracție 
de partea văzută a lucrurilor. De la obișnuitele meditații ale poetului, transpuse liric: 
„Ce minunat e-alinul adus într-un sărut / pe lacrima tăcută şi faţa mult dorită / şi câtă 
vindecare e-n sufletul durut / o-mbrăţişare dulce, adânc împărtăşită!” (CNoi 117, Ce 
minunați sunt ochii...), până la versurile cu caracter aforistic / paremiologic, cu funcție 
conativă sau fatică și cu ecouri în dimensiunea sacralității: „Seamănă cu hărnicie, cât 
ai timp de semănat, / cu sămânţa frumuseţii umplând lumea-n lung şi lat; / semănând 
sămânţa dulce pe oricare drum te duci, / răsări-vor numai lacrimi şi săruturi la răscruci.” 
(CCnț 157, Seamănă cu hărnicie); „Când vei trece prin stări grele, / ţine-ţi graiul, să nu 
plângi, / cinstea să nu-ţi pierzi în ele, / sufletul să nu ţi-l frângi; / când vei trece printre 
lacrimi, / pune-le-un sărut frumos; / cel nebiruit, cel nebiruit de patimi / străluci-va, 
străluci-va cu Hristos.” (CE 113-114, Când vei trece), ori până la urările îndreptate spre 
cei dragi: „Fie-ţi lacrimii sărut / dulce Harul Lui plăcut / şi răsplata-n veci să-ţi iei / 
împlinirea dragostei!” (CBir 58, Dulce Numele Iisus), atingerea sacră a privirii (și a tot 
ceea ce izvorăște din ea) își găsește locul mai ales în intimitatea cu Dumnezeu – cea mai 
dorită, de altfel, pentru plăsmuitorul Cântărilor Nemuritoare: „Poate, oare, fi o clipă 
mai îndelung și mai puternic dorită de dragostea cuiva decât cea a întâlnirii cu Tine și a 
întrepătrunderii Tale?” (Dorz 2009, 134) – se întreabă (desigur, retoric) autorul într-un 
volum de meditații despre unirea sufletului cu El. 

Sinonim perfect al dragostei împărtășite (Evseev 1987, 166 ș.u.), sărutul 
rămâne deci o componentă integrată în clipele de așteptare a prezenței Lui strălucite 
și în sentimentul aparte din actul „vorbirii” cu Divinitatea, care favorizează unicitatea 
extazului reflectat în imagini poetice de inspirație scripturistică ce propun similarități 
cu atmosfera de slavă a vieții veșnice, unde se va și petrece (după despărțirea de cele 
ale teluricului) unirea totală, în iubire supremă, dintre Mirele Hristos și ființa umană: 
„Şi să mă rog adânc, simţind sărutu-Ţi pe pleoape, / tot mai departe de pământ şi mai 
de Cer aproape.” (CCm 152, Iisuse, nu mai vreau de-acum)10; „Stau ochii-nchişi ca 
faţa izvorului tăcut, / aşteaptă al luminii înfiorat sărut, / ca să-i aprindă cerul cu raze şi 

10. Imaginea se regăsește și în următorul fragment selectat dintr-un alt poem al lui Traian Dorz, reprezentativ 
pentru aceste valențe expresive: „Şi azi, când fermecat Îţi simt / Sărutul pe pleoape, / Când la doritu-Ţi 
Sân m’alint, / Aproape, / Mai aproape, // Eu, toate mările de dor / Le-am grămădit în mine / Din ziua ’ntâi 
când, călător, / Am apucat spre Tine, // În boabe de mărgean le-adun / Pe-a viersurilor fire / Cunună pentru 
cel mai Bun, / Mai scump, / Mai dulce / Mire...” (CApoc 98, De dragul Tău...). Precizăm că, în versurile 
citate, am păstrat grafia epocii din volumul original, exact aşa cum apare ea în textele respective.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

141

QUAESTIONES ROMANICAE VI

culori, / să i se umple totul cu mii şi mii de sori.” (CCnț 55, Stă harfa mută...); „Şi nu 
am decât aceste prea puţine zile / lângă care-mi stă-nserarea numărându-mi-le / şi-mi 
stă sufletu-aşteptându-Ţi paşii mai aproape, / cu sărutul liniştirii dulce pe pleoape.” 
(CE 162, Nu mai am). În limbajul manifestărilor variate ale iubirii (iar inimitabila-I 
dragoste față de om nu face deloc excepție), „splendoarea și bucuria pe care le aduce 
acest Mire prin venirea lui sunt nesfârșite și nemăsurate: căci sunt El însuși. De aceea 
ochii cu care spiritul îl contemplă și îl privește pe Mire sunt atât de larg deschiși, încât 
nu se vor mai închide niciodată. Căci privirea și contemplarea spiritului întârzie de-a 
pururi în revelația lui Dumnezeu, iar puterea de cuprindere a spiritului se deschide atât 
de larg pentru venirea Mirelui, încât însuși spiritul a devenit acea largă Deschidere pe 
care o cuprinde. Astfel Dumnezeu este cuprins cu Dumnezeu, îmbrățișat și văzut. Iar în 
aceasta constă întreaga noastră fericire. Iată [...] cum primim noi fără încetare venirea 
veșnică a Mirelui în spiritul nostru.” (Van Ruusbroec 1995, 167-168)11. 

Mărturisire și rugăciune, șoaptă și mângâiere, tandrețe și vindecare, moment 
unic și, deopotrivă, gest repetabil al delicateții, sărutul desprins din iubirea Lui, care 
întregește trăirile ființei, este mai totdeauna integrat în confesiunile „dialogate” ale 
eului liric aflat față în față cu Divinitatea, într-o intimitate de-a dreptul copleșitoare, 
tradusă printr-o căutare și o aspirație ardentă spre (re)unificare în armonie deplină, spre 
contopire în sensul „cununiei” de natură mistică, ce anulează limitările sau suferințele 
definitorii pentru ipostaza vremelniciei noastre; astfel, „Dumnezeul trinitar intră în 
legătură cu persoanele umane pe baza unei relații dialogice personale între eul uman și 
Tu-ul divin” (Toma 2008, 267): „O, Buzele Tale, Preadulce Iisus, / ce dulce-i Cuvântul 
ce ele L-au spus; / aşeze-mi pe lacrimi sărutul lor moale / Buzele Tale, Buzele Tale!” 
(CNoi 93, O, Cuiele Tale...); „Doamne, lacrimile vezi-mi / când izvoară lin / şi-nspre 
Mila Ta-şi înalţă / tainicul suspin / – peste-a lor împreunare / buzele să-Ţi pui, / soartei 
lor, pe lumea asta, / altă nuntă nu-i!” (CNoi 96, Doamne, sufletul...); „Tu, Cel spre Care 
toate frumseţile se-atrag, / Tu, Cel pe Care roua Te-ar săruta cu drag, / Tu, Cel cu Chip 
de Soare şi nimb de curcubeu, / Tu mă iubeşti pe mine? / – Tu-mi spui: «Iubitul Meu»? 
// Tu, Cel ce-mi stai alături la dreapta când mă-nchin, / pe lacrimile mele îmi pui sărut 
divin, / Tu, Cel ce-mi ştii şi gândul când Ochii Ţi-i privesc, / – ştii cele două vorbe ce 
nici nu le şoptesc...” (CNoi 146-147, Tu, Veșnicule Tânăr...). Nu este vorba despre o 
simplă dovadă a atenției, ci despre întâmpinarea dorinței arzătoare a ființei îndrăgostite 
de Cer spre a se uni (întru totul și în toate) cu Dumnezeu-Cuvântul, ca ocazie singulară 
de restaurare și de tămăduire a dorului de El, această aleasă comuniune anunțând 
„sărutul” perfect (id est unirea cu Divinitatea) ce va avea loc în veșnicie (Chevalier, 
Gheerbrant 1995, 199-200): „Sărutul dat omului de către Sfântul Duh și care reproduce 
sărutul Dumnezeieștii Treimi nu este și nu poate fi sărutul pe gură [subl. aut.], ci un 
sărut care se reproduce, care se comunică altcuiva: sărutul sărutului [subl. aut.], replica 
în om a dragostei lui Dumnezeu, milostenia lui Dumnezeu devenită milostenia omului 
pentru Dumnezeu, asemănătoare, în privința obiectului și felului iubirii, milosteniei pe 
care Dumnezeu o are față de sine.” (Chevalier, Gheerbrant 1995, 200).

11. Vezi și Van Ruusbroec 1995, 119: „Dar exercițiul acesta e cel mai profund pe care omul îl poate 
îndeplini cu ajutorul luminii create, atât în cer, cât și pe pământ; mai presus de el nu există altceva decât 
viața de contemplare a Domnului în lumina divină și într-un fel divin. În acest exercițiu nu ne putem nici 
rătăci, nici înșela, iar el începe aici pe pământ în har, spre a dura de-a pururi în slavă.”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



142

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

Veritabil tezaur al iubirii trăite într-un fel aparte, într-o manieră sublimată, 
aproape indescriptibilă, substantivul sărut actualizează deci, în poezia dorziană, 
semnificații ce trimit adesea la concepte fundamentale precum cunoașterea, revelația, 
miracolul (suprafiresc), beatitudinea sacră, starea de vorbă cu El: „Nu mai sunt comori 
pe lume / ca cereasca părtăşie / care-atât de strălucită / Tu, Iisus, mi-ai dat-o mie. // 
Ce-ar mai fi, Iisuse, oare / din comorile minunii / ca sărutul Tău pe lacrimi, / din 
fiorul rugăciunii? // Unde-s oare-n lumea asta / stări mai binecuvântate / ca-n lumina-
mbrăţişată / de cununi împreunate?” (CCnț 29, Nu mai sunt comori); „Pe ochii mei 
cu lacrimi sfinte / pui cel mai fericit sărut; / – n-am, Dumnezeul meu, cuvinte / să-Ţi 
mulţumesc cât mi-ai făcut!” (CBir 41, O, Dumnezeul meu), inclusiv în situațiile-limită 
generate de provocările existenței sau în clipele de cumpănă ale urcușului: „La orice 
căpătâi de chin / îmi privegheai aproape, / să-mi dai al inimii alin / şi blând să-mi dai 
sărut divin / pe lacrimi în pleoape.” (CÎnv 20, De orișiunde am sosit); „Mai moale 
untdelemnul mi-l picură tăcut / pe ultimele rane ce-mi ard mai dureroase / şi, după plata 
lumii, îmi pune-al Tău sărut / pe ultimele lacrimi ascunse şi sfioase.” (CVeșn 156, Tu, 
Care-ai fost); „În cântecele noastre e-amara Ta durere, / pe lacrimile noastre e dulcele-
Ţi sărut, / când Tu ne dai întruna mai mult decât ştim cere / şi noi Ţi-ntoarcem Ţie la 
fel ce ne-ai cerut, / Iisuse, Iisuse, Iisuse – la fel ce ne-ai cerut, / şi noi Ţi-ntoarcem Ţie 
la fel ce ne-ai cerut.” (CBir 77, Frumoasă ni-e cu Tine); „Vino Tu, Iubite Dulce, / Mire 
Scump Iisus, / încunună-a noastră cruce / după cum ai spus, / şterge lacrimile noastre / 
cu sărutu-Ţi blând. / Amin – Vino, Scump Iisuse, / cum ai spus – curând!” (CNoi 77, 
Știm că vei veni). Iată alte ecouri ale acestor versuri, selectate din meditațiile dorziene 
asupra dorului (în sens spiritual) de ceea ce autorul numește „clipa sărutării lui Hristos 
pe lacrimile încă șiroind pe fețele voastre” (Dorz 2007, 78):

„O, cât de mult ne-ai îmbogăţit Tu pe noi în harul Tău! 
Cât de pline sunt vistieriile noastre, 
cât de scumpe sunt bogăţiile nopţilor noastre, 
cât de strălucit este aurul amintirilor noastre, 
cât de îmbelşugate rugăciunile noastre, 
cât de fericite ne sunt lacrimile sfinţite de sărutul Tău, 
cât de cereşti ne sunt cântările noastre acompaniate de îngerii Tăi!...”
(Dorz 2000, 25); 

„O, Ziua aceea, când noi, copleșiți de tot ce vom vedea și vom simți, 
de tot ce vom trăi și auzi, 
Te vom privi pe Tine, Iisuse, cu toată fața noastră scăldată în lacrimi, în lumină 
și în fericire! 
Ce unică, ce negrăită, ce strălucită va fi clipa asta, lacrimile acestea, sărutul 
acesta!... 
O, starea când buzele Tale dumnezeiești și Mâinile Tale dulci, care au suferit 
pentru noi, vor șterge blând și pe totdeauna toate lacrimile din ochii noștri [subl. 
aut.]” (Dorz 2005a, 92).

În plus, rugăciunea însăși este sinonimă cu manifestarea fără egal a trăirii sacre: 
„Şi-i iarăşi cerul tânăr, / şi pe pământ e Mai, / şi dragostea-nfloreşte, / şi lumea-i numai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

143

QUAESTIONES ROMANICAE VI

rai. // Miroase-a mir lumina / în orişice-nserat / şi-i ceasul rugăciunii / sărut înlăcrimat, 
// Şi-i şoaptă caldă taina / cereştii-mpărtăşiri, / şi buzele iubirii / rămân pe trandafiri” 
(CBir 177, Și-i iarăși cerul), iar „sărutul” reciproc (gest necesar și strălucit al adorației, 
al răsplătirii, al alinării, al restaurării ființiale, al trăirii în asemănare cu Hristos) dintre 
Dumnezeu Însuși și plăsmuitorul de opere artistice consacrate Lui, în spiritul dragostei, 
al slujirii prin creație într-un permanent sacrificiu de sine (atunci când sufletul decide să 
I se dedice la modul suprem), rămâne garantul revărsării grației divine – aici și Dincolo: 
„Câte cântări mi-ai dăruit, / Iisuse, pentr-o rană / pe care eu Ţi-am pus cândva / sărut 
fără prihană, / atunci când Singur sufereai / în cea mai grea uitare / – câte cântări mi-ai 
dăruit, / Iisus, pe-o-mbrăţişare! // Pe câte lacrimi Tu mi-ai pus / săruturi de lumină / 
pentru un DA ce Ţi l-am spus / cu-o dragoste deplină / când Tu erai cel mai Străin / şi 
m-am lipit de Tine / – cu ce sfânt har ai răsplătit / aceasta pentru mine!” (CCnț 93, Câte 
cântări); „Iubirea preschimbă furtuna / în dulce susur liniștit, / iubirea ne dă-ntotdeauna 
/ vieții un țel strălucit. // Sărutul privirii-adorate12 / e starea de haruri prea grea / şi 
Cerul cu toate, cu toate, / le-avem doar prin ea, doar prin ea.” (CUrm 80, Iubirea, o, 
numai iubirea). Ideea își găsește profunde rezonanțe în meditațiile lui Traian Dorz:

„Prin Tine, eu sunt etern, sunt nemărginit, sunt ceresc, sunt pretutindeni. 
Prin Tine, eu trec prin moarte fără să nici știu că trec prin ea, pentru că moartea 
este în afara Ta. 
În Tine, eu sunt la fel dincoace sau dincolo, pentru că hotarul dintre acestea este 
numai în afara Ta, și nu înlăuntrul Tău. 
În Tine, eu am trecut dincolo de orice prag dintre noi, părându-mi-se că nu eu sunt 
cel care trece, ci Tu ești. [...] 
Am simțit numai soarele sub aripi 
și inima Ta sub buzele mele înlăcrimate de fericire.”
(Dorz 2009, 240);

„Nimic nu mai pot să-Ţi spun, Preaiubitul meu... 
ci numai strâng la sânul meu Crucea Ta 
care bate ca o inimă sub buzele mele 
şi, cu ochii mei şiroind de lacrimi, 
stau mut şi privesc departe-departe 
minunea viitoare a cununiei noastre în Casa noastră de aur, sub cununile noastre 
împreunate, 
în iubirea nemaidespărţită niciodată. 
O, cât e de frumos!”
(Dorz 2000, 112).

În introducerea unui alt volum de cugetări, autorul așază, printre altele, câteva 
confesiuni intime, redate sub forma stării de vorbă cu Hristos:

„Pentru că Tu ești Jăraticul Divin Care, 
atingându-Te de buzele mele, 

12. Vezi și Dorz 2015, 103: „Pe crucea Ta mântuitoare noi am însemnat cu lacrimile pocăinţei, cu sărutul 
adoraţiei, cu flacăra recunoştinţei, cu lumina iubirii însemnarea eternă că Tu, Iisus Hristos, eşti Marele 
nostru Dumnezeu şi Mântuitor [subl. aut.].”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



144

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

mi-ai îndepărtat nelegiuirea, 
mi-ai îndumnezeit cuvintele 
și mi-ai strălucit inspirația. 

Pentru că iubirea Ta este Piatra Albă pe care 
mi-ai dat numele tainic, 
mi-ai însoțit sărutul nemuritor 
și mi-ai zămislit rodul fericit.”
(Dorz 2002, 5). 

În consecință, înseși Cântările Nemuritoare – „aceste cântări cerești care se 
topesc în clipa când doresc să le ating” (Dorz 2000, 97) – devin echivalente cu un 
atare gest delicat, întremător, dătător de inspirație sacră, ele fiind definite și printr-un 
grup nominal ce conține termenul în discuție, integrat în metafora-simbol amintită: 
„Cântările Eterne sînt / tăceri sfinţite-n rouă / şi rugăciuni şoptite sfânt, / în nopţi 
cu lună nouă, / şi-nmiresmări îmbrăţişând / grădinile-nflorite, / şi dulci săruturi 
suspinând / pe lacrimi fericite.” (CE 6, Cântările Eterne). De remarcat, în fragmentul 
citat, elemente lexicale și construcții din câmpul semantic al tăcerii, care configurează 
comuniunea tainică reală în prezența lui Dumnezeu, întru atingere a liniștirii lăuntrice 
și deschidere din adânc a ascultării în rugăciune13, orientând ființa, într-o nestăvilită 
dorință, spre „o rugăciune plină de Cel Iubit”, „o rugăciune a trăirii afective [subl. 
aut.]” (Ware 2003, 44):

„Iartă-mi tăcerea care Îți spune atât de mult din inima mea. 
Și iartă-mi cuvintele care Îți spun atât de puțin. 
Știu că Tu, singurul Care știi ce rară și ce dumnezeiască este nebunia dragostei, 
mi-o înțelegi și mi-o cauți.” (Dorz 2009, 273). 

În felul acesta, misticul se transformă într-un exponent al mesajului biblic transmis 
prin creație, un instrument al puternicei lucrări de Sus, al inspiraţiei supranaturale a 
operei sale, care „are un caracter dualist. Dumnezeu are rolul de a o provoca şi dărui, 
iar poetul are rolul de a o invoca şi de a o primi. [...] În dialogul cu Divinitatea, poetul 
primeşte bogăţia şi imensitatea cuvântului prin tăcere sau prin negrăire. Pe urmă, 
această stare extatică, de întâlnire cu Dumnezeu, poetul o transpune în cuvinte. [...] 
Caracterul dualist al inspiraţiei în actul de creaţie al poetului creştin este determinat de 
starea de extaz. În această stare extatică poetul iese din sine, se depăşeşte pe sine, lumea 
înconjurătoare, unindu-se deplin cu Dumnezeu.” (Toma 2008, 260-261).

De altfel, în viziune creștină, dialogul personal al artistului cu Cerul (pe drumul 
luminii, al creației, al iubirii) îi înflăcărează și îi mistuie ființa aflată în adorație, o 
13. Vezi Ware 2003, 8: „Liniștea, isihia, nu înseamnă vid lăuntric, ci adâncul smereniei care deschide; este 
acea stare binecuvântată de receptivitate umilă în care întreaga făptură – duh și trup – se oferă jertfelnic”; 
cf. și Dorz 2004, 100: 

„Ce fericită era iubirea mea când toate rugăciunile mele către Iisus nu erau decât adorație 
și slavă! Mulțumire și încredere. Bucurie și îmbrățișare, fără nimic altceva, pământesc.
Când nu ceream nimic firesc, lumesc, trupesc, [...]
când n-aveam nevoie să cer nici pâine, nici libertate, nici minuni, când îmi erau de-ajuns 
fiorul și lacrimile, tăcerea și sărutul...”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

145

QUAESTIONES ROMANICAE VI

așază în armonie cu El, o modelează, o înnoiește din temelii, făcând-o să tindă, în 
procesul inspirației, „spre un sublim mistic, adică spre o împărtășire de frumusețea 
transcendentă a lui Dumnezeu” (Toma 2008, 261-262), prin contemplarea în sine a 
acesteia și a Izvorului ei. Prezența harică în spiritul creator este menită să-i confere 
energia necesară spre a depăși orice bariere, astfel încât mesajul poeziei, ca expresie 
profundă a trăirilor eului auctorial, să devină o realitate întemeietoare de netăgăduit, 
pecetluită de aspirația sacră spre desăvârșire: „În actul de transfigurare a cuvântului, 
invocarea harului divin are un rol decisiv. Orice poet creştin inspirat creează sub 
asistenţa harului divin, reuşind prin actul invocaţiei să transforme gândul poetic  
într-un vers divin, astfel încât în procesul de creaţie poetică s-ar putea vorbi de o treaptă 
culminantă echivalentă cu o epicleză a cuvântului (poetică). Altfel spus, cuvântul adus 
de poet ca ofrandă divină pe altarul sufletului se transformă într-un cuvânt divin.” (Toma 
2008, 264). Este aceasta o veritabilă concepție referitoare la misiunea soteriologică a 
poeziei, bazată pe revelația adevărurilor mântuitoare, încorporate în substanța intimă 
a unui gen de versuri consacrate ideii de sfințenie, corespunzând convingerilor despre 
viață ale autorului, desprinse din diversele paliere și substraturi ale operei lirice – 
ideal al „recuperării ontologice prin Logos” (Varvara 2016, 118), „în drum spre ființă 
prin jertfa ființei” (Alexandru 1969, 51): „Actul creaţiei este un act divin. În acest act 
trebuie să fii la cea mai înaltă stare a tuturor posibilităţilor tale şi trupeşti, şi sufleteşti. 
Dar nu omul compune, ci Duhul compune. Cât de frumoase a făcut Dumnezeu toate 
lucrurile pentru noi! El a fost Inspiratul şi Inspiraţia.” (Dorz 2012, 202).

În multe dintre poezii, sărutul se convertește într-un semn al unificării absolute 
cu Hristos, prin așteptarea (și împlinirea) ajungerii Dincolo – final în splendoare al unei 
misiuni unice, închinate total Divinității prin artă și prin implicarea în lupta spirituală, în 
îndrumarea comunității de credincioși, precum și răsplătire specială a slujirii jertfitoare 
pe acest pământ, în pofida obstacolelor ce țin de natura pământească: „Credeam odată 
că vor fi / mai grele-aceste zile / şi inima-mi se va-ndoi / din greu trăindu-şi-le; / dar 
cât de blând e-acest amurg, / ca trecerea de lună, / ca nişte ape moi ce curg / spre marea 
ce, spre marea ce le-adună. // S-aud tot mai îndepărtat / furtunile trecute, / spre capătul 
de drum ’nnoptat / vin zorile plăcute / şi-nspre corabie intrând / vin îngeri cu urale, 
/ şi lacrimile-aşteaptă blând / Sărutul cel, Sărutul cel mai Moale... // O, primăvară 
dulce, vin’ / spre iarna ce se duce, / pe răni de mult, aşază-mi lin / sărutul pus în 
cruce; / vrăjmaşii toţi uitaţi, apoi, / redă-i iertării sfinte / şi Bun-Rămasul spre ’napoi / 
fă-l Bun-Venit, fă-l Bun-Venit ’nainte.” (CE 96, Credeam odată); „Abia aştept clipita 
/ în care-am să sosesc, / să-mi ia din mâini solia / Stăpânul meu Ceresc; / şi sabia, 
şi harfa / să I le-nchin frumos / şi-apoi să-mi simt pe lacrimi / sărutul Lui duios; / 
Iisuse Bun, Iisus Iubit, / sărutul Tău duios, duios.” (CE 152, Abia mai văd): „Atâtor 
lacrimi aspre prin bezne şiroite / le-arăţi pe stropi sărutul Prezenţei lui Hristos, / o, 
moarte strălucită – şi toate-s negrăite / podoabe pentru Nunta cu Cel-în-veci-Frumos.” 
(CUrm 68, O, moarte strălucită). Astfel, prin sărut, Hristos sălășluiește în sufletul celui 
ce-L caută cu dragoste și dor nestins, primindu-L în cămara inimii lui, iar acesta își 
găsește odihna în El, unindu-se prin credință și prin iubire; altfel spus, omul ajunge să 
se lege definitiv de Dumnezeu și, implicit, devine îndumnezeit, iar regăsirea Mirelui 
Iisus generează sentimentul de revenire acasă, de intrare în odihnă alături de El, întru 
atingerea atmosferei edenice fără sfârșit: „Când Te-ai plecat spre noi, Iisuse, / ai vrut 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



146

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

ca să putem spera / că, ridicându-ne pe vârfuri, / putem atinge talpa Ta. // În cea mai 
îngerească clipă, / noi ne-am nălţat abia atât / cât Tu, în cea mai omenească, / spre noi 
mai mult ai coborât. // Cu ce-aveam mai ceresc în fire, / atunci parcă-am atins ceva / 
din ceea ce-a putut să fie / mai pământesc în firea Ta. // Dar haru-atingerii slăvite / ne-a 
străbătut cu-acei fiori / ce ne-au cuprins pe veci în Tine, / făcându-ne nemuritori. // 
Minunea Golgotei Divine / s-a-nveşnicit deplin apoi, / un strop înomenit din Tine / ne-a 
îndumnezeit pe noi.” (CNem 104, Când Te-ai plecat spre noi). 

*
În concluzie, semnificațiile substantivului sărut – trimițând la un gest bine-

cunoscut, mijloc nonverbal de exprimare a iubirii – conturează, în creația lirică 
de maturitate a lui Traian Dorz (îndeosebi în ciclurile a căror tematică generală se 
centrează explicit asupra acelui dorit „Dincolo”: Cântarea Biruinței, Cântarea Viitoare, 
Cântarea Veșniciei, Cântări Nemuritoare, Cântările Eterne ș.a., cu reverberații în 
volumele de eseuri și de meditații, a căror aranjare grafică în pagină trădează filonul 
poetic al unui sensibil scriitor de factură mistică), traiectul special al unui „proiect liric 
impresionant” (Țigănuș 2001, 254) și al unui spirit unificator al dragostei, al credinței, 
al jertfei, mistuit de iubirea pentru Dumnezeu, de dorința de a-L mărturisi celorlalți 
(și) în această manieră. Ca atare, autorul așază, în ritmuri sau în rime variate, sensuri 
adânci cu încărcătură dogmatică, de înaltă ținută teologică, subsumate sentimentului 
iubirii (perceput la intensitate maximă), în integralitatea ei, ca expresie supremă a 
creației, ca trăire directă și intensă, a unirii depline și definitive cu El, până la acea 
unio mystica – punctul contopirii în tot și în toate. Valențele stilistice ale termenului în 
discuție se actualizează în sintagme nominale construite frecvent în ascendență, prin 
acumulări succesive (adesea cu ajutorul determinărilor atributive), într-un crescendo 
emblematic pentru o serie de secvențe generatoare de poeticitate, consacrate ideii 
de înălțare către esența sacralității, de ascensiune spre bucuria nepieritoare a doritei 
întâlniri cu Dumnezeu, de cunoaștere, de revelație și regenerare interioară, de prezență 
vie a Lui în ansamblul existenței umane. E o poezie iluminată inclusiv la nivelul tipului 
de scriitură, al limbajului de o frumusețe unică, unde se remarcă o anume predilecție 
pentru hiperbole, redundanțe, forme de superlativ ori metafore cu accente semantice 
inedite, preferându-se „logosul întemeietor de sens soteriologic, purtător de Divinitate” 
(Varvara 2016, 127 și 329) – parte din crezul autorului (inclusiv de ordin estetic), care 
se dorește a fi, după propria confesiune, închinat lui Iisus.

Metafora-arhetip a sărutului este transpusă în simboluri variate ce configurează 
finețea tactilului dematerializat, decorporalizat, a alipirii suprafirești, miracolul 
unificării, beatitudinea marcată decisiv de pecetea sacrului – condensate într-un veritabil 
„jurnal” al unei descoperiri esențiale: realitatea unică și purificatoare a dragostei prin 
care Dumnezeu și ființa umană sunt legați organic. E o iubire tainică (o „metarealitate 
ce transcende făptura pământească” – Bodiștean 2013, 34) și, totodată, exaltată, etalată, 
„comunicată”, mărturisită, argumentată, exteriorizată prin cuvânt și prin gest, într-o 
construcție poetică a simțirii sublimate. Lexicul dorzian conturează, în acest univers 
poetic, o restituire mereu nouă a imaginii întregului originar, prin recursul la termeni-
reper, cu o puternică încărcătură semantică, spre a exprima ardoarea pe care o simte 
ființa față de (re)unificarea cu El, ca principiu metafizic al existenței; „căci este vorba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura română

147

QUAESTIONES ROMANICAE VI

de o lucrare divină, origine și sursă a tuturor darurilor și harurilor, ultimă formă de 
mijlocire între Dumnezeu și făptură. Iar deasupra acestei atingeri, în ființa tăcută a 
spiritului, plutește o Claritate de nepătruns: este înalta Trinitate din care provine acea 
atingere. Acolo trăiește și domnește Dumnezeu în spirit și spiritul în Dumnezeu.” (Van 
Ruusbroec 1995, 114).

Surse
Alexandru, Ion. 1969. Vămile pustiei. București: Editura Tineretului.
CApoc = Dorz, Traian. 1945. Cântările Apocalipsei. Sibiu: Editura „Cartea de Aur”.
Cântarea Cântărilor. 1977. Studiu introductiv de Zoe Dumitrescu-Bușulenga. Traducere din limba ebraică, 

note și comentarii de Ioan Alexandru. București: Editura Științifică și Enciclopedică.
CBir = Dorz, Traian. 2007. Cântarea Biruinţei. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CCm = Dorz, Traian. 2007. Cântarea Cântărilor mele. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CCnţ = Dorz, Traian. 2008. Cântările Căinţei. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CE = Dorz, Traian. 2008. Cântările Eterne. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CÎnv = Dorz, Traian. 2007. Cântarea Învierii. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CNem = Dorz, Traian. 2007. Cântări Nemuritoare. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CNoi = Dorz, Traian. 2008. Cântări Noi. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CUrm = Dorz, Traian. 2007. Cântările din Urmă. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CVeşn = Dorz, Traian. 2007. Cântarea Veşniciei. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
CViit = Dorz, Traian. 2008. Cântarea Viitoare. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2012. Cuvinte la Sărbătorile Literare. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2015. Hristos – Jertfa noastră, ediția a II-a. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2004. Hristos – Mântuitorul nostru. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2005a. Hristos – Păstorul nostru. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2005b. Hristos – Tezaurul Împăratului Solomon. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2000. Mărgăritarul ascuns. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2007. Mărturisirea strălucită. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2002. Piatra scumpă. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2009. Prietenul tinereții mele. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Dorz, Traian. 2006. Săgețile biruitoare. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
MT = Dorz, Traian. 2006. Minune şi Taină. Imne, colinde, cântece şi plângeri cu Maica Domnului. Sibiu: 

Editura „Oastea Domnului”.
O = Dorz, Traian. 2005. Osana, Osana. Sibiu: Editura „Oastea Domnului”.
Siluan Athonitul, Cuviosul. 1994. Între iadul deznădejdii și iadul smereniei. Ediție îngrijită de Cornel 

Toma, Vasile Bîrzu. Alba Iulia: Editura Deisis, Sf. Mănăstire Ioan Botezătorul.
Simeon Noul Teolog, Sfântul. 2001. Imne, Epistole și Capitole. Scrieri III. Introducere și 	traducere: Ioan 

I. Ică jr. Sibiu: Editura Deisis.
Voiculescu, V. 2009. În grădina Ghetsemani. Antologie de poezie mistică. Ediție îngrijită de Roxana 

Sorescu. București: Editura Art.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



148

Limba şi literatura română QUAESTIONES ROMANICAE VI

Referințe bibliografice
Abrudan, Dumitru. 2006. Cărțile didactico-poetice, ediția a II-a. Sibiu: Editura Andreiana.
Bădic, Melania Daniela. 2004. Cântarea Cântărilor – o lectură hermeneutică a unui poem revelat. Deva: 

Editura Emia.
Bodiștean, Florica. 2013. Eseuri de literatură universală (de la Cântarea cântărilor la Doris Lessing). 

Cluj-Napoca: Casa Cărții de Știință.
Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain. 1995. Dicţionar de simboluri, volumul 3, P – Z. Bucureşti: Editura 

Artemis.
Dumitrana, Titiana. 2009. Teme biblice reflectate în literatură. Timișoara: Editura World Teach.
Evseev, Ivan. 2007. Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor culturale. Timişoara: Editura 

„Învierea”.
Evseev, Ivan. 1987. Simboluri folclorice. Lirica de dragoste şi ceremonialul de nuntă. Timişoara: Editura 

Facla. 
Tohăneanu, G. I. 1998. „Viața lumii” cuvintelor. Vechi și nou din latină. Timișoara: Editura Augusta.
Toma, Cornel. 2008. Postfață la Zorica Lațcu-Teodosia, Poezii, ediția a doua. Cuvânt-înainte de Teofil 

Părăian. Ediție îngrijită și postfață de Cornel Toma. București: Editura Sophia, p. 257-278.
Țigănuș, Virgil Nistru. 2001. Lumină lină. Discursul religios metaforic în poezia română. Galați: Editura 

Alma.
Van Ruusbroec, Jan. 1995. Podoaba nunţii spirituale sau Întâlnirea interioară cu Cristos. Traducere din 

olandeza veche de Emil Iorga. Bucureşti: Editura Humanitas.
Varvara, Daniela. 2016. Mituri și simboluri biblice în poezia românească neomodernistă. București: 

Editura Eikon.
Ware, Kallistos. 2003. Rugăciune şi tăcere în spiritualitatea ortodoxă. Puterea Numelui sau despre 

Rugăciunea lui Iisus. Isihia şi tăcerea în rugăciune. Cu un cuvânt-înainte de Constantin Galeriu şi cu 
o postfaţă de Maxime Egger. Bucureşti: Editura Christiana.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:02 UTC)
BDD-A28939 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

