
Limba şi literatura latină

75

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (Virgilʼs Aeneid and the Augustan Literary Canon. The Code of the Poetics of 
Intertextuality) This article discusses the way in which Virgil re-creates the literary classicism in order 
to produce a national epic. The issues to be discussed are the way in which a canonical text is produced 
and the role of the intertext (allusion, imitation and quotation) into the epic creation. Despite the fact 
that Latin literature doesn`t define a precise literary canon, the historical context imposes a model for 
the poetical organization. Aeneas is meeting his own past and this act of retrospection is inscribed in 
a literary-work where the tradition is an essential part of the past. The narrative presents the world of 
political and military power and it`s idealizing self-schema. The multi-dimensionality of memory enacted 
in the Virgilian view over the Roman world, finds it`s materialization into the national epic. Virgil`s 
Aeneid, an unfinished poem, becomes an instant canonical text. Before the time of Virgil there seems to 
have been no mythological-historical epic work in Latin literature, which offers the possibility of creating 
a new literary approach. The myth becomes the main theme and history the subtext. A paradigm of poetic 
structure and the phenomenon of intertextuality is now created. The poetics of intertextuality represents 
not only Virgil`s way to interact with Augustan propaganda, but it`s unique evocative tool used into the 
establishment of the literary canon.

Keywords: national epic, intertextuality, myth, memory, literary canon.

Rezumat. Lucrarea de față pune în discuție maniera în care Vergilius re-creează clasicismul literar cu 
scopul de a produce o epopee națională. Aspectele dezbătute vizează explicarea modului în care un text 
canonic este creat, precum și rolul pe care intertextualitatea (aluzie, imitație și citare) îl dobândește în 
conturarea mesajului auctorial. În ciuda faptului că literatura latină nu definește cu precizie un canon 
literar, contextul istoric impune un model al organizării poetice. Aeneas își întâlnește propriul trecut, 
iar acest act retrospectiv se înscrie într-o lucrare literară în cuprinsul căreia tradiția constituie o parte 
esențială a trecutului. Firul narativ urmărește prezentarea elementului politic și militar, dimpreună cu 
dimensiunea idealizată a propriei imagini. Multiplele fațete ale memoriei ce se întrepătrund în conturarea 
viziunii vergiliene asupra lumii romane își găsesc materializarea în epopeea națională. Eneida vergiliană, 
un poem nefinalizat, devine instantaneu un canon literar. În cuprinsul literaturii de limbă latină nu se 
remarcă, înainte de Vergilius, nici o lucrare care să îmbine aspectul mitologic cu cel istoric, fapt care oferă 
posibilitatea scriitorului de a crea o nouă modalitate de producere și dezvoltate a unui subiect epic. Mitul 
devine principala temă, în vreme ce istoria se transformă în subtext. În această manieră se conturează 
fenomenul literar al intertextualității și o nouă paradigmă structurală poetică. Intertextualitatea poetică 
nu reprezintă doar procedeul stilistic prin care Vergilius interacționează cu propaganda augustană, dar și 
maniera evocativă unică prin care se stabilește un canon literar. 

Cuvinte-cheie: epopee națională, intertextualitate, mit, memorie, canon literar.

În cuprinsul literaturii latine conceptul de canon nu este definit cu claritate, 
însă, contrar acestei carențe manifestate la nivel teoretic, se poate remarca rolul 
canonic pe care Eneida lui Vergilius îl dobândește. Elementele care transformă, 
aproape instantaneu, epopeea vergiliană în canon literar sunt modalitatea de 
raportarea la organizarea politică și tradiția cu care acestea se îngemănează. Mitul se 
constituie în temă, iar istoria se transformă în subtext, potențate prin forța stilistică 

Roxana Maria FĂNUȚ
(Universitatea de Vest din 

Timișoara)

Eneida vergiliană și canonul literar 
augustan. Codul intertextualității 
epopeice

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



76

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

a intertextualității. Manifestarea intertextualității este redată prin procedee devenite 
clasice: aluzie, imitație, citare. Mesajul tematic capătă prin toate aceste exerciții o și 
mai covârșitoare autoritate.

	 Contextul istoric în care Vergilius concepe Eneida, precum și destinatarul în 
slujba căruia este pusă epopeea sunt reflectate în conținutul acesteia, fapt pentru care 
se impune un model de organizare poetică. A fi politically correct devine o necesitate 
ce trebuie validată pentru a dobândi autoritate literară. Clasificarea lucrării vergiliene 
în categoria textelor literare canonice pornește de premisa că aceasta are menirea de a 
satisface politica augustană. La baza noii politici de factură imperială stă ideea de unitate 
geografică, în principal cea peninsulară, și elementul ereditar, aflat la baza conturării 
unei personalități conducătoare dezirabile noii Rome, în măsura în care regalitatea și 
republicanismul nu reușiseră să satisfacă nevoile romanilor.

Principalul aspect dinspre care se pornește construcția epopeică este 
demonstrarea originii noului lider politic, Octavianus Augustus. Eventuala sa asociere 
cu regalitatea, cunoscută parțial prin narații de factură mitico-legendară, constituie 
un aspect nedezirabil în menținerea puterii. Asocierea cu regimul republican este, în 
aceeași măsură, nedorită, însă o asemenea legătură este exclusă ab initio prin marcarea 
victoriei de la Actium. Din pricina unității etnice și geografice urmărite în sublinierea 
puterii imperiale, o eventuală îndepărtare de originile ancestrale nu trebuie însă omisă 
în procesul narativ de conturare a unei epopei de expresie imperială. Demonstrarea 
dreptului de domnie al lui Octavian, la fel precum și destinul său, identificat cu cel 
al Imperiului Roman își găsește originea în personajului eroic Aeneas. În consecința 
acestui fapt, este necesară accentuarea faptului că Aeneas nu este un străin ajuns 
pe tărâmul italic, ci un întemeietor a celei ce putem defini prin tota Italia. Prologul 
Eneidei accentuează, în acest sens, unirea Troiei cu Roma (Latium), nu o unire în sens 
pragmatic, ci una bazată pe destinul comun: Patimi și-n lupte-a-ndurat, în Latium 
până s-aducă/ Zeii troieni și temeiuri să-și pună cetății din care/ Neamul latin a purces, 
poporul albanic și Roma”1 (Vergilius, Eneida, I:5-7). Rezultatul uniunii va fi definit 
de o versiune purificată a Troiei: Roma. Dificultățile întâmpinate în clădirea unei noi 
așezări sunt subliniate în primele patru cărți ale epopeii, unde regăsim numeroase 
referințe și trimiteri, la patria pierdută, Troia. Ideea de reconstrucție a puterii după un 
model consacrat este puternic accentuată, din vădita intenție de a demonstra originea 
romanilor. Edificatoare în acest sens este întâlnirea lui Aeneas cu Andromache și 
Helenus, vizită ce prilejuiește descrierea cadrului urban. Cetatea Buthrotos, la malul 
căreia poposește Aeneas, este asemănător prin modul de construcție și organizare 
cu vechea Troia, numele locurilor originale fiind ele însele redate noilor așezări, o 
manifestare nostalgică a originilor: 

,,Iată că-n fața cetății, cu prânzul de paos cu daruri
Falnice, colo-n dumbrăvi, întocmai părând la Simois
[…] Plec și cetatea o văd; o Troie mai mică, icoana

1. Citatele din textul latinesc al Eneidei lui Vergilius corespund ediției P. Vergilivs Maro, Aeneis, recensvit 
atque apparatv critico instrvxit Gian Biagio Conte, Berolini et novi Eboraci, Walter de Gruyter MMIX , 
iar pentru traducerea în limba română se va folosi Vergilius, Eneida, ediție critică, traducere de George 
Coșbuc, ediție îngrijită, note și prefață de Stella Petecel, București, Editura Univers, 1980.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

77

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Marelui Pergam și râul cu ape puține, numitul
Xanthus; și-n brațe cuprind toți stâlpii la Scaeica poartă
[…] Du-te-așadar și ridică prin fapte la ceruri tu Troia!” 
(Vergilius, Eneida, III: 301-302, 349-351, 462)

Gradual, prin numeroase comparații și aluzii, Vergilius reușește să creeze în 
mintea cititorului impresia conform căreia vechea Troie, aflată în imposibilitatea de 
a se reclădi, va fi transpusă, într-o formă desăvârșită, în noua Romă. Comparațiile 
frecvente dintre Aeneas și Turnus din cea de-a XII-a carte, converg în a demonstra un 
fapt paradoxal: Aeneas este de fapt cel de origine italică, și nu Turnus, exempli causa: 
,,Turnus, văzând că latinii cu totul pierdu-tu-și-au firea/ Numai prin Mavros, că toţi își 
aruncă spre dânsul privirea, Vorbele lui le doresc, s-aprinde-n mâni-i bărbată,/ Fără de 
cumpăt, acum. Un leu al deșertului punic” (Vergilius, Eneida, XII:1-4), ,,Roibii și-i 
cere și vesel privește-i cum spumegă salturi,/ Roibi lui Pilumnus trimiși ca daruri de-
Orithya2 însăși” (Vergilius, Eneida, XII:82-83),

,,Însă-ntr-aceea, la fel de-ndărătnic, în armele mamei,
Grabnic aprinde-și Aeneas mânia luptării, -ntrărind-o,
Vesel că poate sfârși prin frăția-mbiată războiul.	
Blând își îndeamnă fârtații și mângâie plâsul lui Iulus,
Căile sorții-nvățându-i; și-n urmă năimește pe-aceia
Cari lui Latinus să-i ducă răspunsul și legile păcii” 
(Vergilius, Eneida, XII:107-112).

Cele trei elemente spațialo-geografice3, Troia-Latium-Roma, la care Vergilius 
face apel, nu doar prin situarea naraței, ci și prin aluziile politice, dezvăluie faptul că noua 
orânduire romană este, de facto, renașterea prosperei și glorioasei Troia. Distincția dintre 
cele trei puncte geografice este ștearsă, sugerându-se, printr-o construcție ingenioasă a 
subiectului, că spațiul italic se identifică cu cel troian, nu doar prin aparența sa, ci și 
prin originea comună: Aeneas este moștenitorul Troiei și întemeietorul, prin efectul 
impus de unire, al celui ce avea să devină puternicul Imperiu Roman. Concordia este 
conceptul roman pe care se va construi politica romană. Tibrul și Hesperia reprezintă 
punctele-reper pe care Aeneas le primește în vederea construirii viitorului oraș, Roma. 
Poemul nu prezintă clădirea propriu-zisă a Romei, crearea cetății eterne și a poporului 
roman constituie scopul principal al narației și justificarea acțiunilor întemeietorilor 
săi: ,,Umblat-au ani îndelungi, prigoniți de menire, prin mările toate./ Trude-așa mari 
trebuiau spre-a naște poporul romanic!” (Vergilius, Eneida, I:32-33). Nostalgia troiană 
este lăsată în arrière-plan; mirajul noului teritoriu, cel italic, devine punctul central de 
interes, așa după cum o accentuează repetiția din următorii hexametri:

,,Zorile, stele-alungând din văzduhuri, roșiseră cerul,

2. Orithya fusese răpită de către Boreas și dusă în Tracia, iar darul său era unul însemnat, întrucât caii din 
Tracia erau renumiți pentru iuțeala de care dădeau dovadă în lupte și întreceri. Ajutorul troian primit de 
către Turnus reprezintă o aluzie la înstrăinarea sa față de peninsula italică.
3. Descrierile prezente și viitoare ale spațiului geografic italic se pot observa în fiecare dintre cărțile 
Eneidei; spre exemplu, cartea a V-a se concentrează pe imaginea Siciliei, cea de-a VI-a pe cea a spațiului 
cumaic, cea de-a VIII-a pe imaginea Romei înseși ș.a.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



78

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Când risipite prin neguri zărim de departe coline:
Joasa Italie! Și-ntâi «O, Italia», strigă Achates,
Chiot «Italia!» în jur se ridică, din sute de piepturi”
(Vergilius, Eneida, III:522-524).

Parcursul eroic îl poartă pe Aeneas din Troia înspre Cartagina, loc în care iubirea 
de patrie va trebui să își demonstreze întâietatea în ordinea preferințelor individuale. 
Povestea de dragoste trăită alături de regina Dido va trebui să fie curmată pentru a putea 
oferi un exemplu posterității. Decizia de a o părăsi pe Dido în detrimentul plăcerilor 
individuale nu este însă o alegere întâmplătoare, aceasta urmărind demonstrarea 
importanței majore pe care datoria morală față de patrie o are în viața cetățenilor săi. 
În această manieră este conturat prototipul cetățeanului roman, al căror reprezentant se 
regăsește în persoana conducătorului, perceput drept urmaș direct al întemeietorului. 
Datoria eroului este una de sorginte divină, element narativ ce sporește impactul avut 
asupra receptorilor, căci deciziile liderilor nu sunt o manifestare a voinței proprii, ci a 
celei divine, superioare, în fața căreia omul obișnuit se închină. La nivel propagandistic, 
o astfel de manifestare constituie modalitatea sigură de a justifica diverse acțiuni, 
combatante sau nu.

Așezarea troienilor în spațiul italic, conflictul cu latinii (anticipând conflictele 
interne și externe ale romanilor), istoria cetății Alba Longa, fondarea și expansiunea 
Romei, toate acestea reprezintă momente istorico-legendare ce sunt redate în cuprinsul 
epopeii, direct sau prin intermediul profețiilor, în vederea demonstrării obârșiei și a 
modului de formare al poporului roman. Punctul culminant spre care se îndreaptă 
întreaga forță a acestor momente narativo-descriptive este prezentarea glorioasei 
ere augustane, astfel după cum o exemplifică și James E.G. Zetzel în Rome and its 
traditions:

,,Cartea a 8-a, în mod particular, cuprinde istoria Romei, de la ruinele urbane 
pe care Evandru i le arată lui Aeneas, la hățișul de pe Capitol despre care Evandru 
spune că este locuit despre un zeu necunoscut și până la scena finală de pe scutul 
lui Aeneas de la sfârșitul cărții, în care Augustus își celebrează triplul triumf, în 
august 29 î.Hr., după victoria de la Actium împotriva lui Antonius. De la mica 
așezare a lui Evandru de pe Palatin, cititorul este purtat înspre auritul Capitol din 
perioada augustană, centru atât al Imperiului Roman cât și al universului însuși.”4 
[tr.n.] (Zetzel 2008, 189).

Destinul revelat al eroului Aeneas, dimpreună cu cel al Imperiului Roman, 
pornește într-o manieră ce nu respectă ordinea cronologică a evenimentelor5, prin 

4. James E.G. Zetzel, Rome and its tradition, in Charles Martindale (ed.), The Cambridge companion to 
Virgil, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, p. 189: ,,Book 8 in particular spans the history of 
Rome, from the ruined cities which Evander says are inhabited by an unknown god, to the final scene on 
the shield of Aeneas at the end of the book, in which Augustus celebrates his triple triumph, in August of 
29 BC, after the victory over Antony at Actium. From the tiny settlement of Evander on the Palatine, the 
reader is drawn upward to the golden Capitol of the Augustan age, the centre of both the Roman Empire 
and the universe itself.”
5. Efectul narației cronologice își găsește justificarea în dorința de a oferi explicații lămuritoare în ceea 
ce privește preistoria. Astfel că discursul profetic al lui Anchises din cartea a VI-a prevede istoria Romei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

79

QUAESTIONES ROMANICAE VI

prezentarea trecutului îndepărtat, mitologic, așa cum este el văzut prin intermediul 
lui Evandru (cartea a VII-a), ulterior momentului unificator al triburilor italice grație 
intervenției pacifiste a lui Aeneas. Această întoarcere în trecutul preistoric servește 
unei clare înțelegeri a istoriei romane, o istorie manipulată care să poate servi politicii 
lui Octavian Augustus. La nivel aluziv, prin mijlocirea efectului comparativ, Vergilius 
reiterează istoria cu scopul vădit de a crea similitudini între momentele glorioase ale 
trecutului cu cele ale prezentului. Războaiele mitice devin războaie civile (Zetzel 2008, 
193), întemeietorii ancestrali sunt predecesorii celor prezenți, pe linia Aeneas-Iulus-
Romulus-Caesar-Augustus. Ancestralitatea mitică se materializează prin demonstrarea 
obârșiei liderului actual. Modelul vergilian este conturat după cel al antecesorilor săi, 
Ennius și Naevius, în lucrările cărora se poate observa aceeași modalitate de a justifica 
descendența conducătorilor6.

Următorul pas în procesul de creare a noii ordini politice, al noului canon literar-
imperial, este demonstrarea obârșiei augustane. Pe lângă istoria manipulată a Romei și 
a poporului său, prezentată prin intermediul călătoriei lui Aeneas, întemeietoare prin 
scopul său, profețiile și experiența supremă a coborârii în infern de care eroul are parte 
au menirea de a contura terenul istorico-politic pe care se clădește epoca de aur a lui 
Octavian Augustus. Discursul lui Anchise din cuprinsul infernului are menirea de a 
da contur istoriei manipulate ce se intercalează cu firul epic al epopeii, combinând 
profeția cu aluziile politico-istorice. Aeneas se află în postura de a nu înțelege rostul 
întoarcerii sale la suprafața pământului, în a cărui neputință de înțelegere se identifică 
nevoia auctorială de a sublinia voința divină ce guvernează soarta oamenilor, la nivel 
individual, și soarta popoarelor, la nivel extins:

,,Iată-ne-acum! Ce renume prin timpuri urma-ne-va neamul 
Cel din Dardan, ce nepoți pe pământul italic avea-vom,
Suflete mari oarecând și urmași ai neamului nostru
Iată, prin vorbe-ți vestesc, dezvelind și menirile tale” 
(Vergilius, Eneida, VI:755-757).

Compozițional, discursul poate fi separat în două părți tematice ce urmăresc 
relevarea viitorului lui Aeneas și al poporului pe care urmează să îl întemeieze neamul 
său. În primul rând, succesul militar al romanilor și în al doilea rând, importanța pe 
care descendența aeneană o comportă în vederea dobândirii victoriei. Panegiricul 
anchisian pornește de la strămoșii Romei, regii legendari ai Albei Longa: ,,Suie la 
viață, dardan de-amestec cu sânge italic:/ Silvius, odraslă târzie din tine și-un nume 
din Alba” (Vergilius, Eneida, VI:761-762), continuă cu liga latină și ajunge până la 
întemeierea Romei de către geamănul Romulus: ,,Roma-nflori-va spre cer, copile, sub 
paza lui Romul” (Vergilius, Eneida, VI:780). Fondarea urbei este pusă sub protecția 

până în contemporaneitatea momentului conceperii epopeii, în vreme ce următoarele două cărți reprezintă 
o interpretare auctorială a evenimentelor, într-un asemenea fel încât să poate servi cu desăvârșire noului 
sistem politic, cel imperial.
6. Căutarea obârșiei ancestrale în trecutul îndepărtat al poporului nu este regăsit doar în spațiul literar, 
ci și în rândul cetățenilor aristocrați care doreau să își accentueze și consolideze înalta poziție socială 
prin identificarea unui strămoș ilustru. A se vedea și Plutarch, Aemilius Paullus, I, Titus Livius, Ab urbe 
condita, I, 3 sau Hesiod, Teogonia, 1011 ș.a.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



80

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

divină a zeiței Cybele, identificată cu Pământul și considerată a fi mama tuturor zeilor: 

,,Șapte coline va-ncinge cu ziduri unita cetate
Cea fericită-n viteji, cum trece prin frigice-orașe
 Cybele mama și-n car îi stau crinii-n troiene cât turnul,
Vesela neamului său, și-o sută nepoții-o-nconjoară,
Toți cu putere de zei și-n ceruri având-și locașul”
 (Vergilius, Eneida, VI:782-786).

Protecția și garantul succesului pus în seama zeiței Cybele nu este o pură 
întâmplare cu efect stilistic, ci, am putea considera, o comparație chiar cu Imperiul 
Roman, așa precum o afirmă și Stella Petecel (în notele adăugate traducerii coșbuciene: 
Vergilius 1980, 224), în a cărui măreție se regăsește o bază divină. 

Lăsând discursul anchisian deoparte, putem nota, în aceeași ordine de idei, efectul 
pe care descrierea scutului lui Aeneas îl are în conturarea aceluiași canon. Considerat 
a fi o imitație a scutului descris de Homer, el nu poate fi cercetat în baza acestei 
asemănări, în măsura în care urmarea modelului accentuează importanța și valoarea 
celui dintâi, însă nu o mai scăzută valoare a celui de-al doilea. Scutul vergilian descrie, 
asemenea parcursului aenean prin tărâmurile infernului, evenimentele importante din 
istoria romană, al căror punct culminant se identifică în descrierea victoriei augustane 
de la Actium. La al doilea nivel hermeneutic se observă comparația dintre evenimentele 
trecutului și cele ale prezentului, în a căror aranjare se reflectă interpretarea auctorială cu 
privire la trecutul mitic ca oglindă a prezentului aflat în desfășurare. Identitatea romană 
se construiește așadar prin raportare la trecutul mitic și la epoca de aur saturniană, aflată 
în plin proces de restaurare, conform dorințelor lui Octavian Augustus. 

Puternicul impact pe care epopeea vergiliană îl are în societatea romană, atât în 
cea contemporană, cât și în cea postumă, dovedește forța pe care raportarea canonică 
o furnizează textului. În acest sens, Augustin mărturisește cum, în secolul V d. Chr., 
elevii încă erau obligați să memoreze hexametrii vergilieni, considerați a fi exemplul 
erudit demn de urmat în compunerea educativă a individului:

< Vergilium> parvuli legunt ut videlicet poeta magnus omniumque prae-
clarissimus atque optimus teneris ebibitus animis non facile oblivione possit abo-
leri. (Augustin, Civitas Dei, 1, 3)

,,Ca tineri băieți îl citeau și îl memorau pe mărețul Vergilius, cel mai faimos și 
cel bun dintre toți poeții, ce nu putea fi dat cu ușurință uitării” [tr.n.] 

Evocările și reflecțiile poetice cu privire la istorie și temporalitate, trecut-prezent-
viitor, lasă să se întrevadă modalitatea în care politica interferează cu literatura, căci 
Vergilius introduce în expunerile sale nenumărate aluzii, analogiile și trimiterile inter- și 
intratextuale, anacronice sau nu, cu privire la necesitatea și grandoarea noii modalități 
de guvernare, cea imperială, al cărei final nu există: imperium sine fine (I, 279).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

81

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Bibliografie
Augustin, Aureliu. 1998. Despre cetatea lui Dumnezeu, I. Aurelius Augustinus, De civitate Dei, I. 

Traducere P. Găleșeanu. București: Editura Științifică.
Jenkyns, Richard. 2004. Virgilʼs experience. Nature and history: times, names and places. Oxford: 

Clarendon Press.
Vergilivs., P. Maro. 2009. Aeneis. Recensvit atque apparatv critico instrvxit Gian Biagio Conte. Walter de 

Gruyter: Berolini et novi Eboraci.
Vergilius. 1980. Eneida. Traducere George Coșbuc, ediție îngrijită, note și prefață de Stella Petecel. 

București: Editura Univers.
Zetzel, E.G. James. 2008. in Martindale, Charles (coord.). The Cambridge companion to Virgil. Cambridge: 

Cambridge University Press.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:15 UTC)
BDD-A28933 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

