
40

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Abstract: (The Sublime – through Metamorphoses to the Canon in the Theories of the Greek-Latin 
Antiquity) It turns out that the modern poetics or rhetoric, the science of language in general, either take 
from the Antiquity recipes, methods, rules, norms – which they apply to the contemporary statement, 
adapting them to its requirements and giving them a new appearance and sometimes a new name –, or they 
‚rediscover’ them unintentionally and unconsciously, thus achieving a perpetual cyclic endeavour. Such is 
the antique canon of the three styles (grand, humble and intermediate, which can be applied both to poetry 
and prose), which has remained valid up to the modern era and it is still used as an aesthetic and literary 
instrument in the science of the written or spoken text, and in the imitative arts as well. We are proposing, 
in our study, to follow the evolution of this canon, placing the emphasis on the sublime style.

Keywords: style, sublimis, humilis, medius, stylistic features 

Rezumat: Se constată că poetica ori retorica modernă, ştiinţa limbii în general, fie preiau de la antici reţete, 
metode, reguli, norme – pe care le aplică enunţului contemporan, adaptîndu-le cerinţelor acestuia şi dîndu-
le o nouă înfăţişare şi, uneori, un nou nume –, fie le „redescoperă” involuntar şi inconştient, realizînd astfel 
un perpetuu demers ciclic. Într-o asemenea situaţie se află şi canonul antic al celor trei stiluri (înalt, umil 
şi mediu, aplicabil deopotrivă textului poetic şi prozei), care a rămas operabil pînă în vremurile moderne 
şi este încă folosit ca instrument estetico-literar în ştiinţa textului scris sau rostit, ca şi în artele plastice. 
Ne propunem, în studiul nostru, să urmărim evoluţia acestui canon, accentul căzînd asupra stilului sublim.

Cuvinte-cheie: stil, sublimis, humilis, medius, caracteristici stilistice

„La rhétorique est une science qui a progressé parallèlement au développement 
de l’esprit critique, aux variations du goût, aux transformations de la jurisprudence, 
à l’évolutions de la vie sociale et de la vie politique. Par suite, elle n’a pas un seul 
vocabulaire, fixe et invariable, mais plusieurs vocabulaires, qui changent selon les 
époques, selon les écoles, selon les rhéteurs.”1

Afirmaţia lui J. Cousin se referă la retorica antică, dar ea se poate aplica în 
egală măsură şi poeticii şi îşi probează valabilitatea şi în epocile ulterioare, pînă în 
zilele noastre. Se constată că poetica ori retorica modernă, ştiinţa limbii în general, 
fie preiau de la antici reţete, metode, reguli, norme – pe care le aplică enunţului 
contemporan, adaptîndu-le cerinţelor acestuia şi dîndu-le o nouă înfăţişare şi, uneori, 
un nou nume –, fie le „redescoperă” involuntar şi inconştient, realizînd astfel un 
perpetuu demers ciclic.

Într-o asemenea situaţie se află şi canonul antic al celor trei stiluri (înalt, umil 
şi mediu, aplicabil deopotrivă textului poetic şi prozei), care a rămas operabil pînă în 
vremurile moderne şi este încă folosit ca instrument estetico-literar în ştiinţa textului 
scris sau rostit, ca şi în artele plastice. Chiar şi astăzi, pentru denumirea stilurilor, 

1. J, Cousin, Études sur Quintilien, t. II: Vocabulaire grec de la terminologie rhétorique dans l’Institution 
oratoire, Paris, 1936, p. 2.

Florica BECHET
(Universitatea din București)

Sublimul – prin metamorfoze, la 
canon, în teoriile antichitații
greco-latine

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

41

QUAESTIONES ROMANICAE VI

ca şi pentru majoritatea registrelor stilistice, s-au păstrat şi se vehiculează în special 
termeni latini2.

Ne propunem, în acest studiu, să urmărim evoluţia acestui canon, pentru 
etichetarea căruia s-a făcut apel, de-a lungul timpului, la mai multe vocabulare, în 
spiritul constatării lui J. Cousin.

Canonul poartă indubitabil pecetea marelui orator latin Marcus Tullius Cicero, 
care a fost totodată şi un asiduu teoretician al retoricii. El a dat o adecvată definiţie 
celor tria genera dicendi3 (tenue, medium, graue), punîndu-le în legătură cu trei tipuri 
de oratori, cu caractere distincte (grandiloqui, tenues sau acuti şi temperati), cf. Or. 
21-22, 75 sq., 91, 98; De orat. III, 177, 199, 212. Pentru Cicero, tenue dicendi genus 
este summissus et humilis, consuetudinem imitans (Or.76), medium dicendi genus se 
defineşte ca uberius aliquantoque robustius faţă de genul tenue, dar summissus faţă de 
cel graue (Or. 91), iar graue dicendi genus se distinge prin uis maxima.

Evident, Cicero nu a fost autorul acestui canon, el încercînd doar să transpună 
în latină canonul grecesc, pentru care s-a străduit să găsească termeni adecvaţi; şi, ca 
în multe alte cazuri în care marele om de litere s-a confruntat cu problema calcului 
lingvistic, el nu s-a mulţumit cu un singur echivalent latin pentru termenul grec 
consacrat, încercînd o întreagă gamă terminologică şi fiind conştient că metalimbajul 
este condamnat la termeni aproximativi.

Bunăoară, semantismul termenului tenue („subţire, uşor, mic, slab, sărac”) este 
completat de aportul sematic al cvasisinonimelor summissus („coborînt”) şi humilis 
(„jos, umil”), inducîndu-se astfel ideea simplităţii, trăsătură care apropie acest gen de 
vorbirea obişnuită. Totodată, cei doi termeni calificatori, summissus şi humilis, introduc 
în conceperea şi definirea stilului o dimensiune spaţială, în virtutea căreia, implicit, 
stilul opus celui tenue ar trebui să fie elatus („ridicat, înalt”). Conform aceleiaşi logici, 
tenue presupune, la polul opus, un gen uber (întrevăzut şi din caracterizarea relativă 
a genului medium ca fiind uberius faţă de cel tenue; caracteristica robustius sugerează 
faptul că în definirea stilurilor intră şi ideea de forţă, stilul graue fiind indirect definit 
drept robustus).

Deducem din aceasta că, în identificarea şi definirea stilurilor, intră ideea de 
(non) gravitate/greutate/solemnitate, de (non) importanţă/nobleţe, de (non)înălţime/
elevaţie/sublim, cea de (non)robusteţe/forţă/energie.

Cicero a sesizat şi aici, ca şi în alte ocazii, imposibilitatea de a reda toate aceste 
idei doar printr-un singur cuvînt-etichetă a unui stil, încercînd să compenseze limitele 
denominării, pe de o parte, prin caracteristici sugestive, exacte şi complementare, 
pe de alta, prin caracterizarea celor trei tipuri de oratori şi a discursurilor performate 
de aceştia. Astfel, genul graue este practicat de oratorii grandiloqui (ceea ce induce 
automat genului graue trăsătura grandis), dar şi graues, acres („energici”, „aprigi”), 
ardentes („înflăcăraţi”); discursul lor, caracterizat prin maiestas uerborum („măreţia 
cuvintelor”) şi grauitas sententiarum („solemnitatea sentenţelor”) este amplus 

2. Cf. M. Nasta, « Dionis din Halicarnas, Despre potrivirea cuvintelor », în Artele poetice. Antichitatea. 
Culegere îngrijită de D. M. Pippidi, Bucureşti, 1970,p. 289, n. 110.
3. Preferăm formularea latină, deoarece aceste tria genera dicendi sînt trei feluri de discurs, prin discurs 
înţelegîndu-se „zicere”, „enunţ”, dar şi, cu un termen franţuzesc mai potrivit, ton (cf. J. Marouseau, Traité 
de stylistique appliquée au latin, Paris, 1935, cap. „Tons et genres”, p. 12).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



42

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

(„amplu”), copiosus („abundent, bogat”), grauis („important”), ornatus („împodobit”). 
E limpede de ce – după Cicero – genul graue trebuie să aibă cea mai mare elaborare 
formală. Pe de altă parte, genul tenue este practicat de oratorii tenues, care sînt, în acelaşi 
timp, acuti („pătrunzători, înţepători”, chiar „tăioşi”, dar şi „fini, subtili”); discursurile 
acestora sînt concinniores („mai armoniase”), faceti („spirituale, amuzante”), florentes 
(„împodobite, înflorate”), leuiter ornati. Înţelegem de ce acest gen este caracterizat 
prin suauitas („dulceaţă”, „plăcere”). Deducem însă, totodată, că stilului graue îi este 
proprie concinnitas („simetria, armonia, eleganţa”). Genul medium este practicat de 
oratorul temperatus, termen care plasează canonul stilurilor într-un posibil context 
climatic sau pe o scară termică (la care trimit şi alţi termeni folosiţi în teoria stilurilor). 
Este interesantă descrierea tipului de discurs practicat de oratorul temperatus: uicinus 
amborum, in neutro excellens utriusque particeps uel utriusque expers („apropiat de 
amîndouă [celelalte genuri], neînclinînd către nici unul dintre ele, avînd cîte ceva din 
amîndouă sau fiind lipsit de ceva din fiecare”).

Iată cît de multe pot spune despre fiecare din cele trei stiluri termenii folosiţi de 
Cicero, dacă nu ne limităm doar la cele trei etichete: graue, tenue, medium.

De altfel, Cicero nu este primul roman care a încercat să adapteze în latină 
canonul stilurilor, propunînd un vocabular, o terminologie. În tratatul cunoscut sub 
numele Rhetorica ad Herennium (atribuit lui Cornificius – aprox. 85 a. C.), citim: Sunt 
igitur tria genera, quae nos figures appellamus, în quibus omnis oratio non uitiosa 
consumitur: unam grauem, alteram mediocrem, tertiam extenuatam uocamus. Grauis 
est, quae constat ex uerborum grauium, magna et ornata constructione. Mediocris 
est, quae constat ex humiliore neque tamen ex infuma et peruulgatissima uerborum 
dignitate. Attenuata est, quae demissa est usque ad usitatissimam puri consuetudinem 
sermonis (IV, 8, 11).

Regăsim aici modelul ciceronian şi, în acelaşi timp, un termen care nu apare la 
Cicero, dar care trimite la terminologia greacă a problemei: figurae, prin care este redat 
grecescul χα̣ρακτῆρες.

De la Aulus Gellius (Noct. Att. XIV) aflăm că şi alţi romani, înaintea lui Cicero, 
au abordat această problemă. Între aceştia se numără Varro, care, în lucrarea De lingua 
Latina (fr. 59 Goetz-Schoell) spune că literatura latină oferă exemple ale tuturor 
felurilor de stil, în formă desăvîrşită şi nealterată: Pacuvius are bogăţie de stil (ubertas), 
Lucilius simplitate (gracilitas), Terenţiu stil temperat (mediocritas). Observăm că Varro 
operează cu alţi termeni decît Cornificius şi Cicero. De altfel, la începutul capitolului, 
Au. Gellius vorbeşte despre cele trei stiluri, fără să precizeze cui îi aparţine definiţia 
şi, implicit, terminologia. Dacă nu ar exista mărturia lui Varro, am putea presupune că 
avem de-a face cu terminologia care se vehicula chiar în vremea lui Au. Gellius, deci 
multă vreme după epoca ciceroniană. Iată pasajul: Et in carmine et in soluta oratione 
genera dicendi probabilia sunt tria, quae Greci χα̣ρακτῆρες uocant nominaque ei 
fecerunt άδρόν, ἰσχόν, μέσόν. Nos quoque, quem primum posuimus « uberem » uocams, 
secundum « gracilem », tertium « mediocrem ».

Vberi dignitas atque amplitudo est, gracili uenustas et subtilitas; medius in 
confinio est utrisque modi particeps.

Clasificarea pune accentul pe latura formală a enunţului, ca şi la Cicero. Găsim 
aici sursa trăsăturii uber, presupusă, indirect, de ciceronianul gen graue. Totuşi, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

43

QUAESTIONES ROMANICAE VI

Cicero, ca şi Cornificius, par să aibă alt model grecesc decît cel folosit de Varro şi 
citat de Gellius. Cea mai mare deosebire apare în cazul stilului sublim, pentru care 
eticheta trimite la amplitudine (definiţia vorbind şi de nobleţe), în timp ce la Cicero şi 
la Cornificius accentul cade pe măreţie, forţă şi podoabă. În cazul stilului umil, deşi 
termenul-etichetă diferă (gracilis la Varro şi Au. Gellius, tenue, attenuatus sau extenatus 
la ceilalţi), ciceronianul tenue conţine, în mare, şi sensul lui gracilis, lipsindu-i doar 
ideea de farmec. Întrucît Cornificius, Varro şi Cicero nu sînt prea îndepărtaţi în timp, 
concluzia pe care o impune această deosebire terminologică este că pe teren grec se 
formase probabil teoria stilurilor, dar aceasta nu devenise canon decît prin numărul 
stilurilor fundamentale (trei), fără însă a se fi acceptat o denominaţie, o etichetă unică. 
Situaţia este uşor de înţeles, dată fiind complexitatea aspectelor pe care le presupune un 
stil şi, mai cu seamă, stilul sublim.

Aşadar, romanii, printre care şi Cicero, preiau şi adaptează o teorie a stilurilor 
de sorginte greacă. Autorul acesteia nu este însă Aristotel, de la care provine canonul 
genurilor literare. Drept părinte al canonului stilurilor a fost considerat Teofrast din 
Eresos (372-287 a. C.), elevul acestuia, care-i urmează la conducerea şcolii peripatetice. 
Lucrarea lui Teofrast „Despre stil” (Περἰ λέξεως sau, mai probabil Περἰ λέξεως 
χα̣ρακτῆρες) s-a pierdut. Dar, pe baza fragmentelor păstrate (cea mai bună antologie 
fiind încă cea a lui Maxim. Schmidt Commentatio de Theophrasto rhetor, Halis Sax. 
1839), mai mulţi savanţi, între care şi H. Rabe, au încercat reconstituirea teoriei sale şi 
a canonului stilurilor4.

Acest canon, tripartit, recunoaşte trei stiluri, atît pentru poezie, cît şi pentru 
proză: stilul αδρος („plin”, „abundent”), stilul ισχνος („delicat”, „simplu”) şi stilul 
μεσος („intermediar”).

Exegeza modernă nu mai acceptă însă paternitatea lui Teofrast asupra acestui 
canon decît ca pe un dat al tradiţiei: „His lost book on Style (the Περὶ λέξεως) was an 
important work, freely used by later writers, including Cicero, Dionysios, Quintilian, 
and Demetrius, but any classification so specific as λέξεως χα̣ρακτῆρες would seem 
to be later than Theophrastus and may have originated in the desire, shared by the 
Peripatetic and Stoic schools, to ornamental or „rhetorical” way of speech and writing” 
– opinează W. H. Fyfe5. Ni se pare cît se poate de plauzibil ca elevii lui Teofrast să fi 
fost într-un gînd cu elevii lui Ferdinad de Saussure, într-o încercare de sistematizare şi 
de „punere în pagină” a teoriilor maestrului. Ulterior, după cum se ştie, au intervenit 
stoicii, care şi-au pus şi ei amprenta asupra teoriei. Aşa putea ajunge pe teren roman 
un canon cu mai multe terminologii, de unde diferenţele dintre denumirile stilurilor 
utilizate de Varro şi cele vehiculate în tratatele ciceroniene.

Cicero (Or. 79) spune că părintele Caracterelor socoate că şi stilurile au cîteva 
„caractere” (χα̣ρακτῆρες) sau „virtuţi” (ἀρεταί). Acestea sînt: ἑλληνισμός „expresia 

4. Cf. J. F. D’Alton, Roman Literary Theory and Criticism, Londra, 1931; C. Augustyniak, De tribus et quattuor 
dicendi generibus quid docuerint antiqui, Varşovia, 1957; W. Kroll, „Rhetorik”, Paulys Realencyclopädie 
der classischen Altertumswissenschaft, Suppl. 7, 1940, col. 1074; L. Pernot, La Rhétorique dans l’Antiquité; 
Paris, 2000, p. 84-89; H. Rabe, De Theophrasti libris π. λέξεως Bonn, 1890; L. Rademacher, Theophrast 
περι λέξεως, în R.M. 54, 1899; I. Stroux, De Theophrasti virtutibus dicendi, Leipzig, 1912.
5. Longinus, Περὶ ὕψους Londra, 19322, p. 262

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



44

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

corectă şi pură”, σαφήνεια „claritatea”, πρέπον „expresia potrivită cu subiectul” şi 
κατασκευή sau κόσμος „podoaba”, cu două aspecte (μεγαλοπρεπές „măreţie”, prin 
care se obţine πάθος „emoţie”, şi ἡδύ „dulceţă”, care conduce la ἤθος „descriere de 
caractere”). Materialul stilistic, cel în care stilul îşi are originea, este, pe de o parte, 
gîndirea (διάνοια, πράγματα), etichetată prin sintagma πραγματικὸς τόπος, pe de alta, 
expresia şi structura (λέξις şi σύνθεσις), cu numele generic λεκτικὸς τόπος.

S-a considerat, pe bună dreptate, că teoria lui Teofrast se află în strînsă legătură 
cu cartea a III-a a Retoricii lui Aristotel.

De fapt, aproape întregul material din care este construită teoria teofrastică a 
stilurilor se găseşte în lucrările lui Aristotel. Stagiritul consideră că stilul (λέξις sau ὣς 
δεῖ εἰπεῖν) este o problemă importantă, de care trebuie să se ţină seama în retorică şi în 
poetică. În retorică, se pot distinge două feluri de stil: λέξις γραφική – potrivit genului 
demonstrativ (ἐπιδεικτική), a cărei funcţie este lectura, şi ἀγονιστικὴ λέξις - potrivit 
discursurilor rostite, pe de o parte, celor pronunţate în adunările publice (δημηγορικὴ 
λέξις), pe de alta, celor pronunţate în adunările judiciare (δικανικὴ λέξις). Din 
această clasificare se deduc trei genuri (γένη) de discurs: demonstrativ (ἐπιδεικτικόν), 
demonstrativ (συμβουλευτικόν) şi judiciar (δικανικόν), rămase canonice; ele se 
regăsesc şi la Cicero în aceeaşi formă.

`Αγονιστικὴ λέξις cunoaşte două specii (εἴδη), în funcţie de scopul urmărit şi 
de rezultat: cea ἠθική, menită să pună în lumină caractere, şi cea παθητική, în care se 
urmăreşte provocarea de emoţii (cf. Ret. 1413b 4 sq.) Pe de altă parte, stilul trebuie 
cultivat şi în textele literare, în cazul cărora se distinge λέξις λόγου „stilul prozei” şi 
λέξις ποιήσεως „stilul poeziei” (1404a 27). Dînd mai mare importanţă alegerii cuvintelor 
(ἐκλογή) decît îmbinării lor (σύνθεσις ὀνομάτοων), Aristotel rînduieşte enunţurile 
literare în funcţie de doi poli: σεμνὴ λέξι” „enunţul elevat”, care este prin excelenţă cel 
al poeziei, şi ταπεινὴ λέξις „enunţul umil şi sărac”, reprezentat de vorbirea de fiecare zi 
(Po. 1458a 21-23), între care există o infinită gamă de variaţiuni. „L’indice che segna 
il passaggio dall’una all’altra (attraverso tutta una serie di momenti intermedi, come 
si è detto), è dato dalla forma, che sposta il linguaggio da consueto, usuale (κύριον) a 
elevato (σεμνόν)6.

Se constată o clasificare care se dezvoltă mereu conform unui principiu binar, 
datorat înclinaţiei funciare a spiritului uman către dicotomie. Recunoaştem în ταπεινὴ 
λέξις stilul ἰσχνός din canonul teofrastic, iar în σεμνὴ λέξις stilul ἁδρός. Numai că, de 
fapt, şi la Aristotel se poate vorbi de un stil „mediu”. „Această primă denumire [...] a 
fost creată de Stagirit în conformitate cu teoria sa despre necesitatea existenţei unui 
termen mediu, ori ce cîte ori apar doi termeni opuşi sau două însuşiri extreme. Însuşirea 
„medietăţii” este adeseori lăudată, mai ales în sistemul eticii. În teoria stilurilor un 
asemenea calificativ (mediu sau „mijlociu”) se aplică de fapt unui termen neutru, cum 
este şi vorbirea comună, „cea lipsită de însuşiri speciale”7. În Retorica 1414a 24 citim: 
οὐ σαφής, ουδὲ ἂν σύντομος, ἀλλὰ δῆλον ὅτι τὸ μέσον ἁρμόττει „nu va fi nici clar, nici 
concis, în schimb este limpede că dreapta măsură se potriveşte”8.

6. Francesco Donadi, Pseudo-Longin, Del Sublime, Milano, 1991, p. 25.
7. M. Nasta, op. cit, p. 290, n. 136.
8. Pentru traducerea citatelor din Retorica, urmăm, de cele mai multe ori, Aristotel, Retorica. Ediţie 
bilingvă. Traducere, studiu introductiv şi index de Maria-Cristina Andrieş, Bucureşti, 2004. Despre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

45

QUAESTIONES ROMANICAE VI

De asemenea, Aristotel pune în evidenţă calităţile pe care trebuie să le aibă stilul 
(ἀρεταὶ τῆς λέξεως) – Ret. 1404b – 1408a. Stilul trebuie să fie σαφή „clar”, μὴ ταπεινή 
„non-umil” (dacă este vorba despre poezie, stilul prozei pure fiind ταπεινή), πρέπουσα 
λόγῳ „potrivit cu enunţul”9. La acestea Stagiritul adaugă: `Εστι δ jἀρχὴ τῆς λέξεως τὸ 
ἑλληνίζειν „Principiul stilului este faptul de a vorbi corect greceşte” (1407a 20). Se pot 
recunoaşte aici, în mare, acele ἀρεταί din canonul teofrastic. Lipseşte κατασκευή.

Iată însă care ar fi concluzia în legătură cu existenţa unei teorii a stilurilor la 
Aristotel: „Aristotele crea un sistema ibrido, nel quale la λέξις, subordinata a principi 
filosofici di carattere generale (e dunque extra stilistici), vive n libertà limitata”10. E 
posibil ca lucrurile să fi stat la fel şi la Teofrast, care să nu fi sistematizat pînă la formă 
canonică teoriile maestrului său.

Pe de altă parte, Stagiritul nu recunoaşte existenţa unei teorii a stilului: Οὔπω δὲ 
σύγκειται τέχνη περὶ αὐτῶν, ἐπεὶ καὶ τὸ περὶ τὴν λέξιν ὀψὲ προῆλθεν „Însă o artă legată 
de aceste chestiuni [mijloacele stilistice] nu s-a constituit încă, întrucît şi subiectul 
referitor la stil a survenit tîrziu” (Ret. 1403b). Dacă nu ar exista μοχθηρία, caracterul 
defectuos, al auditorului, problema stilului nici nu ar fi necesară (ἀναγκαῖον) – 1404a. 
Stilul, asemănător ca scop şi mijloace jocului actorilor, este un reflex al auditorului, 
o reprezentare (φαντασία) pentru ascultător, aşadar am putea spune, continuîndu-l pe 
Aristotel, că stilul nu este altceva decît o ipocrizie (ὑποκριτικόν), o mască. Aristotel 
s-ar pronunţa pentru demonstraţia pură (τὸ ἀποδεῖξαι), fără mîhnire sau încîntare (μήτε 
λυπεῖν μητ` εὐφραίνειν). Dar, pentru că dintre toate cea mai apreciată este forma, οἱ 
γὰρ γραφόμενοι λόγοι μεῖζον ἰσχύουσι διὰ τὴν λέξιν ἢ διὰ τὴν διάνοιαν „discursurile 
scrise valorează mai mult prin stil decît prin gîndire”. Acest lucru este valabil şi în 
cazul poeziei, despre care se spune: οἱ ποιηταί, λέγοντες εὐήθη, διὰ τὴν λέξιν ἐδόκουν 
πορίσασθαι τὴνδε τὴν δόξαν „poeţii, spunînd nimicuri, păreau a-şi procura faima 
aceasta datorită stilului”. Regăsim aici şi împărţirea teofrastică a materialului stilistic.

Cît priveşte discursurile rostite şi stilul oratoric cel creator de πάθος şi ἦθος, 
Aristotel respinge ca inutilă împărţirea acestui stil în λέξις ἡδεῖα şi λέξις μεγαλοπρεπῆ: 
Τὸ δὲ προσδιαιρεῖσθαι τὴν λέξιν, ὅτι ἡδεῖαν δεῖ εἶναι καὶ μεγαλοπρεπῆ, περίεργον 
(1414a 19-20). Iată şi sursa lui Teofrast pentru κατασκευή cu cele două aspecte ale 
sale, μεγαλοπρεπές şi ἡδύ. Aristotel însă nu leagă măreţia de patos şi nici simplitatea de 
plăcere, ci, uneori, chiar le amestecă: ἡδὺ δὲ τὸ θαυμαστόν ἐστιν „mijloacele stilistice 
duc la admiraţie, iar admiraţia la plăcere” (1404b). Definirea corectă a virtuţii stilului 
conduce la ἡδεῖα.

Aşadar, teoria stilurilor şi metalimbajul ei existau in nuce la Aristotel. Era nevoie 
doar de o structurare. În privinţa vocabularului, lipseşte doar termenul ἁδρός, pus pe 
seama lui Teofrast. Acesta înlocuieşte aristotelicul σεμνός, punînd, în locul măreţiei, 
gravităţii şi nobleţei, abundenţa. Din acest punct de vedere, Cicero, cu genul lui graue, 

„dreapta măsură” ca echilibru intermediar între excese opuse cf. R. A. Gauthier-J. Y. Jolif, L’etique à 
Nicomaque, Louvain, 1970, vol. II, pp. 137-149 şi L. Pernot, op. cit., pp.85-86, unde μεσότης „calea de 
mijloc” este definită drept „sommet d’excellence également éloigné de l’excès et du défaut”.
9. Virtutea convenienţei este explicată pe larg în 1408a 10: Τὸ δὲ πρέπον ἕξει ἡ παθητική τε καὶ ἠθικὴ καὶ 
τοὺς ὑποκειμένοι; πράγμασιν ἀνάλογον „Stilul va avea potrivire, dacă este patetic, etic şi proporţionat cu 
subiectele propuse”.
10. F. Donadi, op. cit., p. 26.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



46

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

este ma aproape de Aristotel. Cum termenul ἁδρός nu apare niciodată în Retorica şi în 
Poetica aristotelică, dar se regăseşte în tradiţia latină, ar putea proveni fie de la Teofrast 
(despre care se ştie că era uneori în dezacord cu maestrul său), fie din tradiţia şcolii 
peripatetice sau a celei stoice, care au dat o formă sistematică teoriei stilurilor11.

Ce se întîmplă însă după Cicero?
Un alt retor grec, stabilit la Roma în vremea lui Augustus, Dionis din Halicarnas, 

reia canonul stilurilor şi îl dezvoltă. Mai mult însă: dacă pînă acum toţi retorii care 
se plasează pe linia aristotelică puneau accentul pe alegerea cuvintelor, cu Dionis 
din Halicarnas se produce o schimbare radicală; el înnoieşte fundamental stilistica 
aristotelică, fără să o transforme, dar inversînd ierarhia şi punînd accentul pe compositio 
(σύνθεσις ὀνομάτων). De aceea, la Dionis, stilurile vor fi συνθῆκαι, συνθέσεις, iar 
virtuţile stilului vor fi ἁρμονίαι.

Metalimbajul folosit de el se precizează pe măsură ce se conturează teoria 
stilurilor. Aceasta apare în forma sa definitivă în tratatul Περὶ συνθέσεως ὀνομάτων 
care, mai mult decît o lucrare „despre îmbinarea cuvintelor”, este chiar un tratat de 
stilistică. De aceea exegeza de specialitate preferă mai recent să traducă titlul grec prin 
„Despre compoziţia stilistică”12.

Dionis grefează pe doctrina teofrastică şi stoică (cu adăugirile făcute de latini) 
teoria muzicală a lui Aristoxenos din Tarent, şi el discipol al lui Aristotel. O primă formă 
a teoriei sale apare în lucrarea Περὶ τῆς λεκτικῆς Δημοσθένους δεινότητος („Despre 
cutremurătoarea elocinţă a lui Demostene”). La începutul lucrării, autorul distinge trei 
feluri de stil: ἐξηλλαγμένη καὶ περιττή „distins şi abundent” (955), λιτὴ καὶ ἀφελής 
„relaxat şi simplu” (956) şi μικτή τε καὶ σύνθετος ἐκ τούτων τῶν δυεῖν „amestecat şi 
combinat din celelalte două” (958). Apoi vorbeşte despre cele tria genera orationis 
(χαρακτῆρες τῆς λέξεως): ὑψηλός („înalt”, „sublim”), ἰσχνός („coborît”, „umil”) şi ὁ 
μεταξὺ τούτων (1059), pentru ca, în finalul lucrării, să amintească tipurile de ἁρμονίαι 
care definesc cele trei stiluri: αὐστηρὰ καὶ φιλαρχαῖα („aspră şi cu patină arhaică”), 
γλαφυρὰ καὶ θεατρική („cizelată şi teatrală”) şi μικτὴ ἐξ ἀμφοῖν.

În tratatul Περὶ συνθέσεως ὀνομάτων, Dionis se fixează la trei χαρακτῆρες τῆς 
λέξεως (stiluri): ἐξηλλαγμένη καὶ περιττή, λιτὴ καὶ ἀφελής şi μέση, cărora le corespund, 
în ordine, trei feluri de ἁρμονίαῖ ὑψηλής şi/sau αὐστηρά, ἰχνή şi/sau γλαφυρά şi μέση 
şi/sau μικτή. Stilul înalt este propriu naturii şi operelor care imită în cel mai înalt grad 
natura. Scopul său este frumosul (κάλλõ), lipsit de simetrie şi de podoabe, cultivînd – 
am spune noi – ruptura, dar care se distinge prin măreţie, demnitate, solemnitate, patină 
arhaică, decorum. Un asemenea stil răscoleşte (καταπλήξασθαι τῆν διάνοιαν), ducînd, 
în mod evident, la πάθος. Stilul cizelat urmăreşte să obţină ἡδονή, prin cultivarea 
ornamentelor şi grija pentru iunctura. E indisolubil legat de ἦθος.

Trebuie remarcate, în primul rînd, metamorfozele metalimbajului folosit 
în denumirea stilurilor. E limpede că, pe lîngă schimbarea opticii asupra stilului, 
metalimbajul folosit de Dionis din Halicarnas trădează şi faptul că acesta era 
nemulţumit – cum era poate însuşi Teofrast – de etichetarea unui stil printr-un singur 
11. Se ştie, de pildă, că stoicii au mai adăugat, la cele patru ἀρεταί teofrastice, încă una: συντομία breuitas.
12. Cf. Germaine Aujac şi Maurice Lebel, Denys d’Halicarnase, La composition stylistique, Paris, « Les 
Belles Lettres », 1981, passim, cu o argumentare extinsă în prefaţă.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

47

QUAESTIONES ROMANICAE VI

cuvînt calificativ, termen reductiv care nu este suficient de grăitor şi de cuprinzător. 
Bunăoară, eticheta stilului sublim trebuie să sugereze, aşa cum am văzut, ideea de 
măreţie, gravitate, elevaţie, abundenţă, robusteţe. Ne dăm seama de acest lucru dintr-
un pasaj din lucrarea sa Despre Isocrate (3), în care îl citează pe Teofrast; acesta, cînd 
aminteşte stilul sublim, foloseşte o suită de trei termeni: καθόλου δὲ τριω·ν ὄντων, 
ὣς φησι Θεόφραστος ἐξ ὥν γίνεται τὸ μέγα καὶ σεμνόν καὶ περιττόν ἐν λέξει, τῆς τε 
ἐκλογῆς τῶν ὀνομάτων καὶ τῆς ἐκ τούτων ἁρμονίας καὶ τῶν περιλαμβανόντων αὐτὰ 
σξημάτων.

Desigur, găsim termeni noi, precum metaforele ὑψηλός – care aduce o coloratură 
orientală (fiind introdus, se pare, în teoria stilurilor de Caecilius din Kale Acte) şi o 
determinare spaţială13 – şi αὐστερός („aspru, sobru, sever, auster”) – care introduce o 
dimensiune gustativ-olfactivă: stilul are caracterul „sec” al vinului, în opoziţie cu γλυκύς.

Ne surprinde însă faptul că, atraşi de noutatea viziunii şi a mecanismului 
terminologiei folosite de Dionis, exegeza nu a remarcat faptul că, în general, peste tot, 
în spatele textului său se află Aristotel. Iată ce spune acesta despre stilul σεμνός (Ret. 
1404b 8): τὸ γὰρ ἐξαλλάξαι ποιει· φαίνεαθαι σεμνοτέραν „îndepărtarea [de vorbirea 
curentă] îl face să pară mai nobil”. În acelaşi timp, dionisiana ἐξηλλαγμένη λέξις ne 
trimite la aristotelic ξένη διάλεκτος, după cum λέξιςθεατρική trimite la ὑποκριτικόν-ul 
aristotelic. În toate epocile, definiţia lui Dionis dată stilului „mediu” a fost extrem de 
apreciată, ea ilustrînd conştiinţa imposibilităţii folosirii unui vocabular mai precis, care 
să poată numi sau descrie termenii lingvistici cu ajutorul unor designative neechivoce14. 
Iată definiţia: „Ajungem la acest rezultat fie prin lipsa unor însuşiri extreme, proprii 
celorlalte două stiluri, fie printr-un amestec”. Numai că ea seamănă izbitor cu definiţia 
dată acestui stil de către Cicero. Dionis şi-a învăţat bine toate lecţiile.

Dionis a avut totodată inteligenţa de a alege termeni cu sens relativ vag, 
întins subtil într-o nuanţată pletoră semantică. În această situaţie se află chiar 
termenul ἐξηλλαγμένη care trimite şi la migrările şi mutaţiile de orice soi (cuvinte 
dialectale, metafore etc.); apoi, περιττή al cărui sens de bază „care depăşeşte măsura”, 
„excepţional”, cuprinde, în acelaşi timp, ideea de mărime, înălţime, frumuseţe, 
nobleţe, importanţă, forţă, podoabe; şi, nu în ultimul rînd, αὐστερά, explicată mai sus. 
Combinaţia dintre eticheta λιττή şi explicaţia γλαφυρά ilustrează ipso facto ideea, 
cu lungă carieră în epoca imperială, că labor limae (presupus de γλαφυρά) duce mai 
degrabă la platitudine; iar ἰσχνή „sec, slab, fragil” face ca, indirect, antonimul lui să 
se caracterizeze prin robusteţe, ceea ce spune şi Dionis cînd vorbeşte despre versurile 
ἰσχυρά „viguroase”, deci sublime, ale lui Pindar.

Canonul s-a fixat – am putea conchide –, se schimbă doar perspectiva şi 
terminologia. „les vocabulaires qui changent selon les époques, selon les écoles, selon 
les rhéteurs”. Autorul celebrului tratat Despre sublim se revendică direct din Dionis 
din Halicarnas15.

13. Această determinare spaţială îngăduie autorului anonim al tratatului Despre sublim (Περὶ ὕψους) 
să facă o analiză foarte nuanţată a acestui stil, sesizînd faptul că sublimul presupune, în egală măsură, 
înălţime şi profunzime (βάθος).
14. Cf. M. Nasta, op. cit., p. 289, n. 113.
15. Despre asemănările dintre Dionis şi Pseudo-Longin a se vedea F. Donadi, op. cit., pp. 35-44 (Dionigi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



48

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

Dar iată că, la un moment dat, în epoca imperială, probabil sub Diocleţian, un 
retor numit Demetrios (asimilat greşit lui Demetrios din Phaleron) scrie un nou tratat 
despre stil (Περὶ ἑρμενεῖας). Nou, dar nu νεός – am putea spune –, ci καινό, diferit, 
neaşteptat, insolit.

Demetrios nu numai că realizează o contaminatio între doctrina stoică şi cea 
teofrastică, ci, combinînd cele trei stiluri tradiţionale cu cele patru ἀρεταί din canonul 
lui Teofrast, obţine patru χαρακτῆρες τῆς λέξεως: μεγαλοπρεπής, caracterizat prin 
μεγαλοπρέπεια, γλαφυρός, caracterizat prin ἡδύ, ἰσχνός, caracterizat prin σαφήνεια şi 
δεινος, caracterizat prin forţă, energie, vehemenţă.

Stilurile se analizează în funcţie de conţinut (διάνοια), de selecţia termenilor 
(λέξις) şi de compoziţie (σύνθεσις). În substanţa ei, teoria pare să rezulte din încrucişarea 
dintre o clasificare de tip ciceronian şi cea a lui Dionis. Exegeza de specialitate a arătat 
că născocirea lui Demetrios, cel de-al patrulea stil (δεινός), nu este decît o altă formă a 
celui dintîi (μεγαλοπρεπής)16.Socotim că la baza acestei diviziuni sui generis a stilului 
înalt stă motivaţia că termenul μεγαλοπρεπής se referă mai mult la strălucirea şi măreţia 
expresiei, pe cînd δεινός se referă la forţa ei. După cum observă Roberts17, Demetrios 
este singurul retor care a introdus aşa-numitul δεινός χαρακτήρ ca tip deosebit de stil 
şi numai cu greu îl deosebeşte în toate cazurile de μεγαλοπρεπὴς χαρακτήρ. La această 
soluţie Demetrios a fost împis de dorinţa de a găsi un loc aparte pentru Demostene, a 
cărui expresie vehementă era model suprem în şcolile retorice ale vremii18.

Să vedem totuşi dacă se poate observa o deosebire între stilul măreţ şi cel energic. 
Stilul μεγαλοπρεπής este caracterizat de tot ceea ce este lung: vocale lungi, metre cu 
silabe lungi (peon, spondeu), membre (κῶλα) lungi, structură periodică din perioade 
fără respiro, dar şi aspre, inconcinnitas, δυσφονία, cuvinte aspre (ὀνόματα τραχῆ), 
structură accidentată a frazei. Apare însă şi arsenalul aristotelic: ἐξηλλαγμένη λέξις (cf. 
Poetica XXII 1458a 18 ἐξηλλάττειν τὸ ἰδιωτικόν) şi neobişnuită (contrară cuvintelor 
proprii: ἡ δὲ κυρία λέξις), gravitatea (ὄγκον). În stilul δεινός toate se vor a fi violente: 
subiectul constă din lucruri izbitoare (240), structura este silnică (bazată pe βία - 246), 
se exploatează συντομία (253) şi κακοφονία.

E adevărat că însuşi Demetrios recunoaşte că multe mijloace folosite în stilul 
măreţ, folosite în alte contexte, pot duce la stilul δεινός.

Cît priveşte originea termenului folosit, se poate schiţa următorul istoric: În 
aprecierea lui Teofrast asupra lui Lysias (cf. Dionis din Halicarnas, De Lys., 14, 484 
R) apare pentru prima oară patosul oratoric ca element esenţial al discursului practic19. 
Fiindcă printre şcolile filosofice din perioada elenistică numai şcoala peripatetică admite 
justificarea zguduirilor adînci ale simţirii, Voit crede că în această şcoală s-a născut 
imaginea acelui χαρακτὴρ δεινό” cu sensul pe care-l are la Demetrios; de altfel, înaintea 
lui Demetrios, termenii stilistici δεινός şi δεινότης au fost împrumutaţi de la Teofrast 
şi de la peripateticieni mai întîi de către criticul eclectic Dionis din Halicarnas, care, 
întocmai ca mai tîrziu Demetrios, asociază δεινός şi φοβερός. Toţi exegeţii semnalează 

e Longino).
16. Cf. Kroll, „Rhetorik”, col. 36.
17. Demetrius, On style. With an english translation by W. Rhys Roberts, Londra, 1927, Introduction, p. 267.
18. Cf. C. Balmuş, Demetrios, Tratatul despre stil, Iaşi, 1943, p. 55.
19. Cf. L. Voit, Δεινότης, ein antiker Stilbegriff, Leipzig, 1934, pp. 99-104.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



Limba şi literatura latină

49

QUAESTIONES ROMANICAE VI

faptul că, în lucrarea lui Dionis Περὶ τῆς λεκτικῆς Δημοσθέους δεινότητος, calitatea 
fundamentală atribuită lui Demostene este δεινότης Apoi, cu acelaşi înţeles şi tot cu 
privire la Demostene, a fost întrebuinţată de autorul tratatului Despre sublim (XXXIV, 
4). În mod cît se poate de ciudat, nimeni nu găseşte vreo apropiere între acest stil al lui 
Demetrios şi definiţia dată de Cicero genului graue, in quo profecto uis maxima est20.

Opinăm că termenul vine tot de la Aristotel. Aidoma lui Dionis şi Demetrios, 
Aristotel, în Poetica şi Retorica, fie asociază de mai multe ori δεινόν cuvîntului φοβερόν 
„ceea ce produce frica” (ex. Ret., 1383a 27), în celebra “misiune” a tragediei , deci şi 
a stilului înalt, de a produce milă şi teamă, pentru a ajunge la κάθαρσις, fie, de multe 
ori, perechea ἔλεον - φόβον, τὰ ἐλεεινά - τὰ φοβερά este înlocuită de cuplul ἐλεεινόν - 
δεινόν (Ret., 1386a 22, 1419).

Ni se pare că Demetrios a observat că nici una dintre terminologiile propuse de-a 
lungul timpului pentru caracterizarea stilului înalt nu exprima şi ideea de robusteţe, 
forţă, energie. Toţi termenii de pînă acum trimiteau la solemnitate, gravitate, măreţie, 
amploare, dar nu şi la forţă, deşi, în descrierea stilului înalt şi în exemplele analizate se 
folosesc termeni precum ἰσχυρός (De comp. verb., 22, 1; 12; De subl. VII, 3; 4), κράτος 
(De subl. I, 4), δυναστεία καὶ βία (De subl. VII, 3; XII, 4), σφοδρόν πάθος (De subl. 
VIII, 1), φοβερά (De subl. IX, 7), δεινόν. δεινότης, δείνωσις (De subl. IX 5; XII 5); un 
asemenea stil ἐκπλῆξαι „izbeşte”, „stupefiază”, nefiind de mirare faptul că Demostene 
este asemănat unui fulger şi unui trăsnet care împrăştie şi distruge totul. Demetrios a 
socotit de cuviinţă să separe τὰ δεινά de τὰ ὑπερφυά, τὰ ὑψηλά.

Stilul mediu ia naştere – după Dionis din Halicarnas – dintr-un „amestec fericit”, 
temperat, al însuşirilor celor mai bune elemente din celelalte două stiluri. Mutatis 
mutandis, straniul, ineditul stil δεινός este o “fericită separare” a extremelor, uneori 
neconciliabile, ale celui mai bogat stil, graue dicendi genus. Ne întrebăm: Există 
sublim fără forţă? Există – ne răspunde autorul anonim al tratatului Despre sublim, 
cel mai grăitor exemplu fiind Odiseea, în care „am putea să-l comparăm pe Homer cu 
soarele la asfinţit, care-şi păstrează măreţia, dar e fără putere” (οὗ δίχα τῆς σφοδρότης 
παραμέναι τὸ μέγετος); la fel cum, de pe o înălţime prăpăstioasă, μετὰ βία („cu forţă”), 
Demostene s-ar putea asemăna cu o vijelie sau cu un trăsnet.

Că Demetrios a avut dreptate cînd a făcut această secţionare – după unii forţată 
– o dovedeşte, pe de parte, faptul că Περὶ ἑρμενεῖας a fost multă vreme manualul 
favorit în universităţile din Europa21. Milton, în Tractate of Education, cerea ca 
lucrarea lui Demetrios să fie citită alături de Platon şi Aristotel. Pe de altă parte, el se 
dovedeşte a fi funcţional,, un instrument operant în judecarea operelor literare. Este 
ceea ce au făcut şi E. A. Abbot şi I. R. Seeley care, în manualul lor de engleză English 
Lessons for English People (1871) întrebuinţează termenii „simplu”, „sublim”, 
„graţios” şi „vehement” pentru a caracteriza, rînd pe rînd, stilul lui Wordsworth, 
Milton, Tennyson şi Shakespeare.

Cariera termenilor δεινός şi δεινότης nu se sfîrşeşte odată cu Demetrios, şi nici 
multiplcarea stillurilor. În secolul al III-lea p. C., retorul Hermogenes va crea o grilă 

20. L. Pernot îl plasează pe Demetrios în epoca elenistică, secolul I a. C., ceea ce l-ar face contemporan cu 
Cicero, deschizînd o altă filiaţie, deloc imposibilă.
21. Cf. Démétrius de Phalère, De l’Elocution. Traduit du grec en français avec notes, remarques et table 
analytique par Edouard Durassier, Paris, 1876, p. 1 şi Roberts, op. cit., p. 289.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



50

Limba şi literatura latină QUAESTIONES ROMANICAE VI

funcţională în care un număr de şapte virtuţi (ἰδέαι) stilistice (între care şi δεινότης), ba 
chiar douăzeci, dacă se socotesc şi subdiviziunile lor, dau tonalitate discursului. De la 
Aristotel la Demetrios , totul e cuprins aici, într-o sinteză care aprofundează secole de 
cercetare stilistică.

Bibliografie
Andrieş, M.-C., Aristotel, Retorica, Ediţie bilingvă. Traducere, studiu introductiv şi index de Maria-

Cristina Andrieş. Note şi comentarii de Ştefan-Sebastian Maftei, Bucureşti, 2004;
Augustyniak, C., De tribus et quattuor dicendi generibus quid docuerint antiqui, Varşovia, 1957;
Aujac, G. şi Libel, M., Denys d’Halicarnase, La composition stylistique, Paris, « Les Belles Lettres », 1981;
Balmuş, C., Demetrios, Tratatul despre stil, Taducere, introducere , comentar, de C. Balmuş, Iaşi, 1943;
Cousin, J., Études sur Quintilien, t. II: Vocabulaire grec de la terminologie rhétorique dans l’Institution 

oratoire, Paris, 1936;
D’Alton, J. F., Roman Literary Theory and Criticism, Londra, 1931;
Démétrios, Du style, Texte établi et traduit par Pierre Chiron, Paris, Les Belles Lettres, 2002;
Dionysius of Halicarnassus, The Critical Essays in Two Volumes, with an English Translation by Stephen 

Usher, M.A., Ph.D., The Loeb Classical Library, London, 1974;
Donadi, F., Pseudo-Longin, Del Sublime, introduzione, traduzione, premessa al testo e note di Franceesco 

Donadi. Testo greco a fronte, Milano, 1991;
Durassier, E., Démétrius de Phalère, De l’Elocution. Traduit du grec en français avec notes, remarques et 

table analytique par Edouard Durassier, Paris, 1876;
Fyfe, W. H., Longinus, Περὶ ὑψους2, Londra, 1932;
Gauthier, R. A. - Jolif, J. Y., L’etique à Nicomaque, Louvain, 1970;
Koll, W., „Rhetorik”, Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Suppl. 7, 1940, 

col. 1074;
Maroseau, J., Traité de stylistique appliquée au latin, Paris, 1935;
Nasta, M., « Dionis din Halicarnas, Despre potrivirea cuvintelor », în Artele poetice. Antichitatea. Culegere 

îngrijită de D. M. Pippidi, Bucureşti, 1970;
Pernot, L., La Rhétorique dans l’Antiquité; Paris, 2000;
Pippidi, D.M., Artele poetice. Antichitatea. Culegere îngrijită de D. M. Pippidi, Bucureşti, 1970;
Rabe, H., De Theophrasti libris π. λέξεως, Bonn, 1890;
Rademacher, L., Theophrast περὶ λέξεως, în R.M. 54, 1899;
Reboul, O., La Rhétorique, Paris, 1984;
Roberts, W. R., Demetrius, On style. With an english translation by W. Rhys Roberts, Londra, 1927;
Stroux, I, De Theophrasti virtutibus dicendi, Leipzig, 1912;
Voit, L., Δεινότης, ein antiker Stilbegriff, Leipzig, 1934.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:13 UTC)
BDD-A28930 © 2018 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

