
„Philologica Jassyensia”, an XIV, nr. 2 (28), 2018, p. 175–198 

 
 
 

Ewiger Odysseus: Irrwege und Leiden odysseischer 
Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit1 

 
Alexandru CIZEK* 

 
 

Keywords: South-East European Culture; sociology; universal literature; 
Greek literature; Romanian literature; Ulysses 

1. Migranten von gestern und heute 

Schon lange in Vergessenheit geraten – von den westlichen Medien ohnehin 
ignoriert – bleibt das tragische Schicksal vermutlich tausender Rumänen, die von 
1948 bis 1989 aus dem kommunistischen Paradies entfliehen wollten: sie versuchten 
entweder das serbische Ufer quer über die Donau schwimmend oder aber auf 
dürftigen Booten entlang der bulgarischen Küste des Schwarzen Meeres das 
Asylland Türkei zu erreichen. Nur wenigen gelang dies. Für die meisten wurden 
diese Wasserwege zum Grab: entweder vom Grenzschutz erschossen und/ oder in 
den Wellen ertrunken.  

Auch früher war das Schwarze Meer Migrantengrab: meines Wissens für 
1000 bessarabische und rumänische Juden im Jahr 1942. Um der sie bedrohenden 
Endlösung zu entfliehen liessen sie sich ins bereits havarierte Schiff Struma 
einschiffen, das vor der türkischen Küste in Sturm versank. Lediglich ein einziger 
Mann, ein alter Odysseus also, konnte sich auf unglaubliche Weise aus dem Meer 
retten und darüber berichten. Neuerdings ist eine neue Migrationsroute, und zwar in 
die umgekehrte Richtung entstanden! Allem Anschein nach steigen zahlreiche hunger-
leidende und verzweifelten Migranten, darunter auch elternlose Kinder, an der 
türkischen Küste auf lebensgefährdenden Booten mit dem Ziel ein, die rumänische 
Küste – also den süd-östlichsten Eingang zur Festung Europa – zu erreichen. 

Wir erleben z. Zeit eine massive Völkermigration, wobei diesmal der 
Mittelmeerraum, das mare nostrum des imperialen Roms und gegenwärtig das 
Grenzgebiet der EG tag-täglich Rettung oder aber Grab für die vor Not oder Krieg 
oder vor beiden fliehenden hunderttausenden Schwarzafrikaner, Araber und andere 
Asiaten bedeutet. Durch Hautfarbe, Ethnie, Religion oder Herkunft sind sie 
voneinander sehr verschieden. Unter denjenigen, die dem Bürgerkrieg entfliehen, 
sitzen oftmals im gleichen Boot Täter und Opfer zusammen, so dass ihr tödlicher 

                                                
* Westfälische Wilhelms-Universität Münster, Deutschland (calexandrunicolae@ymail.com). 
1 Der vorliegende Text ist eine überarbeitete und erweiterte Fassung des Beitrags Odysseus, 

Migrant unserer Zeit, Freiwissenschaftliche Betrachtungen, im Erscheinen als Beitrag im Band  
Festschrift Heinrich Stiehler.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 176 

Konflikt weiter ausgetragen zu werden droht. Im Lateinamerika der Nachkriegszeit 
gab es ein ähnliches Nebeneinanderleben von zuerst dorthin immigierten 
europäischen Juden mit deren am Kriegsende ebendort gelandeten Nazihenkern.  

Das Schicksal heutiger Migranten auf Seewegen wird vom Glück oder 
Unglück, vor allem aber von Geldgier und Skrupellosigkeit ihrer Schlepper 
bestimmt. Für Ausserstehende sind sie zuerst nur Zahlen und Prozente von so viel 
Geretteten und so viel Ertrunkenen. Der Leidensweg der an den europäischen 
Küsten Geretteten setzt sich aber unvermindert fort. Migranten und Einheimische 
stehen sich gegenüber als zwei voneinander so gut wie nichts wissende Welten. Aus 
der Hölle kommend, nach weiterer höllischer Überquerung des mare nostrum, 
landen jene mit festem Glauben das Paradies bei uns zu finden, denn wer die Hölle 
erlebt hat, der erwartet, dass es auch ein Paradies geben würde… Sie tauchen aus 
dem Nichts als ebenso viele „Niemande“ auf: nackt, namenlos und auch sprachlos. 

Nahrung, Kleidung und ein Dach über dem Kopf bekommen sie – so wird uns 
wenigstens berichtet – ganz zu Anfang, wenn auch nicht problemlos. Und weiter? 
Ihnen gegenüber stehen die Einheimischen bestenfalls ahnungslos. Man ist eher 
negativ gesinnt. Dies aufgrund einzelner Erlebnisse vornehmlich aber anhand durch 
Hörensagen Erfahrenes. Hierbei wird Negatives gemäss dem vergilianischen 
Sinnspruch ex uno cognoscere omnes ohne weiteres pauschalisiert, so dass das 
Misstrauen schon apriori  fest stehen dürfte: sind die tatsächlich Notgedrungene? 
Opfer oder eher als Flüchtlinge getarnte Gaddafi Söldner, islamische Kämpfer von 
Daech, Boko Haram oder Al Qaida? Ihrerseits sind die Migranten noch stärker 
verunsichert: Werden ihnen die Einheimischen misstrauisch, feindlich gesinnt sein? 
würden jene sogar bereit sein sie zu zerschmettern? Oder vielleicht doch freundlich 
und empathisch, willig sein, sie mit offenen Armen zu empfangen ? Sollen sie ihnen 
die Wahrheit über sich selbst erzählen? Welche aber von den möglichen Wahrheiten 
könnte der Migrationsbehörde und ebenso ihren jeweiligen Betreuern glaubwürdig 
erscheinen? Was vermöchte diese anzusprechen, um den Flüchtlingen Asyl zu 
gewähren ? Eine Identität des Migranten ist nicht dingfeste zu machen. Bestens 
möge er ein low profile zeigen, allen nach dem Mund reden, indem man sich jeweils 
passende stories ausdenken sollte! Wie ist es um die Fragebögen, deren Ausfüllung 
selbst einen native speaker in Verlegenheit bringen könnte? Wer, wie, was, warum, 
woher, seit wann, wohin und noch Schwierigeres. Jeder hat doch einen skeleton in 
cupboard zu verstecken, oder? Dauernd würde also der Migrant blind ins Risiko 
tippen, für einen Lügner gehalten zu werden. Veruntreuung ist in Deutschland eine 
unverzeihliche Sünde vornehmlich im Falle der „ausländischen Mitbürger“… Wird 
nun der Migrant schliesslich mit besiegeltem patalama in der Hand akzeptiert, so 
beginnt nun für ihn der lange und in vielerlei Hinsicht holprige Weg einer 
Anpassung, die seit immer und für alle egal welcher Ethnie und Hautfarbe nur 
problematisch sein kann. Am besten wäre es schon früh genug feststellen zu können, 
ob man integrationsfähig und anpassungsbereit ist oder eben nicht. Fühlt man sich 
im falschen Land gestrandet, so sollte man daraufhin nach Möglichkeiten suchen, 
sich weiter zu bewegen. Allerdings mit der rosigen Aussicht vom Regen in die 
Traufe zu geraten. Für denjenigen also, der sich zu Ortansässigkeit im jeweiligen 
Asylland berufen fühlt, beginnt ein illusionsloser Weg der Integration. Je älter man 
ist, um so schwieriger wird, wenn nicht utopischer, der Akkulturationsprozess. Hat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
177 

man Nachkommenschaft, so kann man sich mit der Hoffnung trösten, dem 
Nachwuchs würde das gelingen, was einem aus verschiedensten Gründen misslingt. 
Ein bitter-nüchterner Spruch, den die in den Banat des 18. Jhs. eingewanderten 
Schwaben prägten, lautet: “Den Vater holt der Tod, der Sohn lebt in Not, der Enkel 
hat das Brot“. Der Verfasser dieser Zeilen kam als Spätaussiedler, eigentlich als 
Rückwanderer nach Deutschland, und zwar als Nachkomme bereits in der vierten 
Generation von mitteleuropäischen Einwanderern ins Altkönigreich Rumänien. 
Auch seine Vorfahren mussten solch einen Leidensweg durchmachen... 

Das wünschenswerteste für den Migrant wäre das berufliche Gelingen und 
ebenso die Gründung einer Familie. Einfacher sollte sein, falls der Ehepartner 
entweder Einheimischer oder aber Nachkomme von bereits angesiedelten Migranten 
ist. Bei gelungener Sozialisierung kann aber sein Heimweh nicht immer gestillt 
werden, sondern nur abgedämpft und nicht verdrängt. Herta Müller redete von ihrer 
Unfähigkeit „Rumänien aus der Seele zu vertreiben“. Dagegen ist also nicht einmal 
der materiell erfolgreiche Ankömmling gefeit, zumal sein Heimweh die verlassene 
Heimat verschönert und idealisiert, lässt diese zu einer ihm vorschwebenden Fata 
Morgana werden. Ein im goldenen Westen unserer Zeit anscheinend gut Integrierter 
jedoch von Heimweh Geplagter, könnte eines Tages seinen lukrativen job, 
gegebenenfalls seine Villa mit Garten, gepflegter Rasenfläche und pool – also das 
erreichte materielle Paradies – aufgeben, um in seine als Armenhaus zählende 
südosteuropäische Heimat zurückzukehren. Eine solche Entscheidung ist häufig, 
jedoch nicht immer mit Selbstillusionierung verbunden. So kehrt Nikola Marulis, 
Protagonist von Jean Barts Roman Europolis, wie Odysseus, nach 20 Jahren aber 
ohne göttlichen Beistand heim und gesteht gleich beim Betreten des heimatlichen 
Bodens : Fie pâinea cât de rea, tot mai bună-i în ţara mea. Um so mehr verursacht 
das soziale Scheitern ein akutes bis zur seelischen Verkrüppelung hin führendes 
Heimweh und zwingt den Migranten, die Rückwanderung in die Heimat anzutreten.  

Der heimkehrende Migrant sehnt sich nämlich nach einer Vergangenheit, die 
nur subjektiv und unwiderruflich sein kann: das ist bloss seine Vergangenheit. Die 
ehemalige Heimat, in die er jetzt zurückkehrt, kann auf ihn in doppelter Hinsicht 
entfremdend wirken, indem sie sich von der unterscheidet, die er gekannt hatte. 
Auch ist er selbst nicht mehr der gleiche von einst. Es kann wohl geschehen, dass er 
sich im Alltagsleben und auch räumlich in einer inzwischen verwandelten 
Umgebung gar nicht mehr zurechtfinden kann, dass ihm Verwandte und Freunde 
fremd geworden sind, denn diese sind nicht mehr die gleichen von früher. Ebenso 
fremd, wenn nicht sogar schlimmer als das, könnte er seinen ehemaligen Vertrauten 
werden. Eine gegenseitige also, sowohl physische als auch moralische Entfremdung. 
Demzufolge könnte es dazu kommen, dass er sich dort Fremdkörper sogar im 
verstärkten Ausmass als in seinem Asylland fühlt, nach dem er sich nun paradox-
erweise zurücksehnen würde. 

Es waren reale Ereignisse, die Pirandellos Stück Come tu me vuoi inspirierten. 
Die Protagonistin heisst hier emblematisch Ignota, so wie sich bei Homer Odysseus 
in einer ihn lebensgefährdenden Situation Niemand nennt. Unter tragischen, sie 
traumatisierenden Kriegsumständen verschwindet Ignota aus ihrer Heimat im Veneto 
spurlos und wird viel später in Berlin als solche von einem ihr Unbekannten zufällig 
wiederendeckt. Zurückgekehrt in ihrer Heimat erkennt sie weder ihren Mann und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 178 

Verwandte noch wird sie von jenen wiedererkannt. Auch kann sie sich in ihre alte 
Hypostase nicht mehr einfinden, so dass Zweifel an der Echtheit ihrer Person 
entsteht. Ignota, die in Berlin Erma heisst, fühlt sich demzufolge nicht mehr 
imstande wieder Cia, wie früher, zu sein und entscheidet sich nach Berlin zu ihrer 
zweiten Existenz zurück zu kehren. Vergleichbares geschah Svetlana Alilujeva, der 
Tochter des Generalissimus I.W. Stalin in den 70-er und 80-er Jahren des vorigen 
Jahrhunderts. Einige Jahre nach ihrer illegalen Absetzung in London, entschied sie 
sich aus Sehnsucht nach ihrer vertrauten Moskauer Intelligentsia in die Heimat 
zurückzukehren. Dies aber nicht für lange Zeit, denn sie sich fühlte in veränderter 
Umgebung fremd, so dass sie dem neuen Generalsekretär Gorbatschow das Gesuch 
um Rückreise nach London stellte, wo später auch ihr Leben endete.  

Noch schlimmer kann das Schicksal des heimgekehrten Migranten werden, 
falls seine Rückkehr Wahnvorstellungen in seiner ehemaligen Umgebung hervor-
zurufen vermag. In der rumänischen Gesellschaft vor dem Zweiten Weltkrieg, und 
auf verstärkterweise in der postkommunistischen Ära, war die klischeeartige 
Erwartung der Rückkehr des reichen, üppige Almosen mitbringenden Onkels aus 
Amerika verbreitet (unchiul cel bogat din America). So stellte sich – im oben 
erwähnten Roman Europolis – die Verwandschaft des völlig verarmt nach Sulina 
zurückgekehrten Nikola vor, dieser sei ein Millionär, der sie wie sonst die ganze 
Stadt von seinem Reichtum fabelhaft profitieren würde. Die Ernüchterung der 
aufgrund solch Wahnvorstellung ruinierten Verwandschaft veranlasst die Schmähung, 
dann den Tod des Heimkehrers.  

Das wären also einige zufällig ausgesuchte Fallbeispiele von realen, bzw. 
realitätsnahen oder virtuellen Migrantenschicksalen aus dem letzten Jahrhundert, die 
diejenigen der gegenwärtigen zu uns kommenden Flüchtlinge auf vielsagende Weise 
antizipieren. Das Nachdenken darüber  hat mich nun dazu veranlasst, die Irrungen 
odysseischer Gestalten aus diesem Blickwinkel neu und spekulativ zu interpretieren.  

2. Eigenart der Odysseischen Migranten  

Das homerische Epos lässt sich auch als vielsagendes Dokument einer 
Epoche bewerten, als Migrationswellen vornehmlich den östlichen 
Mittelmeerraum gewaltig erschütterten. Grosso modo zwischen Ende des zweiten 
und Anfang des ersten Milleniums v. Chr. Dies ist uns durch ägyptische 
Zeitchroniken belegt, die über Einfälle der „Meeresvölker“ berichten, die den 

Nordteil des Landes verwüsteten. Bei einer durchgehenden Lektüre des 
homerischen Epos stösst man auf Erzählungen (μυϑοι) über verschiedene Arten 

von Migrierenden auf Wasserwegen: das sind achäische am Trojanischen Krieg 
beteiligte Kämpfer und Seeräuber auf vollbeladenen Schiffen mit Beute und 
Sklaven, dann notgedrungene Flüchtlinge und Verschlagene aller Art, die als 
zahlreich erwähnt werden. Solche Art von Verschla-genen bezeichnete man als 
displaced persons infolge der gewaltigen, durch den Zweiten Weltkrieg 
verursachten milionenfachen Migration im Osteuropa, wozu zwangsumsiedelte 
Deutsche, Polen, Ukrainer ebenso wie befreite KZ-Insassen und Kriegsgefangene 
dazu auch unzählige Flüchtlinge aus dem sowjetischen Paradies gehörten. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
179 

Die homerischen Erzählungen spiegeln also jeweils eine dramatische Realität 
wider, die bei näherer Betrachtung einen atemporalen Charakter aufweist, zumal 
sich ähnliche Zustände unzählige Male und zwar über Jahrtausende hinaus im 
Mittelmeerraum wiederholten. In der politischen Konstellation des Mittelmeer-
raumes heutzutage dürften die vielfältigen odysseischen μυϑοι ebenso aktuell wie 
paradigmatisch wirken.  

Die Odysseischen Migranten werden in der Regel als gewesene ολβιοι: 
„Beglückte“ oder „Reiche“ dargestellt, die unter dramatischen Umständen 

verhängnisvolle Irrwege erleben mussten, wobei sie synonymisch bald als αλεται 

ανδρες (VII, 239, VIII, 13, 572), bald als αλαλλομενοι, αλομενοι,, πλαζομενοι, d. h. 
„Umherirrende“, „Verschlagene“, oder „Verstossene“ (XIV. 42f, 121f, XV, 343, 
XVI, 63 usw.) bezeichnet werden. Die häufig wiederkehrende Bezeichnung πτωχοι 

– „Armselige“ (XIX, 74) vermerkt den erreichten Tiefpunkt ihrer Deklassierung. 
Darunter ragt sicherlich der Protagonist des Epos hervor, der sich selbst bezeichnet 
als „ewig im Elend umherirrenden“: αιεν εχον αλαλημαι oiζυν (XI, 167).  

Über das jeweils unterschiedlich veranlasste Malheur solcher Verschlagenen 
wird mehrmals philosophiert, so einmal durchaus im Sinne des später so oft 
wiederkehrenden, stereotypisch anmutenden Motivs der fortuna labilis. Hierbei wird 
die göttliche Fügung evoziert, die die Mächtigsten gleichermasssen treffen könne: 
„Aber die Götter stürzen die irrenden Menschen ins Elend/ Wenn sie ihnen – ja 
selbst den Königen- Jammer verhängen“ (XX, 193ff.)2. Die nähere Bestimmung 
dieser Kondition wird an anderer Stelle dem zum πτωχος gewordenen Odysseus wie 
folgt in den Mund gelegt: „Nichts ist nämlich für Menschen so schlimm wie irrendes 

Schweifen/ Um des verwünschten Bauches willen müssen die Männer/ Leiden 
ertragen, wen Irrfahrt. Elend und Kummer getroffen“ (XV, 343ff.). 

2.1. Wechselnde Identitäten und Lebensläufe der Odysseischen Migranten 

Infolge seiner letzten dramatischen Peripetie strandet Odysseus, sich 
splitternackt nur mühsam aus den stürmischen Wellen rettend und hierbei „grässlich 

entstellt vom Salze des Meeres“ (VI, 137) und von argem Hunger geplagt an der 
Küste der Phäaken Insel Scheria. Seine Stimmung entspricht diesem existentiellen 
Tiefstand, zumal er sich nun als einen wie Strandgut an fremdes Ufer hingeworfenen 
Niemand fühlt. Zwischen banger Hoffnung und blanker Verzweiflung schwebend 
fragt er sich nun: „Weh, mir, in welcher Sterblichen Land bin ich wieder 
gekommen? Sind es frevelhafte und wilde (υϐρισται και αγριοι) und gar nicht 
gerechte oder den Fremden freundliche (φιλοξενοι), gottesfürchtige Leute?“ (VI, 

118ff.). In solch nackter Not wiederholterweise geraten denkt sich Odysseus 
jedesmal ein zum Überleben geeignetes der gegebenen Situation angepasstes low 
profile aus, wozu duldsames, demütiges und mitleiderregendes Benehmen  gehören 
sollten. Hiermit hängt nun das Fingieren einer falschen Identität, wobei mehrmals 
die Rede von der „schlauen Berechnung“ (νοημασι κερδαλεοισι: IV, 252, VIII, 548), 

von der er Gebrauch machte. Dies wird Odysseus im gegebenen Fall auf folgende 
Weise von Athene eingeschärft: „Sage es keinem… weswegen du kamst von der 

                                                
 2 In den folgenden werden die meisten  Übertragungen des  griechischen Texts  der Edition von R. 

Hampe entnommen, und zwar Homer, Odyssee, Griechisch/ Deutsch, Reclam, Stuttgart 1979. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 180 

Irrfahrt, sondern mit Schweigen/ Dulde du Leiden, und nimm auf dich der Männer 
Gewalttat“ (XIII, 307ff).  

In jeweiligen Situationen aufgefordert sich kenntlich zu machen, fingiert er 
seine Identität, wie es ihm jeweils opportun erscheint. Gemäss Theodor Adorno 
würde es sich dabei um die „Nichtidentität“ des homerischen Protagonisten handeln. 

Unter den mehreren den Odysseus kennzeichnenden Epitheta eignen sich zur 
Bestimmung seiner sprichwörtlichen Versatilität am besten πολυτροπος,  was 
sinngemäss mit „mehrgesichtig“ zu übertragen wäre, ausserdem πολυμητις oder 

ποικιλομητης , was mit „erfindungsreich“ wiedergegeben werden kann.  
Heimgekehrt fingiert er sogar sechs verschiedene Identitäten. Kurz nach 

seiner Landung zuerst bei der Begegnung mit der in Gestalt eines jungen Hirten 
auftretenden Athene (XIII, 255ff.) und danach im Haus des Sauhirten Eumaios, der 
ihn nicht mehr wiedererkennt (XIV, 198ff.). Dann wiederholterweise am eigenen 
Hof, zuerst gegenüber den Freiern (XVII,418ff.) und nur wortkarg gegenüber der 
frechen Magd Melantho (XIX, 75 ff.). Auch bei der ersten Begegnung mit Telemach 
ist er zuerst im Begriff diesen zu täuschen (XVI, 167ff.). Bei der incognito 
Begegnung mit Penelope belügt er sie sogar zweimal (XIX, 170ff. und 338ff.). Auch 
seinem Vater Laertes gegenüber täuscht er eine falsche Identität vor. In Ithaka 
enthüllt er sich erst beim ansetzenden Kampf mit den Freiern, dann erneut 
gegenüber Penelope. Wirkliche Angaben über seine Person- und seinen Status 
musste er sich vorher nur am Hof der Phäaken machen und dies erst nach einer 
guten Weile und dazu gezwungen (VIII, 535ff.). Dies tat er nämlich, um nicht zum 
Opfer einer pauschalisierenden Vorverurteilung zu werden, die eine allem Anschein 
nach breite Kategorie von Verschlagenen betraf: damit er nicht – wie es ihm 
Alkinoos zu bedenken gab – für einen der vielen „Gauner oder Betrüger“ gehalten 
wird, „wie deren so viele/ Weidet die schwarze Erde, die weitverbreiteten 
Menschen/ Die da Lügen erfinden, die schwer zu entlarven seien“ (XI, 363ff.). An 
anderer Stelle ist ebenso die Rede von „fahrenden Leuten (ανδρες αληται), da sie der 
Pflege bedürfen/ Lügen… und auch sonst sind nicht gewillt, die Wahrheit zu sagen“ 

(XIV, 124f.). Laut Nestors Meinung sollte man sogar mit Schlimmerem rechnen, 
und zwar: „für einen umher treibenden wie Räuber/ Welche ihr Leben riskieren, den 
Fremden Böses bereitend“ (III, 67ff.) gehalten zu werden. Fast dasselbe bringt auch 
Polyphem beim Ausfragen des Odysseus zum Ausdruck (IX, 254f.). 

 Dementsprechend erscheint „das Erkunden und Fragen“ (III, 69) seitens der 
jeweils vorsichtig bis misstrauisch gesinnten Einheimischen ebenso stereotypisch 
wie legitim. Wie sonst der Fragebogen, den Auslandsbehörden unserer Zeit 
routinemässig den einreisenden Fremden und um so drastischer den Migranten bei 
ihrer Anmeldung zum Ausfüllen aushändigen. So lauten fast identisch, wenn nicht 
etwas knapper das Ausfragen des Telemachs von Nestor (III, 69ff.) und später vom 
verängstigten Seher Theoklymenos (XV, 263), des Odysseus von Polyphem (IX, 
252ff.), desselben von Kirke (X, 325f.), weiterhin des als falschen Kreters getarnten 
Odysseus von Eumaios, (XIV, 186ff.), von Penelope (XIX, 104ff.), vom 
Rinderhirten Philoitios (XX,1 91ff.) und schliesslich von Laertes: „Wer bist du?“ 

„Woher kommst du?“ oder aber „Woher die Pfade“, „Wer sind deine Eltern“, „die 
Heimat?“, „welches das Schiff, auf dem du kamst?“ „in welchem Geschäft?“. Das 

spät erfolgte Ausfragen des bis dahin änigmatisch auftretenden xenos durch 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
181 

Alkinoos wirkt regelrecht bohrend, zumal er vom xenos ohne Umschweife eine 
autobiographische Vorstellung verlangt: „…verschweige auch du nicht länger… 
Sage den Namen mit dem dich Mutter und Vater… genannt in der Stadt und im 

weiteren Umkreis… Sage mir dein Land, dein Volk… berichte mir die lautere 
Wahrheit…Wo du verschlagen wurdest, zu welchen Orten der Menschen/ Du 
hinkamst....“ (VIII, 547–555 und 573ff.).  

Dieser letzten verhörartigen Aufforderung leistete Odysseus in aller 
Ausführlickeit Folge, zunächst mit genauen Personalien (IX, 19ff.): Odysseus, Sohn 
des Laertes aus Ithaka, eine Insel mit dem Berg Neritos, bedeckt mit Laubwald und 
umgeben von anderen Inseln. Darauf berichtet er die Veranlassung seiner Ankunft in 
Scheria, dann erwähnt er die Heimkehr als das immer verfolgte Ziel im Laufe seines 
zurückgelegten Leidenswegs (νοστον εμον πολυκηδε‘) also seine „Odyssee“, deren 

Etappen er daran anschliessend und in den darauf folgenden Gesängen auch 
ausführlich schildert (X–XII). 

In seinen fingierten Autobiographien täuschte Odysseus dreimal eine kretische 
Herkunft vor, die immer anders aussah, wobei er glaubwürdig erscheinende Angaben 
über sich selbst und über jeweilige Bezugspersonen und Orte namentlich machte. 
Auch in anderen viel knapperen Migrantenberichten figurieren identitäts-stiftende 
autobiographische Daten, die jeweilige Leidenswege von ehemals ολβιοι 

dokumentieren. Meistens handelt es sich um Abenteurer wechselhaften Schicksals, die 
sich als Krieger und  hauptsächlich als Seeräuber betätigten. Von massloser Geldgier 
getrieben massakrierten, plünderten, versklavten sie Frauen und Kinder und 
praktizierten skrupellosen Menschenhandel. Als ihre Missetaten schlecht endeten, 
erlitten sie das Schicksal ihrer Opfer: sie wurden versklavt, zur Zwangsarbeit 
bestimmt und schliesslich mussten sie als lumpige πτωχοι umherirren. Keineswegs 
reuig über die begangenen Missetaten rechneten sie jeweils damit, Mitleid und 
Barmherzigkeit im jeweiligen Gast- bzw. Asylland zu erwecken. Menschlichkeit ist 
eine seltene Ware in der homerischen Welt.  Invoziert wird als Veranlassung des 
Malheurs, wie schon oben gezeigt entweder „die Hand des Zeus“ (XIV, 184), „das 

böse von Zeus veranlasste Los“ (κακη Διος αισα: IX, 52) und – mit Bezug auf 
Odysseus‘ Schicksal – den Willen „des Vaters Zeus als grausamster aller“ (XX, 201). 
Manch unumkehrbares Malheur führt jedoch Odysseus auf Dummheit und Gier (IX, 
44 und X,40) oder auf blinde Ungenügsamkeit seiner Gefährten (XII, 340ff.).  

Im ersten fiktiven Bios von Odysseus ist die Rede von einem kretischen 
Vornehmen, ehemaligen Kämpfer in Troja und „Vater von Kinder“, der zur Heimat-
flucht wegen verübtem Mord an Idomeneus‘ Sohn, „dem geschwinden Läufer 

Orsilochos“ (XIII, 257ff.) gezwungen war: dieser hätte ihm seine „ganze troische 
Beute“ beraubt.  

In seiner zweiten und  umfangreichsten Autobiographie (XIV, 191–359), stellt 
sich Odysseus vor als unehelicher Sohn eines reichen Mannes aus „geräumiger 

Kreta“ namens „Kastor der Hylakide“ (XIV, 198f.). In seinem Haus sei er ebenso 
wie die ehelichen Söhne aufgezogen, vom väterlichen Erbe hätte er jedoch ganz 
wenig erhalten; dann hätte er eine reiche Frau geheiratet und sei Vater mehrerer 
Kinder geworden. Er hätte sich als mutiger und kampferprobter Seeräuber 
ausgezeichnet: neunmal zu „entlegenen Völkern“ sei er hingefahren und hätte diese 

geplündert (XIV, 231f.), dann hätte er in Ilion gekämpft. In die Heimat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 182 

zurückgekehrt hätte er es dort jedoch nur einen Monat  aushalten können, um sich an 
seinen Kindern und seiner Ehefrau zu erfreuen, zumal seine Gier ihn wieder aufs 
Meer getrieben hätte (XIV, 245ff.). Darauf soll er Momente des Glücks alternierend 
mit zunehmender mala fortuna erlebt haben bis er zum mitleiderregenden πτωχος 
geworden sei: zuerst beim Überfall in Ägypten, wo er nach Plünderung, Männer-
massaker und Frauenraub, die seine übermutigen und habgierigen Gefährten verübt 
hätten, besiegt und gefangengenommen worden sei. Geistesgegenwärtig hätte er sich 
dem König ergeben und hiermit sein Leben gerettet. Dann hätte er geschafft, sogar 
in den Gunst des Königs emporzukommen: “Sieben Jahre verweilte ich da und 

sammelte viele/ Schätze“ (285f.). Danach hätte er sich jedoch erneut auf räuberisches 
Unterfangen eingelassen, wobei er von phönizischen Gefährten arg betrogen dank 
eines heftigen Seesturms nur knapp der Versklavung entgangen sei (303f.). Sich aus 
den Wellen mit grösster Mühe rettend (wie Odysseus an der Küste von Sheria) hätte 
er in Thesprotien die Gastfreundschaft des dortigen Königs, „des Heroen Pheidon“ 
genossen. Erneut auf dem Meer um die Gastfreundschaft des Königs der Insel 
Dulichion zu erlangen, sei er von thesprotischen Matrosen am Ufer von Ithaka 
heimtückisch all seiner erworbenen Güter beraubt worden. Mit Lumpen bekleidet 
und fest gebunden sei er zur Versklavung bestimmt worden, hätte jedoch aus ihren 
Händen zu entfliehen vermocht. Dies ist als typisches Schicksal der abenteurlich 
umherirrenden Seeräuber und hierbei als Kontrastfolie zum Odysseus‘ bios 
anzusehen. Darüber hinaus erscheint die erfundene Ägyptenepisode als eine stark 
akzentuierte Variante von Odysseus’ erster Irrfahrtetappe nach der Ausfahrt aus 

Ilion, wie dieser sie am Alkinoos’ Hof schilderte (IX, 38–61). Es ging um den 
missglückten Angriff auf die Stadt Ismaros im Land der Kikonen.  

Dem frechen Freier Antinoos erzählt Odysseus eine der vorigem Bios 
ähnliche, viel knappere Variante (XVII, 419–444). Als ehemaliger „mit reichem 

Haus und vielen Dienern“ ausgestatteter ολβιoς hätte er sich als Seeräuber nach 
Ägypten begeben, wo er nach identischem Missgeschick versklavt und zur 
Zwangsarbeit gezwungen worden sei. Später verkaufte man ihn in Zypern, wo er die 
Gastfreundschaft des Königs „Dmetor, Sohn von Jasos“ genossen haben soll. 

Penelope stellte sich zuerst Odysseus ebenfalls als Kreter vor, und fingierte eine 
weitere glaubwürdig erscheinende Identität, indem er sich Aithon Sohn von  
Deukalion und Bruder von Idomeneus nannte (ebenda, XIX, 180ff.). Um die 
Glaubwürdigkeit seiner Erzählung zu stärken, bot er anschliessend eine knappe 
Ekphrasis der Insel mit deren „vielen Menschen in neunzig Städten“ (171–8). 
Darauf folgt aber nur das, was Penelope von diesem πτωχος unbedingt erfahren 

wollte, nämlich die Beschreibung von Odysseus und weitere Angaben über seine 
Gefährten, was er auf geschickte Weise den Aussenstehenden spielend auch tat 
(XIX, 217–52). Mehr erfahren wir nicht über ihn, zumal Homer hiermit ein 
aposiopesisches Ende dieser dritten fiktiven Autobiographie setzt, deren Folge sonst 
identisch mit derjenigen der ersten lauten dürfte.  

Unter den displaced persons finden mehr Beachtung die Heimatflüchtigen. 
Das sind ebenfalls ολβιοι, die wegen verübtem Mord an Landsleuten aus ihrem Land 
fliehen mussten, um auf diese Weise der Blutrache der Verwandten zu entkommen. 
An erster Stelle ist der oben aufgeführte Fall des kretischen Pseudo-Odysseus, der 
zur Heimatflucht gezwungen sei wegen verübtem Mord an Idomeneus‘ Sohn 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
183 

Orsilochos. Ein anderer aus dem gleichen Grund „unter den Menschen Umherzu-
ziehender“ (XV, 276) war der Seher Theoklymenos „göttlichen Anblicks“ vom 

„vornehmen Geschlecht des Melampos“.  In seiner Heimat Argos hatte auch dieser 

einen Mann erschlagen, der „viele Verwandte und Brüder unter den Mächtigen“ des 
Landes zählte, so dass er fliehen musste, um dem sicheren Tod zu entgehen (XV, 
223ff., 256). Geflüchtet nach Pylos und sich dort weiterhin verfolgt fühlend, flehte 
er Telemach an, als dieser dabei war, seine Vorbereitungen zur Heimfahrt zu treffen, 
ihn auf sein Schiff als phygon mit nach Ithaka zu nehmen, um so Rettung zu finden 
(ebenda 271ff.). Einen anderen, und zwar anrüchigen Fall von phygon aus seiner 
Heimat stellte der Vater des Freiers Antinoos dar (XVI, 424ff.). Penelope zufolge 
hätte dieser zusammen mit taphischen Räubern seine Heimat Thesprotien geplündert. 
Der Wut seiner Landsleute („töten sie wollten ihn, das Herz aus dem Leibe reissen“ 
ebenda 429) entfliehend, vermochte er Asyl in Ithaka bei Odysseus zu finden. 

Der Frauen-und Kinderraub, bekanntlich ein im Mittelmeerraum jahr-
tausendelang von verschiedensten Seeräubern und Menschenhändlern praktiziertes 
Verbrechen fand bekanntlich seinen ersten literarischen Niederschlag in den 
homerischen Epen. Der Raub von Helena, der dadurch veranlasste zehnjähriger mit 
dem Achäersieg endende Krieg samt seinen vielfältigen Folgen findet im zweiten 
homerischen Epos einen bemerkenswerten Epilog: in Anwesenheit ihres sehr 
nachsichtigen Ehemanns bereut Helena zutiefst ihre Torheit, woran Aphrodite 
schuldig sei, „sich entführt gelassen zu sein aus dem lieben Land ihrer Väter, ihr 

Kind, Ehegemach und Gatten verlassend“ (IV, 261). Helenas Raub wurde weiterhin 
paradigmatisch für die mythisch-historischen Spekulationen Herodots, indirekt auch 
für romanhafte Schilderungen von Frauen- und auch Kinderraub in der griechischen 
und römischer Literatur, wenn wir uns nur auf den Zeitraum der Antike beschränken.  

Die Odyssee verzeichnet zwei ausgesprochen rührende Schicksale entführter 
Kinder in folgendem Zusammenhang: das vom Sauhirten Eumaios und dasjenige 
von seiner phönizischen Amme (XV, 402–82). Der als Königskind auf der Insel 
Syria geborene sei von jener, die Sklavin des Hauses war, entführt und 
„durchtriebenen Phönikern“ übergeben, die mit ihrem Schiff Kostbarkeiten den 

Einheimischen verkaufen wollten. Ihrerseits sei aber diese Frau selbst Tochter 
reicher Leute aus Sidon und im Kindesalter von taphischen Seeräubern entführt und 
fern von ihrer Heimat dem Eumaios‘ Vater verkauft, in dessen Haus sie dann 

aufgewachsen sei. Für die Übergabe des Kindes Eumaios an ihre fahrenden 
Landsleute erhoffte sie sich als Belohnung ihre Heimkehr. Sie schaffte dies jedoch 
nicht mehr: die auf der Seefahrt Erkrankte warfen ihre Landsleute ohne Erbarmen 
ins Meer (XV, 478ff.). 

3. Ziele und Stationen der Migration: Gastländer, Asylländer, Sklaven-
märkte 

Auf Wasserwegen bewegten sich also in der homerischen Welt Umherirrende 
entweder einzeln oder scharenweise aus unterschiedlicher Veranlassung. Das sind, wie 
oben gezeigt, an erster Stelle die in Ilion siegreichen Achäer auf ihrer Heimfahrt. 
Ihre Heimat erreichen viele auf Umwegen, sei es durch widrige Umstände genötigt 
oder aber aus Abenteuerlust und räuberischer Gier. Dann sind es Seeräuber 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 184 

vornehmlich kretischer Abstammung und Menschenhandel treibende Phönizier, Tapher 
oder Thesproten. Ihre menschliche Beute treiben sie in alle Himmelsrichtungen hin. 
Dann sind es, wie eben gesehen, die zur Heimatflucht Erzwungenen. Nur beiläufig 
ist an mehreren Stellen die Rede von einer anscheinend breiten Kategorie von (aus 
nicht geklärten Gründen) vagabundierenden (ανδρες αληται), vermutlich durch 
Armut und Krieg vertriebenenen Heimatlosen. So sind es die zahlreichen 
Umherirrenden (πολυσπερεας ανϑρωπους), die, wie gesehen, von Alkinoos als 
Gauner und Betrüger abgestempelt werden (XI, 363ff.). Dazu sollten auch 
diejenigen zählen, die in Ithaka „das Land durchstreifend“ zu Penelope kommen und 

ihr allerlei Lügen über Odysseus erzählen, um Nahrung und Kleider von ihr zu 
bekommen (XIV, 124ff.). Für einen solchen hielt Eumaios offensichtlich auch den 
lumpigen Odysseus, den er so schroff zurechtwies: „Du wirst mich nicht 
überreden… was brauchst Du in deiner Lage so dreist zu lügen?“ (XIV, 363f.). 

Gemeinsam diesen allen ist also ein wechselhaftes, meistens leidvolles 
Schicksal. Den aus Ilion heimkehrenden Achäern widerfuhren recht unterschiedliche 
Peripetien. Dem Bericht des wahrsagenden Proteus zufolge, „viele von ihnen 

bezwang der Tod/ es blieben viel über“ (IV, 494). Beispiele beider Art führt der 
heimgekehrte Nestor auf, wobei er das „böse Verhängnis“ die erlittenen πηματα auf 

Zeus’ und auch auf Athenes Zorn über Ungerechtigkeit und Mangel an Verstand  

der Achäer zurückführt (III, 132ff.). Er schildert den Verlauf eigener Heimfahrt und 
auch denjenigen seiner Mitkämpfer nach ihrem Aufbruch aus Ilion auf Schiffen voll 
beladen mit geplünderten Schätzen und „schöngegürteten Frauen“ (III, 154). Das  

sind Agamemnon, Menelaos, Odysseus, Aias, Idomeneus, Philoktetes, Pyrrhos, 
Diomedes und er selbst (III, 167–191), wobei die Heimkehr lediglich der letzteren 
fünf glimpflich verlief (III, 180–91). Aias erlitt Schiffsbruch und ertrank als Opfer 
des Zorns Athenes, während Agamemnon, dem es nicht gelang, den Göttergroll zu 
beschwichtigen, Mykene nur mit Mühe und nach einer Irrfahrt auf stürmischem 
Meer erreichen konnte. Die Heimkehr wurde ihm zum Verhängnis (III, 143ff., 
192ff., 278–300). Anderes erlebten Menelaos und Odysseus.  

Die heimkehrenden Achäer fuhren bald zusammen, bald getrennt, und zwar 
jeder in die Richtung seiner Heimat an allerlei Inseln, Orten und Ländern vorbei, 
von denen ausgehend sich sogar eine Karte des Ostmittelmeerraumes erstellen 
liesse. Dazu gehören Tenedos, Lesbos, Chios, Kap Sunion, Malea, Kreta, Ägypten. 
Hinzu kämen noch die Stationen der mehrere Jahre andauernden Irrfahrt des 
Menelaos: Zypern, Phönikien, Ägypten mit der Insel Pharos „gegenüber Ägypten“, 

das paradiesisch anmutende Libyen, Äthiopien, dann erneut Sidon in Phönikien und 
schliesslich das nicht identifizierbare Land der Erember (IV, 351–570). Zielorte sind 
jeweils Pylos, Ithaka, Argos, Sparta, Mykene, Kreta, Thesprotien. All diese 
mittelmeerischen Stationen gehören der historisch-geographischen Wirklichkeit an 
und heutzutage sind sie uns vertraut geworden, zumal die meisten von ihnen 
Ausgangspunkte oder aber Etappen gegenwärtiger Massenmigration darstellen.  

Unter diesen Stationen treten Kreta und Ägypten in den Vordergrund. Das 
historische Kreta hatte in der vorhomerischen Zeit eine regelrechte Thalassokratie 
im östlichen Mittelmeerraum ausgeübt. Dementsprechend erscheint es im Epos als 
wichtige Etappe oder Zwischenstation in den Berichten Nestors, Menelaos’, 

Agamemnons und auch des falschen Odysseus: dort kehrten Achäer auf Fahrt nach 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
185 

Ilion ein, so Odysseus, und erneut bei ihren νοστοι oder aber fuhren sie an dieser 
Insel vorbei. Zugleich ist Kreta Drehscheibe seeräuberischer Inkursionen „gegen 

entlegene Völker“ (XIV, 230f.). Als Asylland wird es jedoch nirgendwo erwähnt. 
Dafür figuriert in zwei Bioi der fiktiven Kreter das ungemein reich erscheinende 
Ägypten als bevorzugtes Ziel räuberischer Inkursionen mit Plünderungen. Es wird 
aber zugleich als freigebiges Asylland dargestellt, zumal dort „das Gastrecht schützt 

und Frevel am härtesten ahndet“ (XIV, 283). Demnach erlebte dort der erste Pseudo-
Odysseus nicht nur Begnadigung seiner Missetat, sondern auch äusserste 
Begünstigung seitens des Königs. Dabei dürfte man die Geschichte Josephs und 
seiner Brüder vor Augen halten. Vorzügliches Gastland wird es für den dort im 
Laufe seiner Irrfahrt gelandete Menelaos. Er scheint dorthin offensichtlich ohne 
feindliche Absicht eingetroffen zu sein: sowohl ihm als auch der Helena schenkte 
Polybos, König von Theben, unschätzbare Geschenke, zumal sich in dessen Häusern 
„unendliche Schätze“ (πλειστα κτηματα) befunden haben sollen (IV, 125ff.). Nach 
acht Jahren Irrfahrt wünschte sich aber Menelaos die Heimkehr, von der er in 
Ägypten wegen unvollendetem Götteropfer abgehalten war (IV, 350ff.). Die 
Heimkehr war ihm wünschenswerter als sein Wohlbefinden im Gastland Ägypten, 
zumal er dort „freudlos über seine Schätze herrschte“. Dies trotz der Tatsache, dass 

er durch Proteus‘ Wahrsagung über die Ermordung seines Bruders Agamemnon und 

den Verlust all seiner Güter Bescheid wusste (IV, 93ff.). Dieses doppelte Malheurs 
vermochte ihn jedoch nicht daran zu hindern, die Heimkehr wünschenswerter als das 
Wohlbefinden im Gastland Ägypten zu betrachten. Ebenfalls im Menelaos’ Bericht 

wird Libyen als ein Land geschildert, wo die Natur Wunder vollbringt und der 
Wohlstand anscheinend für alle da war, zumal dort sowohl der αναξ (König) als 
auch der ποιμην (Hirte) den gleichen Anteil an Lebensgütern hätten (IV, 85ff.): 
ungefähr so wie angeblich die zeitgenossichen Libyer unter Gadaffis Herrschaft. 
Flüchtig erwähnt wird das Land auch als Umschlagplatz des Sklavenhandels, wo der 
kretische Odysseus zwecks Verkauf vom phönizischen Betrüger hingeführt werden 
sollte (XIV, 288ff.) Libyen war also kein Asyl- oder Gastland. Zypern erscheint als 
Gastland, zugleich aber als Sklavenmarkt (XVII, 420ff.) Als Gastland erwies sich 
Thesprotien für den aus stürmischem Meer geretteten kretischen Odysseus, zumal 
der Landeskönig Pheidon ihn „ohne Entgelt pflegte“. Zuerst hatte der Königssohn 

ihn, der vor Kälte erstarrt und ermattet war, nach Hause gebracht und versorgt. 
Später soll derselbe König seine Fahrt in die Richtung der Ithaka veranlasst haben, 
was jedoch von den sich räuberisch benehmenden thesprotischen Matrosen vereitelt 
wurde, zumal sie den nun beglückten Kreter zu versklaven beabsichtigten (XIV, 
316-50). Auch anderswo ist die Rede von thesprotischen Seeräubern. Wie noch zu 
sehen ist, erscheint diese ganze Schilderung als eine retouchierte und dabei 
verblasste Variante der Odysseus‘ Erlebnisse bei den Phäaken in Scheria. 

Asylland par excellence erscheint Ithaka für diejenigen Flüchtlinge, die an 
Heimkehr nicht mehr denken konnten, so für den die Blutrache befürchtenden Seher 
Theoklymenos und auch für Eupeithes, den frevelhaften Vater des Freiers Antinoos. 
Diesem aus Thesprotien geflohenen hatte Odysseus Asyl gegönnt, wobei der Sohn 
sozusagen das jus soli als völlig Integrierter geniessen und sogar zu den vornehmsten 
des Landes emporkommen konnte. Den von Laertes gekauften Königssohn Eumaios 
kann man als einen deklassierten jedoch gut integrierten Migranten bezeichnen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 186 

Immerhin wirkte er in Ithaka im Erwachsenenalter als Oberhirte, dem andere 
Sklaven untergeordnet waren. Als solcher genoss er mehr als alle andere das 
Vertrauen der Laertiaden, denen er auch in misfortune getreu blieb. Daraufhin 
beteiligte er sich am Kampf gegen die Freier und an deren Massaker, was ihm viel 
Belohnung einzubringen vermochte. 

Auch Argos hätte zum Asylland für Odysseus samt Sohn und Gütern im Fall 
seiner Heimatlosigkeit werden können. Diesen Wunsch äusserte Menelaos dem 
Telemach gegenüber nachdrücklich, indem er sich tief berührt zeigte über das 
dramatische Los seines als Busenfreund betrachteten Gefährten (IV, 174f.). 

4. Stationen wechselhafter Irrfahrt des heimkehrenden Odysseus  
Die als Nachspiel der Zerstörung Ilions erfolgten Überfall und Plünderung der 

kikonischen  Stadt Ismaros veranlasste den Ithakern ein verlustreiches Ende ihres 
kriegerischen Lebens (IX, 37–66). Die durch die dortige Niederlage Dezimierten 
wurden beim Maleia Kap auf ein stürmisches Meer vom erwünschten Kurs zur 
πατριδα γαιαν gewaltsam abgetrieben, und zwar anders als im Menelaos’ Fall. 

Gewaltige Winde trugen sie nach neun Tagen Fahrt in Gegenden jenseits der ihnen 
bekannten Oikoumene hinein. Am königlichen Hof in Scheria, Land der Phäaken, 
erzählte Odysseus der Reihe nach die Erlebnisse seiner 10 Jahre langen Irrfahrt, also 
zwei Jahre länger als diejenige seines Kumpanen Menelaos. Diese Erzählung nimmt 
in der Ökonomie des Epos einen medianen Platz: in medias res also gemäss dem 
poetologischen Begriff der antiken Theoretiker. Das sind die Gesänge IX-XIII, die 
inhaltlich durch die V-IX ergänzt werden, womit der narrative Kreis geschlossen 
wird. Der Hörer wird hierbei versetzt in eine – von unserem Standpunkt aus gesehen 
– mythisch-historische bzw. phantastische, sich jenseits geographischen Koordinaten 
befindenden Welt, in der die ihnen begegneten Mirabilia abwechselnd monstruosen, 
magischen, göttlichen und schliesslich einen utopischen Charakter aufweisen. Die 
auf Heimkehr eingestellten ehemaligen Städtezerstörer erleben nun Abenteuer, die 
sie zu αληται ανδρες, und zwar unfreiwilligen, verunsicherten und daher furchtsamen 
Exploratoren macht, die den ihnen jeweils zugestossenen Ungeheuerlichkeiten nicht 
gewachsen erscheinen. Von einer Station zur anderen sterben immer mehr von ihnen 
bis zum einzig verbliebenen Odysseus, denn nur ihm soll die „honigsüsse 
Heimkehr“ (νοστον μελιηδεα) beschert werden. Dies gemäss der Prophezeiung von 

Tiresias (XI, 100f.). Anders wohl als im „politisch inkorrekten“ Schwank von den 

zehn kleinen Negerlein! Wohl ähnlich den so vielen  bei der Überquerung der 
Saharawüste verdursteten, meistens drangsalierten und schliesslich im Mittelmeer 
ertrunkenen afrikanischen Flüchtlingen unserer Tage.  

Unter den Mirabilia gehören die Begegnung der Kyklopen und Lästrigonen 
(Buch IX und X), dann diejenige der Skylla und Charibdis (Buch XII) ins Gebiet 
eines imaginären Urmenschentums mit monstruosen Zügen. Zum Magischen würde 
die Begegnung der Lotophagen (Buch IX), dann der Magierin Kirke zählen, deren 
Eigenart sie zugleich dem Göttlichen zuordnen lässt. Im Mischwesen Sirenen, an 
denen die Ithaker vorbeifuhren, vereinigte sich das Magische mit dem Monstruosen. 
Dem Göttlichen wäre also zuerst Kirke, dann die Nymphe Kalypso zuzuordnen. Die 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
187 

Welt der Phäaken liesse sich dem Utopischen zuordnen. Ebenso die Äolus-Insel. Die 
Odysseus‘ Fahrt ins Totenreich soll in diesem Zusammenhang ausser Betracht bleiben.  

Bei den Begegnungen der Urmenschen und Monstern mussten die ehemaligen 
Krieger in Erfahrung bringen, dass ihnen angesichts der gigantischen Kyklopen und 
Lästrigonen (so gross wie  „Bergesgipfel“: X, 113) und des unsterblichen Wesens 

der Skylla die Werkzeuge des Krieges (πολεμηια εργα) zur Abwehr nicht mehr 

taugten, dass sie sich vor der übernatürlichen Gewalt solch Ungeheuer nur durch 
Flucht retten konnten. Oder aber durch List, wie bei der Blendung Polyphems. 
Gemeinsam ist allen drei Ungeheuerarten der Kanibalismus. Gleich bei der Landung 
bei den anscheinend am Festland lebenden Lästrigonen wie auch im Fall der 
Kyklopeninsel unternimmt der immer noch seines königlichen Standes bewusste 
Odysseus zuerst zu erkunden, wie es sich bei Ankunft in ein unbekanntes Land 
üblich sein sollte, „von welcher Art diese Männer sind“ (IX 174f. und X, 101f). Bei 

den Kyklopen tut er selber dies, bei den Lästrigonen schickt er Herolde voraus, um 
dem König des Landes seine Ankunft kundzutun. Auf der Kyklopeninsel bringt er – 
in der Annahme seines Empfanges im Geiste des „gastlichen Zeus“ (IX, 271) – 
kostbaren Wein von seinem Schiff als Gastgeschenk mit und wartet geduldig in der 
idyllisch-pastoral aussehenden Höhle auf die Rückkehr des unbekannten Gastgebers, 
dem er sich dann als achäischen Krieger selbst rühmend vorstellt, wobei er mit 
Gegengeschenken von jenem rechnet. Darauf bringt er auf schmerzhafte Weise in 
Erfahrung, dass er mit einem gesetzlosen und gottlosen Menschenfresser zu tun hat, 
dem die fremden Menschen lediglich als Nahrung, anscheinend als Leckerbissen 
gelten. Bei zwei Abendmahlen verzehrt Polyphem jeweils zwei von den Gefährten 
(IX, 288ff., 343ff.), während die zu tausenden auf die Ithaker stürzenden 
Lästrigonen ganze Mannschaften der Schiffe ausser desjenigen von Odysseus aus 
dem Wasser „zum Mahl gleich Fischen spiessten“ (X, 123f.).  

Die zwei Begegnungen mit den magischen Geschöpfen hätten den Ithakern 
auf andere, und zwar raffinierte Weise (angesichts der ersehnten Heimkehr) 
verhängnisvoll sein können. Die Landung bei den Lotophagen veranlasste ihnen 
die erste und zugleich die harmloseste überhaupt unter allen exotischen Peripetien. 
Dies im scharfen Kontrast also zur darauf unmittelbar folgenden Kyklopenepisode. 
Auch bei den Lotophagen unternimmt Odysseus im Geist seines königlichen 
Selbst-bewusstseins Herolde vorauszuschicken, um zu erkunden „was für Männer 

dort seien…“ (IX, 88). Ihr Empfang von den Lotos Essern ist gastfreundlichst, 
wobei die ihnen zum Verzehr angebotene Pflanze („honigsüsse Frucht“) sie 

dermassen selbst-entfremdete, dass sie die Heimat auf der Stelle vergessen liess, 
um bei den Einheimischen immer zu verbleiben, um gemeinsam mit ihnen Lotos 
zu pflücken und verzehren (IX, 96f.). Nur durch Gewaltanwendung konnten die 
süchtig Gewordenen unter vielem Weinen von ihren Gefährten fortgerissen, dann 
an den Mastschuh des Schiffs festgebunden werden (98f.). Man könnte in den auf 
diese Weise selbstentfremdeten Lotophagen Vorfahren der modernen 
Drogensüchtigen sehen. Poetologisch dürfte diese im mythischen Bereich 
angesiedelte Geschichte – bei all ihrer Knappheit – mit den von Dichtern wie De 
Quincey, Baudelaire und Tennyson thematisierten paradis artificiels der opium 
bzw. lotus eaters zusammen-gehören. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 188 

Eine weitere diesmal thanatische Selbstentfremdung blieb aber den Ithakern 
dank Kirkes Warnung erspart. Der bezaubernde Gesang der Sirenen pflegte den 
unwissenden Zuhörern nicht nur das Vergessen von „Ehefrau und unmündigen 

Kindern“, sondern auch ihre Tötung durch die unheuerlichen Mischwesen zu 
veranlassen, was die haufenweise liegenden Männerknochen augenfällig machte 
(XII, 39ff.). Dagegen vermochte selbst Odysseus nicht gefeit zu sein, so dass er 
befahl, fest an Mastschuh des Schiffs von seinen Gefährten gefesselt zu werden, denen 
er zuvor die Ohren mit Wachs sorgfältig verstopft hatte (XII, 47ff, 173ff, 195ff.). 

Der umfangreichere, mehrere Episoden zählende Station bei Kirke (X, 135–575 
und XII, 1–143) wohnt eine Komplexität inne, die sowohl mit der wechselhaften 
Eigenart Kirkes als auch mit dem nun in den Vordergrund erneut tretenden Kontrast 
zwischen Odysseus und seinen Gefährten zusammenhängt. So weist Kirke drei 
nacheinander folgende Gesichter auf: zuerst ist sie heimtückische und erbarmungs-
lose Magierin, dann göttliche Geliebte, schliesslich wird sie zur hellseherischen 
Mentorin und Wegweiserin des Odysseus bei dessen Fahrt zum Totenreich und dann 
bei dessen in Aussicht gestellter Heimfahrt. Die sich zuerst als bösartig listige Hexe 
benehmende, auf deren Gelände zahme Löwen und Wölfer zu sehen waren, 
verlockte die ithakischen Gefährten durch ihr schönes Aussehen und süssen Gesang 
ins Haus, wo sie jene mit köstlichen Speisen verwöhnte, in denen sie „böse Kräuter“ 

einmischte, die auf die Ithaker so wirkten „dass sie ihr Vaterland gänzlich 
vergassten“ (X, 236). Viel übler aber als der Lotosverzehr, verursachten jene 

Kräuter ihre Verwandlung in Schweine bei Aufbewahrung menschlichen Verstandes 
und Leidensfähigkeit. Auf den von Hermes (aus männlicher Solidarität?) in diese 
Trickserei vorher eingeweihten und vom demselben mit Antidot versehenen 
Odysseus konnte solche Zauberei nicht wirken, wobei er Kirke mit Waffengewalt 
zum Umdenken zwang: im πολυτροπος Odysseus erkannte sie nun demütig den 

einzigen Mann, der es schaffte, ihre Hexerei zu entkraften (317–29). Hiermit 
vermochte er anders als die früheren in Löwen und Wölfer verwandelten –

vermutlich ehemalige Freier- zu ihrem Liebhaber zu werden. (X, 323ff.). Im voraus 
hatte er die Göttin schwören lassen, gegen ihn nichts mehr Listiges zu planen 
(339f.). Nun dürfte die Analogie mit Brunhilde gewissermassen vertretbar sein, 
vorausgesetzt dass auch Kirke ihre Jungfräulichkeit erst als Geliebte eines Sterblichen 
verloren hätte, was nicht explizit zu sein scheint.  

Allerdings leitet die Verwandlung des Odysseus aus Zaubereiopfer in Liebhaber 
der Göttin die Wende zu Peripetien, die dem Register des Göttlichen zuzuordnen 
sind, was als dritte Hypostase des Phantastischen im Rahmen der Odysseus‘ Irrfahrt 

bezeichnet werden dürfte. Nun erlebte Odysseus vollends das dazugehörige Vergnügen: 
zuerst eine raffinierte Körperpflege durch die dames de compagnie der Kirke, dann 
ein ebenso genussliches Tischritual. Beides wird ebenso ausführlich wie farbvoll 
geschildert (X, 346–373). Hierbei kamen die Gefährten jedoch nicht zu kurz, denn 
sie ein ganzes Jahr lang in Saus und Braus lebten: „unendlich viel Fleisch 
schmausten und süssen Wein tranken“ (X, 466f., 476f.). Der Geniesser der 
gottähnlichen Lebensweise schien sein Heimweh vorläufig verdrängt zu haben, bis 
die trotz andauerndem Süssleben darunter stark leidenden Gefährten ihm auf eine 
ruppige Weise an die „durch Gottespruch bestimmte“ Heimkehr erinnerten: 

„Unglücklicher, (daimonie), denke nun endlich ans Land deiner Väter!“ (X, 470ff.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
189 

Unter dem Druck also herzzerreissender Klagen seiner Leute flehte er die Göttin 
„um Entlassung nach Hause“ an (482ff.). 

Der Aufenthalt bei der Nymphe Kalypso auf ihrer Insel Ogygia – die andere 
Station im Bereich des Göttlichen – ist gewissermassen eine vervollständigte 
Neuausgabe der Kirkeepisode. Vorausgegangen war diesmal die Landung auf 
Trinakria, wo die von Hunger getriebenen Gefährten die tabuisierten Rinder des 
Helios „auf törichte Weise“ verzehrt hatten (XII, 325–370). Demzufolge scheiterte 
endgültig die Fortsetzung ihrer Heimfahrt, denn das Schiff wurde durch einen 
fürchterlichen Sturm versenkt, wobei die ganze Mannschaft ertrank, da „ein Gott 

ihnen die Heimkehr nahm“ (XII, 405–20). Es überlebte nur Odysseus, dessen 
Selbstrettung und Aufenthalt in Ogygia wiederholt erzählt wird: am Hof der 
Phäaken von ihm selbst (VII, 254ff.), was er an weiterer Stelle ergänzt (XII, 405–

54), dann von Kalypso in ihrem Bericht an Hermes knapp und  aus ihrem 
Standpunkt zusammengefasst (V, 130ff.). So erzählt die Göttin, wie sie den „von 
Wind und Wogen Getriebenen gerettet, dann gepflegt und geliebt hatte“ (V 132f.). 
Darin liegt also ein  beachtlicher Unterschied zu den Umständen seiner Ankunft bei 
Kirke: bei dieser landete ein trotz grossteiliger Dezimierung seiner Gefolgschaft 
immer noch vornehm wirkender αναξ. Auf seinem mit Schätzen voll beladenen 

Schiff gab es immer noch seine Mannschaft. Er schaffte es von der Göttin anerkannt 
zu werden und ihr zu imponieren. Ans Ufer von Ogygia wurde ein dem Strandgut 
gleichender Schiffsbrüchiger durch die Wellen herangetrieben. Den Verwahrlosten 
pflegte die Göttin und eignete sich ihn mit der festen Absicht an, ihn nicht mehr 
loszulassen und zu ihrem  unsterblichen Gatten zu machen (V, 135ff.). Dadurch 
auch, dass er nun über keine materiellen Mittel verfügte, um fortzufahren, wurde 
ihm die Heimkehr aussichtslos. Dies war auch die Schlussfolgerung, zu der 
Menelaos, dann Telemach aufgrund des hellseherischen Berichts von Proteus 
kommen konnten (IV, 347ff. und 555ff.). Wie sah nun das Zusammenleben des nun 
an der Schwelle der Unsterblichkeit stehenden mit einer Göttin, zu der jedoch 
„keiner der Götter und keiner der Menschen kommen wollte?“ (VII, 246f.). Es 

wurde zu einer siebenjährigen Zweisamkeit, wobei Odysseus tagsüber wehmütig 
sich nach Heimat sehnend am Meeresufer bitterliche Tränen vergoss, denn „das 
süsse Leben zerrann ihn“ (V, 152). Hierbei genoss er allerdings köstliches, einem 
Sterblichen zustehendes Essen und Trinken am gleichen Tisch mit seiner Ambrosia 
verzehrenden und Nektar trinkenden göttlichen Geliebten: was ihr halal, das war 
dem Sterblichen immer noch haram. Nachts über leistete er Kalypso nur lustlos 
Beischlaf: „denn nicht mehr gefiel ihm die Nymphe“ (V. 153f.). Das war also ein 
der Zwangsehe ähnliches Dasein. Der durch Sättigunggefühl und Heimweh 
veranlasste seelische Überdruss beim Zusammenleben in Abgeschiedenheit mit 
einer standes-mässig höherer Partnerin ergab also die Schattenseite des ihm von der 
Göttin in Aussicht gestellten ewigen „Bleiberechts“ auf Ogygia (IX, 32f.). Hierbei 

brachte er im gleichen Geist wie früher Menelaos bezüglich seines Aufenthaltes im 
Ägypten gestellte Alternative wie folgt zum Ausdruck: „denn nichts so süss wie das 

Vaterland und die Eltern [sein kann]/ Selbst nicht dann, wenn einer ein üppiges 
Haus in der Ferne/ in einem fremden Land bewohnt, weitab von den Eltern“ (IX, 
34ff.). Die infolge der getroffenen Wahl auf ihn erwartende düstere Zukunft in der 
Heimat hatten ihm sowohl Tiresias als auch Kirke schon vorausgesagt: „Kehrst du… 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 190 

Heim auf fremden Schiff und triffst zuhause noch Unheil: Übermutige Männer, die 
Hab und Gut dir verzehren/ Dein gottgleiches Gemahl mit Brautgeschenken 
umwerben“ (XI, 114 ff. und XII, 140f.). Entlassung und Fortfahren ihres Liebhabers 
wurden jedoch der „listenreichen“ (δολοεσσα: VII, 245) Kalypso durch höhere 
Instanz, – d. h. auf Zeus’ Ukas unter Mitwirkung von Athene erzwungen (V, 99ff.). 

Eine ex machina göttliche Lenkung veränderte also gegen alle Erwartung das 
Schicksal des Protagonisten, wie so oft in den homerischen Epen.   

5.Transitländer auf der Irrfahrt des Odysseus 

5.1. Aufenthalt auf der utopischen Phäaken-Insel Scheria  

Die Fortfahrt des Odysseus zur Phäakeninsel Scheria ereignete auf eine viel 
bescheidenere Weise als bei seinem Abschied von Kirke: versorgt nun mit 
„göttlichen“ Kleidern, mit Wein und ausreichend Brot fuhr er nun auf einem 

mithilfe der Nymphe selbstgebauten Floss fort (V, 234ff., 264ff.). Nach mehrtägiger 
Navigation, als Ithaka bereits sichtbar war, brach wiederum ein vom rachesüchtigen 
Poseidon entfesselter Sturm an, der das Floss zerschlug, so dass der nun zum πτωχος 
gewordene heros wiederum nach einem noch mühsamerem Kampf mit der Wogen 
als früher ans felsige Ufer einer unbekannten Insel erneut splitternackt und äusserst 
strapaziert zu stranden vermochte. 

Die sich auf mehreren Gesängen erstreckende Erzählung der Ereignisse in 
Scheria betrifft den lediglich zwei Tage zählenden jedoch umstandsreichen 
Aufenthalt des Protagonisten auf dieser Insel. Hierbei wird veranschaulicht, was 
man sich unter einem teils idealen, teils utopischen Land vorstellen konnte, und 
zwar antizipatorisch zu jener der Nachwelt vorschwebenden Atlantis. Im Rahmen 
also eines knappen Zeitraums folgen mehrere stark differenzierte Momente grösser 
epischen Densität nacheinander. Der gestrandete, für eine Weile völlig auf sich 
selbst Angewiesene fand zuerst einen ihn gegen wilde Tiere schützenden Nachtlager 
(V. 473ff.). In der Morgenfrühe erwachte er voller Angst vor der ihm wildfremd 
erscheinenden Umgebung. Auch ahnte er noch nicht, dass ihm – anders als bei 
vorangegangen Peripetien – die aus dem Hintergrund wirkende Athene diesmal den 
Weg ständig ebnen würde, so zuerst durch die providentielle Begegnung mit der 
Königstochter Nausikaa, die ihm die Eigenart ihrer Heimat erklärte. Die 
ursprünglich aus Hypereia, in der Nachbarschaft der Kyklopen, stammenden 
Phäaken übersiedelten in jene Insel, die dermassen entfernt von der Rest der Welt 
lag, dass keine Menschen zu ihnen kamen „ausser Unglücksleuten und 
Verschlagenen“, die die Phäaken als gottesfürchtiges Volk empfingen und pflegten 

(VI, 5ff., 203–8). 
Allerdings leisteten sie jenen allen lediglich begrenztes Asyl, denn sie ungern 

Fremden zu ihnen kommen sahen (VI, 33f.). Diesen waren die Phäaken immer 
bereit auf ihren Schiffen Geleit zu schaffen, um sie ins Vaterland zu fördern. Dies 
„ohne Mühe und Kummer“ (VII, 76f., 151, 193). Demnach wäre Scheria eher als 
Transit- denn als Asylland der Migranten zu betrachten. Die Einwohner waren kein 
Kriegervolk, auch keine auf Seen fahrende Händler, die sie als gewinnsüchtig 
verachteten (VIII, 163f.), sondern ausserordentliche Matrosen, die mit ihren 
Wunderschiffen das Meer in alle möglichen Richtungen durchquerten, wobei sie alle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
191 

Weltgegende, so Euböa „als entfernteste von allen, mühelos erreichen konnten“ (VI, 

270ff., VII, 318ff.). Die Erklärung dazu grenzt wohl ans Utopische einer science 
fiction, die nach drei Millenien in der Ära der Weltraumfahrten und der künstlichen 
Intelligenz dem Gebiet der Realität bereits gehört: so waren die Schiffe der Phäaken 
schnell „wie Flügel oder Gedanken“ und steuerten sich selbst, denn „sie wussten 

von selbst die Gedankengänge“ der Matrosen; auch konnten sie nie beschädigt 

werden, da sie „eingehüllt in Nebel und Wolken“ fuhren. (VII, 36 und VIII, 558ff.). 
Das würdige Pendant solch fabelhafter Männer waren ihre Frauen, die als 
„Meisterinnen im Weben“ gelobt werden. An erster Stelle die Königin Arete, die 

gleich einer Göttin verehrt und Zwist auch unter den Männern schlichtete (VII, 66-9, 
108-29). Die göttlich erscheinende Schönheit Nausikaas versetzte Odysseus 
regelrecht in Extase (VI, 160ff.).  

Die Phäakenstadt war mit Mauern umringt und hatte einen Hafen, wo alle 
Schiffe untergebracht waren. Die Beschreibung des prachtvollen königlichen 
Palastes gehört ins Märchenhafte: so „Gesimse aus Glasfluss“, dann erzverkleidete 

Wände, goldene Türe mit silbernen Pfosten; in der Palasthalle standen goldene 
Knaben, die brennende Fackeln in den Händen hielten, um die Schmausenden 
nachtüber zu beleuchten; dort hielten goldene und silberne Hunde Wache für den 
König Alkinoos. Alles war dabei wie durchtränkt durch „Glanz wie von Sonnenlicht 

oder Mondschein“ (VII, 80–92). Vergleichbares findet sich wohl unter dem 
dauerhaften Einfluss Homers in etlichen epischen Produkten bis spät in der Reihe 
spätantiker und mittelalterlicher Fassungen des Alexanderromans. Ebenso 
beeindruckend ist die Beschreibung des Hofgartens mit allerlei spezifisch 
mittelmeerischen Obstbäumen und Gemüsesorten, die unabhängig von Jahreszeiten 
ebenso ertragreich blieben (VII, 113–33). Der geschilderte Betrieb am Hof und in 
der Volksversammlung an Stadtmarkt vermittelt das Bild einer harmonisch 
funktionierenden, durchaus im Wohlstand lebenden Gesellschaft, wo gemeinsam 
beraten und schliesslich vom König auch unter Beteiligung der Königin entschieden 
wurde. So mehrmals auch in der Angelegenheit von Odysseus (VII, 233ff., VIII, 
423ff., XI, 335ff.). Aus diesem utopischen Staatsbild konnten die Künste nicht 
fehlen. Die jungen Phäaken waren gute Athleten, vor allem im Rennen, und 
ausgezeichnete Tänzer, was Odysseus in Erstaunen versetzte (VIII, 110–31, 247ff.) 
Kulturhistorisch relevant erscheint die Schilderung der rhapsodischen performance 
des blinden Aeden Demodokos (VIII. 257ff.), in den die Nachwelt den alter ego 
Homers gerne gesehen hat Diesem wurde bei seinen beiden Auftritten der 
Ehrenplatz in der Palasthalle zugewiesen.  

5.2. Odysseus als Ehrengast der Phäaken 
Ausschlaggebend für die freundliche Aufnahme des Odysseus von den 

Phäaken war seine Begegnung mit Nausikaa und ihren Mägden am Meeresufer: da 
geschah – nach Baden und Bekleiden – seine wunderliche von Athene schlagartig 
bewirkte Verwandlung aus einem körperlich schwergeprüften Verschlagenen in 
einen jung und von strahlender Schönheit göttergleich aussehenden Mann, die im 
einzelnen beschrieben wird. (VI, 227–38). Dies veranlasste die darüber verdutzte 
Nausikaa sofort zu vermuten, eine derartige Verwandlung sei nur durch göttliche 
Fügung zustande gekommen (239f.). Ihr zweiter Gedanke war, dieser möge ihr zum 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 192 

geeigneten Ehemann werden und für immer bei ihnen bleiben (244f.). Daraufhin 
forderte sie ihn ohne weiteres sich zum Palast ihres Vaters zu begeben, denn dort 
würde er die besten (αριστοι) der Phäaken antreffen (VI 253f.). Unterwegs trat ihm 
die in Gestalt eines phäakischen Mädchens erscheinende Athene entegegen, die ihm 
den Weg zum königlichen Palast wies, wobei sie ihn zugleich vor der grundsätzlich 
fremdenabweisenden Haltung ihrer Landsleute warnte (VII; 32ff.) und riet ihm, sich 
an die Königin Arete hilfebetend zu wenden, um seine Heimkehr erreichen zu 
können (VII, 73f.). Dank „göttlicher Nebel“ konnte er ungesehen die Stadt 

durchqueren, in die Palasthalle eintreten, wo er auf Arete zuging und diese, ihre 
Knieen umarmend, um Geleit für seine Rückkehr in die Heimat bat. Die Haltung 
dann eines um Hilfe Flehenden einnehmend, setzte er sich in die Asche des Herds 
hin (VII, 139–153). Wie bei der Begegnung mit Nausikaa verblüffte seine plötzliche 
Erscheinung so stark die Versammelten, dass sie sich fragten, ob er nicht etwa eine 
vom Himmel hernieder steigende Gottheit sein könnte (VII, 198). Auf die Frage 
nach den Umständen seiner Ankunft erzählte er – ohne seine Identität zu verraten – 
lediglich die Kalypso Episode: seine Selbstrettung, den ihm von der Göttin 
erzwungenen Aufenthalt auf ihrer Insel, seine Sehnsucht nach der „süssen Heimat“ 
unterstreichend. Schliesslich schilderte er den Sturm, den ihn wieder zum 
Schiffsbrüchigen gemacht hatte, dann seine Landung auf Scheria und die 
Begegnung mit Nausikaa (VII, 243–302). Durch dies alles beeindruckt kam 
Alkinoos auf denselben Gedanken wie früher Nausikaa, indem er Odysseus, als 
Alternative zu seiner Heimkehr, die Heirat mit seiner Tochter und somit das 
Verbleiben bei ihnen – das Bleiberecht also – in Aussicht stellte: dies allerdings 
nicht gegen seinen Willen (VII, 309–16). Da Odysseus mantraartig auf sein 
Verlangen beharrte, ες πατριδα γαιαν befördert zu werden, berieten darüber das 
königliche Paar und ihre Hoflleute und trafen Vorbereitungen zur Heimfahrt des 
Gastes. Dies kam auch zur Kenntnis des auf dem Stadtmarkt versammelten Volks. 
Daraufhin wurden allerlei kostbare von mehreren Seiten freigebig gemachte 
Gastgeschenke angesammelt und zum Zeitpunkt der Abreise auf das Wunderschiff 
gebracht, das zur Heimfahrt des Odysseus bestimmt war (VIII, 385–440).  

5.3. Odysseus Ehrengast auf der Insel von Äolos 
Ihre Heimat hätten die Ithaker, infolge dem ihnen gewährten Beistand von 

Äolus, schnelligst und so gut wie unversehrt erreichen können. Die kurze Episode 
des Aufenthaltes in der ebenfalls als „Transitland“ anzusehenden „schwimmenden“ 
Insel des Äolus weist Gemeinsamkeiten mit Scheria der Phäaken auf. In der 
Reihenfolge der Irrfahrtperipetien wird diese Erzählung unmittelbar nach der 
Kyklopenepisode inseriert, mit der sie im scharfen Kontrast steht (X, 1ff.). Der dort 
in bester Harmonie mit seiner endogamen Sippschaft in einer mit Mauern 
umzingelten Stadt zusammenlebende Aölus ist mehr als ein privilegierter Sterblicher 
zu betrachten. Dem „Freund der unsterblichen Götter“ würde man eher ein 

dämonenhaftes Wesen zuschreiben, zumal  ihm der Kronide das „Walten der 
Winde“ anvertraut hatte (X, 2 und X, 21). Er bot Odysseus einen ehrenhaften dem 

αναξ gebührenden Empfang und liess ihn die Erlebnisse in Troja und diejenigen der 

heimkehrenden Achäer erzählen (X, 13ff.). Nach Odysseus’ Gesuch um 
„Entlassung“ war er ebenso bereit wie Alkinoos ihm die Heimfahrt mit märchen-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
193 

haften Mitteln zu ermöglichen, indem er dem heros einen ledernen Schlauch 
schenkte, in dem die „heulenden Winde“ fest gebunden waren (X, 19ff.). Wie 

bereits gezeigt, vereitelten Torheit und Gier der Ithaker das Gelingen ihrer 
Heimfahrt (X, 35–54).  

6. Die problematische Heimkehr des Odysseus 

Im Epos erfolgt die Heimkehr des Odysseus mitten in der angespannten, für 
das Schicksal der Laertiaden in Ithaka sehr bedrohlich gewordenen Lage. Zum einen 
hatte sich der Druck der Freier auf die Penelope ständig erhöht, zumal ihr jene die 
Entscheidung aufzwingen wollten, schliesslich einen von ihnen zum Gatten zu 
wählen, denn die Rückkehr des Odysseus erschien allen so gut wie unmöglich. Zum 
anderen bedeutete Telemach ein Hindernis für die Pläne der Freier, so dass sie 
versuchten, ihn zu beseitigen. In der Reihenfolge der Ereignisse (Gesänge XIII. bis 
XXIV.) werden zuerst das Aufwachen des Odysseus in ihm fremd anmutender Ithaka 
und die Begegnung mit Athene geschildert, die jenen in einen lumpigen, daher 
unkenntlichen Greis verwandelt, damit er auf listige Weise die Lage auf der Insel 
erkennen und die Tötung der Freier erfolgreich planen könnte.  

In allen darauffolgenden Momenten wird die Göttin den Laertiaden beistehen 
bald sie  beratend, bald aber sich direkt in die Vorgänge einmischend, was am Ende 
den Erfolg des Kampfes mit den Freiern ermöglichte. Schon vorher, in den 
Gesängen I. und II. hatte die Göttin Telemach sowohl in Ithaka als auch beim 
Auskundschaften in Sparta und Pylos betreut, indem sie bald die Gestalt von 
Mentes, Gastfreund von Odysseus aus Taphien, bald diejenige von Mentor, dem 
itakischen Gefährten desselben eingenommen hatte. Daraus hat Fénelon den Kern 
seines Bildungsromans Les aventures de Télémaque geschöpft.  

 Im Gesang XIV. folgt auf die Begegnung mit Athene der Aufenthalt des 
Odysseus beim getreuen Sauhirten Eumaios, dem er sich als verschlagenen 
kretischen Seeräuber vorstellt. In den Gesängen XV. und  XVI. wird zunächst die 
Rückkehr Telemachs aus dem Festland geschildert, dann seine Begegnung mit 
Odysseus, der sich von ihm erkennen lässt. Die ihnen vorschwebende Tötung der 
Freier betrachten sie angesichts derer grossen Zahl als schwerlich zu verwirklichen. 
Am Odysseus Hof sind die Freier bestürzt durch die Nachricht der Rückkehr 
Telemachs, zumal sie heimlich versucht hatten, ihn zu töten. Der ithakische Freier 
Antinoos wird von Penelope gerügt. Im Gesang XVII. trifft Telemach seine Mutter 
an und bringt ihr die Nachricht, Odysseus soll lebendig sein aber auf der Insel der 
Nymphe Kalypso gezwungen zu bleiben. Odysseus begibt sich zum Hof, unterwegs 
wird beschimpft vom Ziegenhirten Melantheus und wiedererkannt von seinem Hund 
Argos. Am Hof bettelt er bei den Freiern, denen er sich ebenfalls als kretischen 
Seeräuber vorstellt. Im Gesang XVIII. besiegt Odysseus im Faustkampf den ihn 
herausfordenden Hofbettler Iros, was die Freier sehr beeindruckt. Allerdings wird er 
unterschiedlich behandelt von den Freiern. In Anwesenheit der Laertiaden zeigt sich 
Penelope den Freiern in ihrer strahlenden Schönheit und rügt ihr unwürdiges 
Benehmen als Bewerber um ihre Hand. Daraufhin wird sie jedoch von diesen 
reichlich beschenkt. Odysseus wird von der Magd Melantho beschimpft und vom 
Freier Eurymachos verspottet. Im Gesang XIX. trifft Odysseus  zusammen mit dem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 194 

jetzt zuversichtlich gewordenen Telemach einige Vorbereitungen zum Kampf gegen 
die Freier. Nächtliche Beratung des Odysseus durch Athene. Er wird erneut 
beschimpft von der Magd Melantho. Von Penelope empfangen, stellt er sich auch 
ihr als herumirrenden Kreter vor und erzählt ausführlich über seine angebliche 
Begegnung mit Odysseus. Beim Fusswaschen erkennt ihn Eurykleia, der aber dieser 
streng befehlt, dies zu verschweigen. Beim erneuten Gespräch mit ihm schildert die 
bekümmerte Penelope ihre Zwangslage. Im Gesang XX. zeigt sich Odysseus besorgt 
über den bevorstehenden Kampf und über dessen Folgen. Er wird ermuntert von 
Athene, die verspricht ihm beizustehen. Schilderung des Tagesbetriebs am Hof. 
Odysseus wird erneut beschimpft vom Ziegenhirten, aber freundlich angesprochen 
vom Rinderhirten Philoitios, der sich den Laertiaden getreu zeigt. Dem Mahl der 
Freier als Bettler beiwohnend wird Odysseus grob behandelt von einem der Freier, 
dem gegenüber sich Telemach sehr kämpferisch zeigt. Die Gesänge XXI. und XXII. 
bilden einen Zusamenhang: von Athene veranlasst fordert Penelope die Freier zum 
Wettkampf mit dem Bogen von Odysseus, wobei sie ihnen verspricht, den Sieger zu 
ihrem Gemahl zu machen. Ausführliche Schilderung des Vorgangs. Nach 
Misserfolg der Freier bemächtigt sich Odysseus des Bogens, spannt ihn an, erreicht 
mühelos das Ziel und richtet den Bogen gegen die Freier, wobei er auch seine 
Identität preisgibt. Hiermit beginnt ein sehr ungleicher Kampf jedoch mit 
glücklichen Ausgang für die Laertiaden, als ihre Wurfspeere die Freier tödlich 
treffen, während diejenigen der Freier durch die Magie Athenes immer vereitelt 
werden. Es folgt das Massaker der Freier und der untreuen Dienerschaft. Der 
Gesang XXIII. wird fokussiert auf das Treffen des Odysseus mit Penelope. Das sind 
mehrere aufeinander folgende Momente einer retardierend erfolgten αναγνωρισις; 
Penelope zeigt sich zuerst durchaus ungläubig, dann misstrauisch und zögerlich, 
zumal sie Odysseus weder im lumpigen Greis noch im durch Magie strahlend 
gewordenen Mann wiederzuerkennen vermag. Nur ein besonderes lediglich ihnen 
beiden bekanntes und daher untrügliches Zeichen vermag sie zu überzeugen. Daran 
schliesst die Szene ihrer Intimität an, die zusammenfassende Erzählung der 
Peripetien durch Odysseus, der auch die Aussicht auf die ihm bevorstehende 
expiatorische lange Reise mit voraussichtlich gutem Ausgang erwähnt. Im Gesang 
XXIV. kommen die Seelen der Freier ins Hades‘ Haus an, wo sie Agamemnon 

antreffen, dem sie die Ereignisse in Ithaka erzählen. Agamemnon lobt Penelope und 
verflucht seine Frau. Odysseus und Telemach begeben sich in der Nacht fluchtartig 
ans Gut des Laertes auf dem Land. Odysseus stellt sich seinem Vater zuerst als einen 
Sizilianen vor, der angeblich Odysseus neuerdings begegnet sei, wobei Laertes fest 
an den Tod seines Sohnes glaubt. Darauf  lässt sich der Held anhand untrüglichen 
Zeichens von Laertes wiedererkennen. Odysseus befürchtet die Rache der 
Angehörigen der Freier. Diese trauern um ihre Toten, dann ziehen sie zum Kampf 
gegen Odysseus und seine wenigen Anhänger. Der Kampfausgang war jedoch im 
Himmel bereits beschlossen, zumal der Vater Zeus auf Athenes Veranlassung 
Eidesopfer seitens des Odysseus und hiermit Sühne und Befriedung der Ithaker 
beschlossen hatte. Daraufhin intervenierte leibhaftig die Göttin mitten im tobendem 
Kampf und erzwang den Ithakern die Implementierung des olympischen Ukases. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
195 

Der glückliche Ausgang der odysseischen Peripetien auf Ithaka ist 
ausschliesslich dem deus ex machina zu verdanken. Hierbei fungiert Athene bald als 
Superego des Helden, indem sie ihm im Traum oder im Wachzustand erscheint, ihn 
ständig berät und ermuntert; bald aber nimmt sie die Gestalt von vertrauten 
Gefährten des Helden ein und involviert sich direkt in die Handlung. Blendet man 
nun den entscheidend wirkenden göttlichen Beistand aus, so dürfte man sich drei 
einander ausschliessende Versionen der Episode auf Ithaka ausdenken, deren 
Ausgang nur düster hätte sein können.  

6.1. Die ausbleibende Heimkehr von Odysseus  

Dies dürfte die wahrscheinlichste von den dreien erscheinen. So glaubte der 
vom Hellseher Proteus unterrichtete Menelaos zu wissen, dass jener viele Tränen 
vergiessend mit Zwang auf der Insel von Kalypso gehalten wird, wobei er weder 
über Ruderschiff noch über Seefahrtgefährten verfügt hätte, um seine Heimkehr zu 
verwirklichen. Daraus ist zu folgern, dass ihm nichts anderes übrig blieb als zu 
versuchen, Ithaka aus seiner Seele zu vertreiben und resigniert in Zweisamkeit mit 
Kalypso ewig zu leben. Bis zum Eintreffen der Nachricht über Odysseus‘ Aufenthalt 

bei Kalypso hatte sein Tod für alle auf Ithaka als sichere Sache gegolten. Zweifel 
bestand nur bezüglich der Art und Weise, wie der Held seinen Tod gefunden hätte. 
Im Wortlaut Penelopes heisst dies eher neutral: „keiner weiss zu sagen, wo er 

zugrunde ging/ Ob auf dem festen  Land… ob im Meer in den Wogen der 
Amphitrite“ (III, 89ff.), während Eumaios dies viel derber ausdrückt, etwa wie 

Hamlet bei Shakespeare über den von ihm getöteten Polonius: „jenem rissen wohl 

schon die Hunde und hurtigen Vögel… die Haut… Oder ihn frassen die Fische im 
Meer (XIV, 132ff. und ähnlich 371, XXIV, 290ff.). Als einziger dachte sich nur der 
Rinderhirte Philoitios als Alternative zum Tod seines Herren sein „Umherirren mit 
Lumpen bedeckt“ (XX, 206). Ob Odysseus bereits tot war oder lebendig jedoch 

gezwungen von der Heimat fern zu bleiben, rechnete keiner mehr mit seiner 
Heimkehr. Dies meinten auch die Freier: „es ist ja klar, dass er nicht mehr nach 
Hause zurückkehrt“ (XX, 320ff). Im achten Jahr ihrer Umwerbung durch die Freier 

und nach misslungener Überlistung hatte Penelope keinen Ausweg mehr als sich mit 
einem von jenen zu vermählen: dies auf Drängen sowohl der zunehmend ungeduldig 
gewordenen Freier, die das Laertiadengut verprassten, als auch auf Drängen ihrer 
eigenen Eltern (XIX, 140–157ff.). Hierbei stand der Untergang des Hauses von 
Odysseus insofern kurz bevor, zumal die Freier die hinterhältige Tötung Telemachs 
und die Aufteilung seiner Güter untereinander planten. Hierbei schien der arrivierte 
Migrantensohn Antinoos, der aussichtsreichste von allen zu sein, zumal er auch die 
Herrschaft Ithakas an sich zu raffen strebte (XXII, 49ff.). Ein Teil der Dienerschaft 
des Hauses hatte sich bereits auf die Seite der Freier gestellt, so die Mägde, die 
Beischlaf mit ihnen trieben und das Geheimnis ihrer Herrin verrieten oder der 
Ziegenhirte Philoitios, der während des Kampfs den Freiern beistand. 

6.2. Odysseus Migrant in eigener Heimat  
Wir wollen nun von einer virtuellen Version der Heimkehr ausgehen, bei der 

Odysseus nicht als reichlich beschenkter Gast der Phäaken, sondern, wie sein 
kretischer alter ego, als ausgeraubter, der Versklavung knapp entgangener, alter und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 196 

lumpiger πτωχος heimkehrte und als solcher von niemand wiedererkannt werden 
konnte. Seine greisenhaftige Verwandlung durch Athenes Zauberstab entsprach 
wohl seinem biologischen Alter durchaus: „Lass ich dir schrumpfen die schöne Haut 
der geschmeidigen Glieder/ Tilge am Haupt die braunen Haare und leg einen 
Lumpen/ Um dich…“ (XIII, 397ff.). Solche Gestalt machte ihn sämtlichen auf 
Ithaka völlig unkenntlich, wie dies es später einer der Freier zum Ausdruck brachte: 
„Keiner von uns vermochte, dass es er war zu erkennen“ (XXIV, 158). Wir haben 
oben gesehen, dass Eumaios ihn nicht nur nicht mehr wiedererkannte, sondern ihn 
sogar als dreisten Lügner beschimpfte, als er von seiner angeblichen Begegnung mit 
seinem Herrn erzählte. Penelope erschien seine strahlende durch Athenes Zauber 
verjüngte Gestalt ebenso unkenntlich wie sein lumpiges Aussehen es früher war. Sie 
hielt dies nämlich für eine mögliche Täuschung durch irgend einen Sterblichen, 
zumal sie sein Aussehen beim Fortfahren aus Ithaka in ihrem Gedächtnis noch hatte 
(XXIII, 216 bzw. 175f.). Dies gilt auch im Fall des Vaters Laertes, dessen 
Verfassung und implizite auch das Gedächtnis immer noch in Ordnung waren. 
Keineswegs war also der veränderte Odysseus wiedererkennbar: weder in 
greisenhafter noch in jugendlicher Gestalt. Die Wiedererkennung durch den Hund 
Argos und die Amme Eurykleia hätten keinen überzeugen können.  

Seinerseits erlebte auch Odysseus bei seiner Ausschiffung in Ithaka eine 
völlige Entfremdung, indem er die ihm früher vertraute heimatliche Landschaft 
überhaupt nicht mehr wiedererkannte (XIII, 188). Wie schon oben gesehen flehte er 
durchaus verängstigt die ihm incognito begegnende Athene an, ihm darüber 
Bescheid zu sagen: „Freund, dass ich dich zuerst in diesem Lande hier treffe… Wie 
heisst das Land und das Volk und die Männer…“ (XIII, 228ff.). Nach 20 Jahren 
Fernbleiben hätte sich alles so stark verändern können? Oder versagte nun sein 
Gedächtnis?.Auf ähnliche Weise erkannte Ignota – im Pirandellos Stück – den Ort 
ihrer früheren Existenz nicht mehr wieder, so dass sie dort vier Monate lang zum 
Akklimatisieren brauchte.  

Was nun die ausschliesslich Penelope bzw. Laertes oder Eurykleia bekannten 
Zeichen einer untrüglichen Wiedererkennung (das von Odysseus gebastelte Bett 
bzw. die Narbe am seinen Körper) anbetrifft: die Erinnerung auch an solch feste 
Dinge dürfte mit der Zeit entweder verschwommen oder aber erloscht worden sein: 
im Pirandellos Stück wandelte Ignotas untrügliches Muttermal von der linken auf 
die rechte Körperseite und war anders gefärbt als früher… Wie subjektiv, 
schwankend und widersprüchlich, daher unzuverlässig das Menschengedächtnis 
auch im Fall nahestehender Personen sein kann, wird durch den nach dem ersten 
Weltkrieg viel Aufsehen erregenden Fall der falschen Anastasia Romanovna 
dokumentiert. Lediglich wenige Jahre nach dem Ende des Bürgerkriegs in Russland 
vermochte eine Schwindlerin (polnische Obdachlose in Berlin), ernst genommen zu 
werden in ihrer Behauptung, sie, als Tochter von Nikolaus II., hätte durch ein 
Wunder das Massaker der Zarenfamilie überlebt. Dies wurde nicht nur von Leuten 
der kaiserlichen Entourage, sondern auch von einigen Familienmitgliedern 
akzeptiert. Im umgekehrten Fall von Odysseus war seine Unkenntlichkeit in Ithaka 
ebenso verständlich. Auf ähnliche Weise musste sich ins Schicksal eines clochard 
der ehemalige Oberst Chabert, der Protagonist der gleichnamigen Erzählung von 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Irrwege und Leiden odysseischer Migranten und ihre Rekurrenz in unserer Zeit 

 
 

 
197 

Balzac, ergeben. Bei seiner nach mehreren Jahren erfolgten Heimkehr war sein 
Aussehen  wegen erlittener Kriegsverwundungen unkenntlich geworden.  

In seinem Zustand hatte also der verschlagene Odysseus keine Chance mehr, 
in seiner Heimat wiedererkannt zu werden und somit keine andere Wahl als sich 
damit abzufinden und als anderer Outis, wie er sich in der Kyklopenepisode nannte, 
ein kümmerliches Dasein auf Ithaka zu fristen. Wie sonst „viele leiderprobte 
Fremde“ (XIX, 379), die dort vor ihm gelandet waren. Als solcher hatte er nötig, ein 
möglichst low profile – gemäss der Empfehlung Athenes in Scheria – anzunehmen, 
um sich eine existenzielle Nische zu verschaffen: Nahrung und Schlafstätte bekam 
er zuerst bei Eumaios, dann am Hof, wo er der wechselhaften Laune der Freiern 
ausgesetzt war. So schaffte er es als Mitleid erregender Bettler „einen ärmlichen 

Stuhl, einen winzigen Tisch an der Schwelle des Speisesaals, dazu ein Teil vom 
Eingeweide und einen Becher Wein“ zu bekommen (XX, 257ff.). Im Vorhaus wurde 
ihm auf Penelopes Befehl die Schlafstätte eingerichtet. Gegenüber den Freiern 
zeigte er sich bereit, seine Tauglichkeit für körperliche Arbeit unter Beweis zu 
stellen (XVIII, 366ff.). Nach seinem Sieg über den von allen als lästig empfundenen 
Iros hatte sich seine Lage verbessert, zumal er den Freiern, vornehmlich dem 
Antinoos hiermit imponieren konnte. Als Belohnung wurde er mit gutem Fleisch 
versorgt und konnte sich den Platz etwa eines Hofbettlers am Eingang der Halle 
sichern. Hierbei hätte er die Gunst des Antinoos gewinnen können, desjenigen also 
die die meisten Chancen hatte, zum Mann Penelopes und αναξ in Ithaka zu werden.  

6.3. Die Laertiaden hätten den Kampf gegen die Freier verloren  

Die dritte virtualiter abweichende Version der Heimkehr von Odysseus hätte 
erst mit der Kampfhandlung der Laertiaden gegen die Freier beginnen können, 
wobei ihr Sieg ohne den entscheidenden Beistand der Mitstreiterin Athene als schier 
unmöglich gewesen wäre. Wir haben bereits erwähnt, wie Telemach schon bei 
seiner ersten Begegnung mit Odysseus Zweifel am Gelingen ihres beabsichtigten 
Unterfangens angesichts der gewaltigen Kräftedisproportion zeigte, die auch an 
jener Stelle aufgeführt werden: auf einer Seite die zwei Laertiaden, zu denen sich 
später die zwei getreuen Hirten gesellten, auf der anderen „unzählige Bösgesinnte“ 

(XVI, 121f.) aus allen benachbarten Inseln. Aus der Aufzählung Telemachs ergaben 
sich viele Dutzende von Freiern mit ihrem jeweiligem zahlreichen Gefolge von 
bewaffneten Dienern. Von grosser Sorge wurde selbst Odysseus am Vorabend des 
Kampfes vor dem Einschlafen überfallen: „wie er am besten Hand anlege… er allein 
gegen viele“ (XX, 27ff.). Die Kampfvorbereitungen, die Bogenprobe und die ersten 

Momente der Schlacht verliefen ohne jegliche Intervention der Göttin vorerst zur 
Gunst der Laertiaden, die durchaus selbstständig handelten, so dass alles in Grenzen 
des Realen und Möglichen vor sich ging. Dann kam aber für sie der  kritische 
Moment, als der Verräter Melantheus hinter ihren Rücken die Freier mit Speeren 
und Schildern versorgte. Beim Gegenangriff der um ihr Leben verzweifelt 
kämpfenden immer noch zahlreichen Freier, unter denen sich die Tüchtigsten noch 
befanden und mutig kämpften, verlor Odysseus seinen Mut: „da lösten sich Kniee 
und liebes Herz des Odysseus/ Als er sie sah sich rüsten und mit den Händen die 
langen/ Lanzen schwingen…“ (XXII, 147). Darauf wurden die Freier zuversichtlich 
und rechneten bereits mit der Tötung der Laertiaden und mit der Aufteilung ihrer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Alexandru CIZEK 

 198 

Güter untereinander (XXII, 214ff.). Den Laertiaden wäre also ein sie vernichtendes 
Kampfende unausweichlich gewesen. Sie wären durch die auf sie hingeschleuderten 
Speeren der Freier getötet worden: an erster Stelle sollte Odysseus fallen, den die 
Freier als den einzigen Gefährlichen beurteilten (XXII, 253ff.). Der dank göttlicher 
Hilfe errungene Sieg war jedoch nicht die letzte Hürde, die zu überwinden war. 
Geistesgegenwärtig erkannte Odysseus, dass sie für die Tötung der „Ithakas Stütze“ 

ihren vielen Angehörigen Rechenschaft zu geben hätten (XXIII, 121f.). Blutrache 
also. Dank seines klugen Einfalls konnten die sich draussen befindenden Ithaker über 
das Geschehene vorläufig in die Irre geführt werden, so dass die Laertiaden und ihre 
getreuen Hirten fluchtartig in der Nacht aus der Stadt zum Gut des Laertes hinunter 
gehen konnten. Nun hätten sie alle wie der Seher Theoklymenes durch 
Selbstverbannung aus Ithaka der Blutrache entkommen können. Sie hätten bei 
Menelaos in Sparta freigebiges Asyl finden können, wie dieser Telemach gegenüber in 
Aussicht gestellt hatte. Daran dachte aber Odysseus nicht, sondern liess sich auf einen 
ebenso wie früher ungleichen Kampf mit den zahlreichen Rache suchenden 
Angehörigen der Getöteten ein, die voller Wut von Versöhnung nichts hören wollten 
(XXIV, 43ff. und 464ff.). Wie gezeigt war aber der Kampfausgang bereits im Himmel 
beschlossen und der leibhafte Eingriff Athenes erzwang die Befriedung der Ithaker. 

The Eternal Ulysses:  
The Wanderings and Suffering of Migrants in Odyssey and Nowadays 

South-Eastern-Europe and the Mediterranean area have always been marked by 
migrations both at the individual and collective level, due to poverty and famine, war, 
deportation and all manner of oppression. In the last century migration was huge because of 
the Second World War. Nowadays, migrants from the third world desperately try to penetrate 
into the European “fortress” in order to get the status of asylum seeker. Generally migrants 

take risks that can be fatal or could cause endless itinerancy. Once accepted in another 
country, they must face another hardship, namely professional and social integration. 
Besides, longing for one’s country is a serious hindrance even for those who succeed to 

achieve at both levels because nostalgia begets phantasmas. Either way, the return of the 
migrant is dubitable. The current mass migration in the Mediterraneean regions could be 
seen as a recurrence of actions that took place in Homer’s time. In an exemplary manner, this 

poetic narrative capitalizes for posterity on circumstances, itineraries and destinies specific 
of  the primordial migration in that territory. In my article I have suggested a reinterpretation 
of Homer’s epic text starting from faithfulness to the literal text in order to bring forward 

broad associations and similarities between such documents we have of past and current 
European migration. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.213 (2026-01-06 18:58:47 UTC)
BDD-A28914 © 2018 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

