
SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

87 
Vol. 1 No 1 (2018) 

ADAPTARE ȘI IMITAȚIE 

ÎN ROMANELE NO TIME LIKE THE PRESENT, DE 

NADINE GORDIMER 

ȘI VREMEA MINUNILOR, DE CĂTĂLIN DORIAN 

FLORESCU 
 

ADAPTATION AND MIMICRY IN THE NOVELS 

NO TIME LIKE THE PRESENT, BY  

NADINE GORDIMER AND VREMEA MINUNILOR,  

BY CĂTĂLIN DORIAN FLORESCU 
 

 

 Simina PÎRVU 

Universitatea de Vest din Timișoara /  

West University of Timișoara 

 

Personal e-mail: siminapirvu@yahoo.com 

 

 

Abstract: In a series of lectures in 1994, Nadine Gordimer remarks the different 

status of Africa which is no longer at the edge of the empire, but on the contrary, in 

the center of it. In this respect, post-apartheid Africa has rebuilt its national identity 

on the background of global events that write universal history, offering citizens the 

chance to escape their country's constraints and bring important key elements in the 

globalization process. 

Thus, replacing apartheid themes in a new country is an extreme task by the 

applicant. Some of the favourite subjects of the “old guard” are the following: the 

importance of multiculturalism in post-apartheid South Africa, the writer's status, 

vulgarisation of violence due to mass-media, reconciliation with a violent past and 

their economic and cultural implications, the fight against AIDS, sexual 

emancipation, globalization and loss of cultural and national identity, uprooting, 

migration and economic exile which replaced major pre-existing concerns about 

violence, racial and gender discrimination, the relationship between literature and 

politics, or the role of ethics in literature. 

The same situation can be applied to eastern countries. Even though they 

were not “postcolonial” in the classical sense of the term, applicable to  the former 

British, French, Spanish, Portuguese or Dutch colonies, the “post-communist 

transition ”through which they passed included the disarmament of a certain 

political and economic “occupation”. 

People had to adapt to the new order, to the new reality, which was a 

complex process, a difficult one that implied, many times, exile.  

Therefore, the purpose of my argument is to present what consequences can 

occur at the psychological level because of the attempt of adaptation of the 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

88 
Vol. 1 No 1 (2018) 

characters to the new social and political order, by imitation, postcolonial and 

post-communist context. And here comes the question: does imitation facilitate 

adaptation? Although the logical answer would be yes, we will notice, by discussing 

the two texts, exactly the opposite. 

Keywords: South Africa, adaptation, imitation, violence, relocation. 

 

 

Africa postcolonială și-a reconstruit identitatea națională pe fondul 

evenimentelor globale, oferind cetățenilor șansa să scape de constrângerile 

țării lor și să aducă elemente esențiale importante în procesul globalizării.  

Astfel, apare necesitatea înlocuirii temelor ce privesc apartheid-ul cu 

altele: importanța multiculturalismului în Africa de Sud post-Apartheid, 

ușurința cu care mass-media tratează violența, reconcilierea cu un trecut 

violent și implicațiile economice și culturale ale globalizării, lupta împotriva 

SIDA, emanciparea sexuală, globalizarea și pierderea identității culturale și 

naționale, dezrădăcinarea, migrația și exilul economic. 

Același fenomen s-a întâmplat și în Europa de Est, în cazul fostelor țări 

comuniste, datorat, într-o anumită măsură și înclinației postmodernității către 

„recuperarea tuturor diversităților, a tuturor marginalităților” (Lefter 2001: 

118), când „provinciile au șansa unei până acum nesperate puneri în valoare” 

(Lefter 2001: 118). 

Aceste teme le întâlnim la Nadine Gordimer, scriitoarea africană care 

prezintă în romanele sale opinia personală asupra unei Africi de Sud de 

tranziție, dar și la Cătălin Dorian Florescu, dacă ne referim la spațiul est-

european, acesta din urmă povestind despre împrejurările legate de plecarea 

definitivă a familiei sale din România, despre realităţile dintr-o ţară 

scufundată în bezna ceauşismului şi despre speranţele şi temerile oamenilor 

tracasaţi de un sistem care a produs cele mai incredibile strategii de 

supravieţuire. 

Nadine Gordimer, în No time like the present și Cătălin Dorian 

Florescu, în Vremea minunilor scot în evidență consecințele la nivel 

psihologic ale încercării de adaptare a personajelor la noua ordine socială și 

politică, prin imitație, în context postcolonial și postcomunist. Adaptarea (cf. 

Bhabha 1994) se află în relație cu încercările personajelor de a avea o viață 

mai bună, ce ar presupune, prin prisma celor două romane în discuție, o 

schimbare majoră de mentalitate, în primul rând.  Protagoniștii provin dintr-

un sistem opresiv, ce le-a afectat modul de a gândi și ei trebuie să găsească 

soluții pentru a se adapta în noua societate, fiind un proces complex și 

îndelungat, căci „mintea poate fi colonizată mai eficient și de durată decât 

teritoriile” (Ștefănescu 2012: 38). Și de aici se ridică întrebarea: imitația 

facilitează adaptarea? Deși răspunsul logic ar fi că da, vom observa, 

discutând cele două texte, exact contrariul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

89 
Vol. 1 No 1 (2018) 

Romanul No time like the present prezintă viața unui cuplu: Steve, fiul 

alb al unei evreice și al unui tată creștin, ce predă chimia la o universitate și 

Jabulile (Jabu), fiica iubită a unui preot metodist Zulu, care a înfruntat 

tradiția oamenilor săi pentru a o trimite în altă țară să studieze. Acolo, în 

Swaziland, l-a cunoscut pe Steve și s-a căsătorit cu el, amândoi luptând 

împotriva Apartheid-ului. Acum trebuie să decidă unde să trăiască și să 

călătorească, ce slujbă să aleagă, unde să-și trimită copiii la școală. Steve nu 

mai lucrează ca și chimist industrial în gherilă, ci ca lector universitar la 

departamentul de chimie al unei universități locale. Jabu devine avocat cu o 

firmă care reprezintă negrii în disputele de proprietate. Steve și Jabu refuză 

să devină lacomi și corupți ca foștii lor tovarăși. După ce au muncit atât de 

mult pentru a instaura democrația, ei consideră stabilitatea fragilă amenințată 

de sărăcie, șomaj, SIDA, scandal guvernamental, loialități tribale, alegeri 

contestate și afluxul de refugiați din alte țări africane. 

Firul narativ al cărții îi prezintă pe cei doi într-o Africă de Sud liberă, 

când iau decizia de a se muta într-o casă din suburbii, împreună cu fiica lor, 

Sindiswe, „primul descendent al unei noi ere” (Gordimer 2013: 19). La 

început, legătura lor era interzisă, ea fiind de culoare, iar el alb, însă, acum, 

căsătoria lor este legală. Lupta pentru libertate s-a încheiat, însă acum începe 

lupta pentru a găsi cum să se adapteze libertății. Este o lume nouă și 

adaptarea nu este ușoară, căci țara are probleme, toate încercările lor 

transformându-se într-un proces de imitație (cf. Bhabha 1994) a vechilor 

structuri. Imitația a existat încă din perioada colonială, la nivel politic și 

social, mai ales dacă ne referim la celălalt (cf. Bhabha 1994), un celălalt 

diferit, care atrage și care a dus la existența unei societăți sud-africane 

hibride. 

Romanul este despre încercarea de adaptare a lui Steve și Jabu, precum 

și a foștilor lor tovarăși la această libertate, la noua lor viață în suburbii, 

precum și despre transformarea lor din revoluționari dedicați în oameni care 

acceptă sistemul. Cei doi au renunțat la statutul de proscriși pentru cel de 

membri respectabili ai societății și se confruntă cu alte probleme, mai puțin 

critice, ale noii existențe de clasă de mijloc: unde să locuiască și unde să 

călătorească, ce loc de muncă să aleagă, câți copii să aibă și la ce școală să îi 

trimită, cum ar trebui să se îmbrace Jabu la ceremonia de bar mitzvah a 

nepotului său. Această comunitate a suburbiilor – veteranii din luptă, 

prietenii gay – reprezintă un microcosmos al acelei națiuni în tranziție. 

Jabu și Steve mereu au pus pe primul plan datoria față de societate, în 

detrimentul vieții personale, fiind supraviețuitorii unor vremuri în care 

„familia nucleară nu era, nu putea fi, unitatea umană definitorie” (Gordimer 

2013: 99 – traducerea noastră). Însă acum se întreabă dacă merită să 

aibă„viața normală, cea care n-a fost niciodată” (Gordimer 2013: 41 – 

traducerea noastră), în care latura personală să aibă întâietate (Gordimer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

90 
Vol. 1 No 1 (2018) 

2013: 216), ce presupune libertatea de   a-ți urma visurile, de a trăi mai bine, 

de a fi fericit. 

În perioada  luptei, Steve și Jabu știau exact cine sunt și ce fac; dar, 

acum că bătălia s-a terminat, identitatea și motivele alegerilor lor sunt mult 

mai puțin clare. Steve și Jabu cunosc foști camarazi care, sub noul regim, au 

devenit exact genul de oameni pe care mereu i-au disprețuit: lacomi, corupți 

și se întreabă cum de acești oameni au uitat pentru ce au luptat, devenind 

imitatorii celor dinainte. După ce au luptat pentru a instala democrația, ei îi 

văd stabilitatea fragilă amenințată de sărăcie, șomaj, SIDA, scandal la nivel 

guvernamental, alegeri contestate și un flux de refugiați din alte țări africane. 

Toate acestea îl determină pe Steve să ia în considerare  plecarea în 

Australia, perspectivă ce îi face pe cei din familie și din comunitate „să re 

gândească ceea ce înseamnă să vină dintr-un loc, să aibă rădăcini, să aibă o 

miză în viitorul unei națiuni‟ (Prose2012 – traducerea noastră). 

Pseudo-exilații sunt sud-africani care sunt forțați să găsească refugiu în 

interiorul țării lor. Lumea lor este definită prin relocare, singurătate și 

nostalgie, pe măsură ce „țara lor imaginată” este plasată în afara contextului 

realității. Comunicarea este împiedicată fie de incapacitatea lor de a vorbi 

aceeași limbă, fie de incapacitatea lor de a înțelege regulile a ceea ce 

consideră alții marginali și de a se adapta la lumea lor. După cum observă 

Homi Bhabha (1994: 82), pielea este „principalul semn al corpului”, 

indicatorul celuilalt considerat „aproape același, dar nu destul” (Bhabha 

1994: 89) și se corelează cu aspectul social, identitatea rasială și culturală a 

Sinele și a Celuilalt. 

Țara a devenit independentă, însă nu are resursele și cunoștințele 

necesare pentru a gestiona situația, perpetuând aceleași structuri de putere. 

Politicianul postcolonial este un politician corupt, ipocrit, care își urmărește 

propriile interese, care nu poate să scape de procesul de imitație, ceea ce 

generează frustrare în rândul celor care au luptat pentru dreptate. De aceea se 

naște și dorința de a pleca, de a părăsi acel spațiu, Steve, crezând că vor avea 

o viață mai bună în Australia, imitând stilul de viață al acelor oameni. Cei 

doi se întreabă cât mai pot sta într-o țară în care președintele cheltuie 

milioane de dolari pentru alegeri și petreceri, în timp ce oamenii nu au unde 

locui, aducând în discuție, astfel, întrebarea postcolonială despre 

„transferabilitatea lui acasă”. Conceptele de „loc” și „acasă” (Caraivan 

2017) sunt, de asemenea, analizate de Nadine Gordimer în legătură cu 

subiecte legate de exil și relocare, boală și violență. Johannesburg și 

suburbiile sale, localitățile și sălbăticia veld-ului sunt prezentate ca situri 

fructuoase în ficțiunea post-apartheid pentru a studia și înțelege cultura 

orașelor și conservarea mediului natural. Violența în procesul de tranziție de 

la apartheid la perioada post-apartheid și procesul de reconciliere cu trecutul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

91 
Vol. 1 No 1 (2018) 

violent al societății sud-africane este una dintre temele favorite în scrierile lui 

Gordimer. 

Decizia celor doi de a se muta este însoțită de vină și de îndoială: este 

bine să își dorească o viață mai bună acum, când lupta s-a încheiat și 

condițiile de viață încep să se îmbunătățească, cel puțin pentru cei cu o 

educație bună? Dar ce se va întâmpla cu cei pe care îi lasă în urmă? Nu ar 

vrea să își abandoneze tovarășii, dar  nu toată lumea este capabilă să țină 

pasul cu cerințele vieții economice moderne și mulți nu primesc o șansă 

reală; țara e  departe de a obține egalitatea de șanse, există rasism.  

Dar asta nu este totul. Dificultățile au de-a face și cu lipsa teribilă de 

infrastructuri fizice și sociale. Steve, un chimist industrial, obține poziția de 

profesor asistent și se confruntă cu realitatea tristă că, în ciuda accesului la 

educația universitară, majoritatea studenților negri nu fac față, din cauza 

standardelor scăzute ale școlilor din timpul apartheid-ului. Caută soluții, ce 

ar trebui să facă – să coboare standardele sau să îmbunătățească predarea? În 

cele din urmă, soluțiile se află undeva la mijloc și se fac, mai degrabă, pe 

motive pragmatice, decât pe principiu, ținând cont că în Africa de Sud post-

apartheid, profesorii sunt puțini. 

Procesul de adaptare, respectiv imitație, este unul complex și de durată, 

începând cu mutarea. Decizia de a părăsi Glengrove Place nu a fost ușoară, 

căci acela a fost locul care i-a primit atunci când nu li s-a permis să fie 

împreună (Gordimer 2013: 15).Gordimer se axează pe observarea căsniciei 

lor, pentru a examina modul în care o relație care a depășit pericolele 

revoluției se va ridica la provocările libertății, deoarece, în lumea plină de 

principii a foștilor revoluționari, o viață nouă, în alt loc, e considerată o 

promisiune pentru ceva mai bun, dar și o trădare. 

Deși se văd venind la școală și elevi negri, „fiii unei noi clase de 

mijloc” (Gordimer 2013: 199 – traducerea noastră), noua ordine aduce cu 

ea, din nou, discriminarea, de parcă a fost uitată lupta dusă, cei care au o 

situație bună devin xenofobi, îi desconsideră pe cei care nu au posibilități, 

apare ideea de Celălalt (cf. Bhabha 1994), asta fiind posibil tot prin 

încercarea de a se adapta, prin imitația, conștientă sau nu, a colonizatorilor: 

„Ei nu sunt Frații acum, ei sunt Străinii” (Gordimer 2013: 203 – traducerea 

noastră), spune un coleg de-al lui Steve despre refugiați. 

Influența occidentală se manifestă pe toate palierele, chiar și în viața 

cotidiană: Sindi ascultă Michael Jackson, vrea telefon mobil, merge cu 

colegii la McDonalds, bea Coca-Cola,la școală copiii joacă rugby, Jabu 

adoptă o altă ținută vestimentară, până și Wethu, femeia tradițională, intră în 

acest cerc vicios al imitației (se uită la televizor, folosește mașina de spălat 

vase); un bărbat din satul lor este îmbrăcat în costum și are pantofi la modă. 

La acestea se adaugă dorința de aliniere la standardele occidentale și în ceea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

92 
Vol. 1 No 1 (2018) 

ce privește educația: Jabu a fost trimisă să studieze în altă țară, fiul lui 

Jonathan studiază și el în Londra, unde se va și stabili, în cele din urmă. 

Însă punctul maxim al acestui proces de imitație îl reprezintă faptul că 

Jabu, tatăl ei, chiar și Wethu vorbesc limba engleză, chiar și atunci când sunt 

doar ei, deși Baba consideră că „este regretabil faptul că folosim limba 

opresorului pentru a vorbi pentru libertatea noastră”, folosind vorbele lui 

Gandhi (Gordimer 2013: 37 – traducerea noastră). Steve predă în limba 

engleză, copiii lor vorbesc limba engleză și, într-una din discuțiile lor, se 

ridică întrebarea: „este oare limba engleză ca intrarea noastră în lume 

supraviețuirea colonialismului? Mulți dintre noi, negrii, așa o văd” 

(Gordimer 2013: 336 – traducerea noastră). 

Au ajuns chiar să se simtă ei înșiși străini - „El și ea sunt străini acolo. 

Chiar și ea. Pielea neagră nu este îndeajuns” (Gordimer 2013: 194 – 

traducerea noastră) – ceea ce a ușurat decizia de a pleca, deoarece ei și-au 

dorit o țară liberă și prezentul nu este așa cum îl vedeau ei. Pe zi ce trece, ei 

observă cum clasa socială se schimbă, veteranii luptei vor fi înlocuiți, totul se 

va schimba, căci „prezentul nu durează” (Gordimer, 2013: 319 – traducerea 

noastră) și „este o consecință a trecutului” (Gordimer, 2013:411 - traducerea 

noastră). Până și copiii îi par lui Steve copii „în a căror concepție a existat 

credință într-un prezent care nu a venit” (Gordimer 2013: 381 – traducerea 

noastră). Există provocări peste tot, la fiecare pas, la fiecare decizie. Dar 

Steve și Jabu încep să se afle de cealaltă parte a chestiunilor care au fost 

odată atât de clare, sunt ei dispuși să întoarcă privirea în timp ce politicianul 

pe care l-au susținut este acuzat de viol? Un compromis conduce la altul.  

În final, după ce a oferit adăpost unui imigrant ilegal și după ce fiica lui 

și-a exprimat decizia de a nu pleca fără doică, Steve își dă seama că 

emigrarea nu este o soluție. Deși nu este negru și, pentru el,acasă nu are o 

însemnătate așa mare cum are pentru Jabu, asta nu îl face mai puțin sud-

african, simte că aparține acelui loc, împărtășind, parcă, opinia lui Wethu că 

„fiecare trebuie să rămână în țara lui pentru a îndrepta lucrurile, nu să fugă” 

(Gordimer 2013: 205 – traducerea noastră). 

Într-unul dintre  interviurile date la apariția cărții, Nadine Gordimer 

explică titlul romanului, No time like the present, care are o dublă 

semnificație: pe de o parte, luând în considerare vorbele tatălui lui Jabu 

spuse ei și elevilor săi, se referă la faptul că  „nu putem aștepta la nesfârșit o 

viață mai bună; nu există timp mai bun decât cel prezent pentru a face ceva”, 

iar pe de altă parte, „nu există timp mai bun decât prezentul, pentru că nu am 

mai trăit niciodată așa” (cf. Sankaree Govender 2014– traducerea noastră). 

 

Bazându-se pe același concept, cel al adaptării, al speranței într-o viață 

mai bună, romanul lui Cătălin Dorian Florescu, Vremea minunilor, începe în 

aceeași notă: „mai devreme sau mai târziu, plecăm noi din balamucul ăsta” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

93 
Vol. 1 No 1 (2018) 

(Florescu 2013: 8), cu o coordonată spațială, granița, asociată ideii de 

libertate. Personajele, tatăl, mama și fiul, sunt pe punctul de a fugi din țară, 

trăind cu teama că nu vor reuși. Apoi, firul narativ ne duce în anii anteriori 

acestui episod, în plin comunism văzut prin prisma unui băiat de zece ani, 

Alin, ce suferă de o boală rară. Personajul principal al romanului este, de 

fapt, tatăl copilului, care reușește, în cele din urmă, să scape de restricțiile 

regimului și să ajungă în Italia și mai apoi în America, motivând călătoria cu 

tratarea bolii copilului. În realitate, însă, tatăl căuta o viață în libertate. 

Florescu povesteşte despre împrejurările legate de plecarea definitivă a 

familiei sale din România, despre realităţile dintr-o ţară scufundată în bezna 

ceauşismului şi despre speranţele şi temerile oamenilor tracasaţi de un sistem 

care a produs cele mai incredibile strategii de supravieţuire. 

Romanul Vremea minunilor s-a născut  dintr-o mare sete de 

reîntoarcere. Pasajele cele mai calde şi mai frumoase ale cărţii sunt cele în 

care vorbeşte de Europa de Est şi de România.  

 
„În termeni de cald şi rece, de energie, de dinamică, apropierea lui este 

evidentă faţă de Europa de Est, în general, şi faţă de România, în 

particular. Sufleteşte este în parte format într-un spirit vest european, 

modern. Este însă ceva mult mai profund care îl atinge, este un 

fenomen care se produce la nivelul simţurilor, auditiv, vizual, al 

mirosului, cu fiecare metru cu care se apropie de ţara natală, România 

– cea din care cu ani înainte băiatul aşteptase plecarea cu frica de 

uniforme, de soldaţi, de a fi delivrat puterii statului” (Cioban 2011: 

184.).  

 

Cartea tratează un subiect biografic într-un mod anecdotic; viaţa în 

comunism a unui băiat, îmbolnăvirea de o maladie musculară şi plecarea 

pentru operaţie în 1977 în America, întoarcerea şi adolescenţa în România.  

Carmen Mușat consideră că, așa cum în postcolonialism, identitatea 

devine multiplă, sub presiunea colonizatorilor, la fel se întâmplă și în 

postcomunism, sub influența ideologiei politice (cf. Mușat, 2001: 221-223). 

Regimul comunist a exercitat dorința de a ține sub control populația, 

considerând că ei știu ce e mai bine pentru oameni. În romanul lui Florescu, 

această atitudine socialistă reiese încă din primele pagini, când ni se prezintă 

frânturi din modul de viață al oamenilor: „În general, în țara asta  a noastră, 

locuiam cu toții înghesuiți unii într-alții. Înghesuiala avea darul să ne 

întărească atitudinea socialistă față de viață” (Florescu 2013: 9).În descrierea 

realităţii cenuşii şi triste, caracteristice pentru România ceauşistă, autorul 

acordă o atenţie deosebită strategiilor de supravieţuire demnă a oamenilor 

chinuiţi de greutăţi materiale, de frică şi de politizarea excesivă a 

cotidianului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

94 
Vol. 1 No 1 (2018) 

Atracția față de Vest se manifestă la toate categoriile de oameni: se uită 

la Teleenciclopedia, la serialul Dallas, care le arată o altă lume, o altă viață, 

mult mai bună, iar faptul că sunt aproape de graniță denotă apropierea de 

promisiunea libertății. Încă de la acest nivel începe procesul de imitație (cf. 

Bhabha 1994), prin urmărirea unor posturi străine, prin practicarea bișniței 

cu produse „de-afară” (Florescu 2013: 22). 

În această țară, dominată de comunism, de privațiuni duse la extrem, 

oamenii încercau să se adapteze, căci nu aveau altă soluție – vorbeau în 

șoaptă, dădeau radioul mai tare, să nu se audă ce discutau, la telefon vorbeau 

codificat, fiindcă le erau ascultate convorbirile; tatăl lui Alin era obligat să 

primească vizita sectoristului, care dorea să afle informații despre vecini și să 

ducă bagajele pe ascuns la mașină, pentru a nu-l vedea cineva. 

La fel ca în romanul lui Gordimer, conducătorul țării era un om corupt, 

care cheltuia mulți bani pentru tot felul de festivități, în timp ce în țară era 

foamete, însă mereu declara că se preocupă de bunăstarea locuitorilor. 

Însă familia lui Alin avea, totuși, o poziție privilegiată față de alții, căci 

erau intelectuali. Astfel, ei aveau televizor color, pe care îl adusese mama, 

care, datorită ocupației, călătorea și în alte țări. Nu i-a fost confiscat la vamă, 

pentru că aveau „relații” - „o formă de administrare a banilor”  (Florescu 

2013: 36), un lucru extrem de important în acea perioadă, pentru că obțineai 

anumite beneficii, dar care făcea parte din același sistem imitativ. În această 

categorie intră și mita, ca mijloc de imitație a unui sistem corupt; dau mită 

pentru a primi pașapoartele,la vamă, mama oferă „cafea, ciocolată și putere 

de convingere” (Florescu 2013: 140) directorului școlii, fiind conștienți că 

aceasta este soluția pentru a se adapta sistemului. 

Și aici apare ideea de orientalism, de colonizare (cf. Said 2001), dacă 

ne referim la faptul că bunicul din partea mamei era un om înstărit, care avea 

servitori, dar când au apărut comuniștii, i-au luat totul, comportându-se 

precum colonizatorii. Această colonizare s-a manifestat nu doar la nivel 

financiar, ci, mai ales, la nivel intelectual, deoarece comuniștii și-au impus 

ideologia, un tip de gândire care, în opinia lor, era mult mai bun, „de lumea 

mai bună se ocupau la noi comuniștii” (Florescu 2013: 91), după cum spune 

Marius, evident ironic. Deși a trăit în România comunistă și a suferit din 

cauza regimului, Toni Sanowsky își însușește ideea colonială conform căreia 

spălatul vaselor este „o treabă pentru americanii leneși și pentru negri” 

(Florescu 2013: 152), nerealizând că, astfel, imită exact ceea ce disprețuise 

cândva. 

O primă întrezărire a libertății a fost călătoria în Italia, cu trenul, pentru 

a duce băiatul la medic, care, însă, se spera a fi o portiță spre America. 

Acolo, cei doi au descoperit o viață mai bună decât în România, din toate 

punctele de vedere–mirajul magazinelor cu electrocasnice, haine, produse 

alimentare despre care doar auzise (diverse iaurturi, hamburgeri, prăjituri). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

95 
Vol. 1 No 1 (2018) 

Comunismul și-a pus amprenta și asupra copilăriei, chiar dacă părinții 

au făcut tot posibilul ca fiul lor să nu simtă așa puternic lipsurile, acest lucru 

observându-se din diferența dintre copilăria lui Alin și cea a Annei, așa cum 

explică bunicul acesteia: „Anna e un copil al lumii libere, [...] a primit totul 

de-a gata” (Florescu 2013: 66). Tot acesta dă glas părerii multora despre acea 

perioadă din țara noastră, despre comunism, care nu au trăit pe pielea lor un 

regim dictatorial și care consideră că a fost o ideologie bună: „țara noastră 

era o țară grozavă, iar tovarășul un bărbat demn de laudă, [...] socialismul e 

un lucru bun, în socialism cu siguranță că tinerii au ceva în cap când termină 

școala” (Florescu 2013: 66). 

Fără să-și dea seama, copilul intră și el în acest proces de imitație, 

dorindu-și să procedeze precum eroii din filmele americane pe care le 

urmărea. Își închipuie că, atunci când vor ajunge în America, își va lăsa părul 

lung, va deveni un rebel, deoarece „acolo așa stau lucrurile” (Florescu 2013: 

86), mai ales că în România „nimeni n-avea nevoie să fie rebel, adică 

răzvrătit contra altora. Cu toții eram contra dușmanului de clasă” (Florescu 

2013: 86), ceea ce demonstrează încă o dată impactul comunismului și faptul 

că mulți oameni s-au adaptat ideologiei, ba chiar au început să fie de acord 

cu ea. Populației i se inoculase acest concept, al „dușmanului de clasă” 

(Florescu 2013: 106), adică cel care avea ceva mai mult decât alții și aceștia 

erau arestați, deoarece comuniștii știau foarte bine că, pentru a ține sub 

control oamenii, nu trebuie să le dai putere, trebuie să fie temători, exact așa 

cum procedau colonizatorii cu popoarele colonizate. 

La Roma, cei doi descoperă lumea Vestului și trebuie să se descurce ca 

emigranți, însă au noroc și găsesc o familie de italieni care îi ajută. Dar ținta 

lor era America și reușesc să ajungă acolo, unde fiul este operat. Chiar și 

Alin își dorește să ajungă acolo, atât pentru a se vindeca, cât și pentru faptul 

că America era o tentație pentru copiii, adolescenții români, care urmăreau 

seriale americane, ascultau muzică americană, ceea ce implică și dorința de 

imitație (cf. Bhabha 1994: 86). În America totul e posibil, ești liber, nu ești 

spionat, America e speranță, stabilitate financiară. Alin constată că 

americanii trăiau bine, aveau de toate și chiar își imaginează că este adoptat 

de o familie de americani bogați și, astfel, ar putea să-și salveze familia de 

sărăcie. 

Familia Sanowsky, cea care i-a găzduit pe perioada șederii în America, 

s-a adaptat foarte bine acolo, reușind să imite atât de bine stilul de viață 

american, încât au ajuns să se considere americani: „pe noi, americanii, un 

singur lucru ne pasionează mai mult ca mașinile, și anume banii” (Florescu 

2013: 119); „la noi totul e așa mare” (Florescu 2013: 120). 

Însă visul american de a avea o viață mai bună nu se împlinește – tatăl 

e nevoit să fure, ceea ce îi cauzează o criză psihologică puternică și constată 

că „în America nu e mai bine decât acasă” (Florescu 2013: 150), „America 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

96 
Vol. 1 No 1 (2018) 

nu e ce îmi imaginasem” (Florescu 2013: 151), nereușind să se adapteze 

acolo, cu toate încercările sale de a imita. Decide să se întoarcă acasă, în 

România, o decizie grea, ce îi adâncește criza identitară. „Nimic nu e mai 

greu decât o reîntoarcere”, spunea Homer (Homer apud Ricoeur 2001: 610), 

încercând să regăsească drumul spre Itaca și prefigurând problematica 

exilului, care „conjugă deplasarea și reamplasarea în spațiu cu distanțarea 

față de sine și de rădăcinile culturale ale identității individului. Exilul 

presupune o călătorie și o căutare” (Cioban 2011: 186). Cătălin D. Florescu 

este convins că „acasă” nu este numai locul unde sunt prietenii şi unde te 

simţi bine pe moment. „Acasă” are un nivel, mult mai senzual decât în 

aparenţă, el se nutreşte din simţiri care au loc pe moment, un spaţiu unde te 

simţi bine, cunoşti codurile sociale, ţi se povestesc lucruri, eşti acompaniat 

de persoane care într-un fel sau altul te oglindesc pe tine însuţi. 

Întors în țară, este întâmpinat de dezaprobarea mamei, care spera că în 

curând îi va urma și ea și vor începe o viață nouă. Văzând uimirea tuturor, 

tatăl le spune: „În America domnește un haos de nedescris. N-a fost zi când 

să mă simt cu adevărat în siguranță” (Florescu 2013: 158), ceea ce scoate în 

evidență neliniștea, teama prin care trece emigrantul care constată că ceea ce 

căuta nu există. Acesta preferă să revină în țară, să suporte restricțiile 

regimului decât să trăiască în acel loc; „în America nu se trăiește ca în filme” 

(Florescu 2013: 162), constatând că și-a creat o imagine falsă asupra acelui 

spațiu și că a te adapta acolo nu era ușor. 

Fuga, evadarea, emigrarea nu e o soluție în opinia multora, însă pentru 

mulți a fost soluția care era la îndemână.  

 
„În fond, comunismul a fost un fel de neofeudalism, care ne-a 

reactualizat comportamente premoderne: teama de stăpân, sentimentul 

de turmă, ideea că singura scăpare este să fugi în munți, în codru”, e 

de părere Sorin Alexandrescu (Alexandrescu 2000: 43). 

 

Așa cum declară Cătălin Dorian Florescu într-un interviu, vorbind 

despre cărțile sale, „toți protagoniștii din toate romanele sunt pe drum și 

caută o viață mai bună. O viață fără frică, fără dictatură, fără foamete. Ei toți 

se află oarecum între lumi, ca și mine, între estul și vestul european” (Chebac 

2014). Opoziția aceasta, est-vest se reflectă și în cele două romane discutate, 

reflectând dorința de libertate a personajelor.  

Astfel, personajele celor două romane au apelat la diverse modalități de 

adaptare la noua ordine politică, chiar dacă asta a însemnat o serie de 

concesii, de compromisuri, toate acestea având un singur scop: să își asigure 

un trai mai bun pentru ei și pentru copiii lor. Însă ei nu au luat în calcul 

faptul că adaptarea presupune imitarea celor cu care nu au fost de acord, 

cărora li  s-au împotrivit. În concluzie, imitația nu facilitează adaptarea, acest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

97 
Vol. 1 No 1 (2018) 

proces a adus cu el și eșecul, căci ei nu au fost pregătiți pentru implicațiile 

acestuia, iar consecințele au fost de  nivel psihologic. 

În concluzie, se poate constata că problema adaptării, ce presupune 

imitație rămâne deschisă, ridică multe întrebări, mai ales în ceea ce privește 

identitatea individului. Din acest punct de vedere, dacă citim studiul lui 

Bogdan Ștefănescu referitor la cele două paradigme – postcolonialism și 

postcomunism – vom observa că există puncte comune între ele:  

 
„Postcomunismul și postcolonialismul (precum și studiul acestor 

fenomene) sunt compatibile nu doar pentru că împart ceea ce pare a fi 

aceeași situație istorică generală, cea a culturilor recuperate după 

traumele cauzate de asupritorii imperiali, dar și prin prisma 

contextelor apariției lor” (Ștefănescu 2012: 41- traducerea noastră). 

 

 

Referințe bibliografice: 
 

Alexandrescu, S. (2000). Identitate în ruptură. Mentalități românești postbelice / 

Identity in breach. Post-war Romanian Mentalities, București: Editura 

Univers. 

Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. London and New York: Routledege. 

Caraivan, M.-L. (2017). Nadine Gordimer and the Rhetoric of Otherness in Post-

Apartheid South Africa. Cambridge ScholarsPublishing. accesibil 

lahttps://books.google.ro/books?id=eTjZDQAAQBAJ&pg=PR7&lpg=PR7&

dq=Caraivan,+MariaLuiza+Nadine+Gordimer+and+the+Rhetoric+of+Othern

ess+in+PostApartheid+South+Africa&source=bl&ots=CfQAnu3caM&sig=t4

H2EVCI7WsNYabPGbmKABKf0_k&hl=ro&sa=X&ved=0ahUKEwjq3_qM

urzZAhVGbFAKHfbSCtkQ6AEIPzAD#v=onepage&q=Caraivan%2C%20M

ariaLuiza%20Nadine%20Gordimer%20and%20the%20Rhetoric%20of%20O

therness%20in%20PostApartheid%20South%20Africa&f=false, vizualizat la  

25 august  2017. 

Chebac, A. (2014). Interviu cu Cătălin Dorian Florescu / Interview with Cătălin 

Dorian Florescu [Online] Available: http://www. 

bookblog.ro/interviu/catalin-dorian-florescu-uneori-sunt-invitat-sa-citesc-la-

aeroportul-din-zurich-de-ca tre -grupuri-de-elvetieni-care-apoi-iau-avionul-

spre-bucuresti/[Accesat 09 Ianuarie 2017] 

Cioban, F. (2011). Cătălin Dorian Florescu-scriitor elvețiano-româno-german / 

Cătălin Dorian Florescu - a Swiss-Romanian-German writer, 

[Online]Available:http://www.philippide.ro/Metafore%20ale%20devenirii_2

011/17.%20F.%20Cioban.pdf, [Accesat 09Ianuarie 2017] 

Florescu, C. D. (2013). Vremea minunilor / Time of Wonders, trad. din limba 

germană de Adriana Rotaru. București: Ed. Polirom. 

Gordimer, N. (2013). No time like the present. London: BloomsburyPublishingPlc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University



SWEDISH JOURNAL OF ROMANIAN STUDIES 

98 
Vol. 1 No 1 (2018) 

Lefter, I. B. (2001). Poate fi considerat postcomunismul un post-colonialism? / Can 

Postcommunism be considered a kind of Postcolonialism? .„Caietele 

Echinox”.issue: 1 / 2001, p. 117-119, on www.ceeol.com. 

Mușat, C. (2001). Identități alternative. Variațiile identității în spațiul public 

postcomunist / Alternative Identities. Variatons of Identity in the 

Postcommunist Public Space, „Caietele Echinox”, issue: 1 / 2001, p. 221-

223, on www.ceeol.com. 

Ricoeur, P.l (2001). Memoria, istoria, uitarea / The Memory, the History, the 

Obliteration, Trad. de Ilie Gyurcsikși Margareta Gyurcsik. Timișoara: Ed. 

Amarcord. 

Said, E. W. (2001). Orientalism: concepțiile orientale despre Orient / Orientalism: 

the Oriental Conceptions about Orient,  trad. de Ana Andreescu, Doina Lică. 

Timișoara: Ed. Amarcord. 

Ştefănescu, B. (2012). Postcommunism, Postcolonialism: Siblings of Subalternity. 

Bucureşti: Editura Universităţii Bucureşti. 

Prose, F. (2012). Future Imperfect, “No Time Like the Present”, by Nadine 

Gordimer, accesibil la http://www.nytimes.com/2012/04/08/ 

books/review/no-time-like-the-present-by-nadine-gordimer.html - April, 6, 

2012. 

Sankaree Govender, D. (2014). Nadine Gordimer: No Time Like the Present, 

accesibil la https://carteblanche.dstv.com/nadine-gordimer-time-like-present/, 

accesat la 1 august, 2017. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:06:47 UTC)
BDD-A28872 © 2018 Centre for Languages and Literature, Lund University

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

