
119 
 

 
TRADUIRE LE CANDOMBLÉ : UNE ANALYSE DE L’ÉCRITURE 

LEXICOGRAPHIQUE DANS LA TRADUCTION DE TASTE OF 
BLOOD : SPIRIT POSSESSION IN BRAZILIAN CANDOMBLÉ1 

 
Daniela FELIX MARTINS2  

Alice Maria de ARAUJO FERREIRA3  
 

 
Résumé : L’article vise à décrire et analyser les stratégies de traduction de 
l’anthropologue australien, Jim Wafer, dans son ethnographie : The Taste of blood : Spirit 
possession in Brazilian Candomblé (1991) ; et de là présenter les premiers développements 
d’un projet de traduction de l’œuvre en portugais. En d’autres termes, nous 
prétendons présenter ces développements en mettant l’accent sur l’objectif de 
poursuivre les stratégies de traduction de l’anthropologue dans son écriture 
ethnographique. Il est entendu que de telles stratégies, regroupées sous le terme « 
écriture lexicographique » forment la poétique du texte (Meschonnic, 1999) de Wafer ; 
et qui exigent par conséquent une réflexion sur elles, pour éclairer les décisions de 
traduction en portugais. Ainsi, nous commencerons par une brève exploration des 
possibles dialogues entre les Études de la Traduction et la Théorie Ethnographique, en 
particulier ceux qui touchent aux aspects suivants : la relation ; la poétique et la 
créativité. Nous examinerons, ensuite, la singularité de l’écriture de Wafer, pour tenter 
de montrer son « écriture lexicographique », et enfin nous présenterons des décisions 
au sujet de notre traduction. 
 
Mots-clés : traduction, ethnographie, paratexte, écriture lexicographique, Candomblé.  
 
Abstract : The article aims to characterize and analyze the Australian anthropologist’s, 
Jim Wafer, translation strategies in his ethnography The Taste of Blood: Spirit possession in 
Brazilian Candomblé (1991); and from these to present the first developments of a 
translation’s project of the book from English to Brazilian Portuguese. In other words, 
it is intended to present such developments by emphasizing the objective of carrying 
forward, in the translation, the anthropologist’s strategies in his ethnographic writing. 
Such strategies are understood under the “lexicographic writing” designation and 
forms the poetics of Wafer’s text (Meschonnic, 2010).  Consequently, these strategies 
demand reflection on them in order to inform the decisions of translation into 
                                                           

1  La recherche que nous présentons a été développée au sein des groupes de 
recherche : Tradução Etnográfica e Poéticas do devir [Traduction ethnographique et 
Poétiques du devenir] (Cnpq-UnB-Brésil) et ECSAS (Cnpq-UFBA-Brésil).  
2 Docteure en Sciences Sociales (Université Fédérale de Bahia) et post-docteure en 
Études de traduction (université de Brasília). Boursière PNPD-CAPES. 
danifelixcm@gmail.com   
3  Docteure en Linguistique (Université de São Paulo). Professeure d’Études de la 
Traduction (Université de Brasília). malice4869@gmail.com  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



120 
 

Portuguese. Therefore, we will start with a brief exploration of the possible dialogues 
between Translation Studies and Ethnographic Theory, especially those regarding 
aspects such as: relationship; poetry and creativity. Then we will examine the 
particularity of Wafer’s writing in the attempt to demonstrate his "lexicographical 
writing," and finally we will present some decisions about its translation. 
 
Key-words : translation, ethography, paratext, lexicographic writing, Candomblé 
 
Ethnographie et Traduction  

Penser les dialogues possibles entre l’ethnographie et la traduction, c'est 
se tourner vers la constitution même de l'Anthropologie, dans une brève 
formulation qu'il serait possible d'affirmer : la conquête du « traduire » par les 
ethnographes eux-mêmes fut le premier acte de la constitution de 
l'anthropologie moderne. Et Malinowski, le nom de l'acte. Cependant, il 
convient de noter qu'il ne s'agit pas de présenter une « histoire de 
l'anthropologie » de manière exhaustive, mais plutôt de souligner que la grande 
révolution épistémologique de l'observation participante par le terrain débute 
lorsque les ethnologues commencent à remettre en cause les récits des 
voyageurs, les enquêtes menées par des informateurs bilingues et les 
questionnaires appliqués par des traducteurs; et commencent à procéder à 
l’investigation localisée des comportements autochtones, c'est-à-dire, la 
transition de l'ethnologie à l'ethnographie4. 

Bien que ces sources secondaires aient permis une certaine accumulation 
d'informations ethnologiques sur la vie quotidienne de différents peuples, 
offrant une voie aux premières formulations anthropologiques comme celles de 
Bastian, Tylor, Morgan, Frazer, entre autres ; elles laissaient de côté toute une 
série de faits quotidiens de la vie sociale auxquels on ne pouvait accéder que par 
une observation directe de la réalité. Dans Os Argonautas do pacífico ocidental [Les 
Argonautes du Pacifique occidental], Malinowski interroge également les 
critères d'élaboration de ces récits qui partaient de paramètres différents de la 
logique des peuples étudiés. 

Ainsi, en questionnant ces « récits indirects » et en pariant sur une 
solution radicale, Malinowski effectue son travail de terrain au long de quatre 
années (1914-1918), qu’il organise en trois expéditions. Dans l'introduction de 
Os Argonautas do pacífico ocidental [Les Argonautes du Pacifique occidental] 

                                                           

4 Nous présentons ici l’affirmation de Malinowski dans la note de bas de page 6 de 
l’introduction: Objeto, método e alcance desta investigação [Objet, méthode et amplitude de 
cette recherche] dans Os Argonautas do pacífico ocidental [Les Argonautes du Pacifique 
occidental], où l’auteur dit: “selon um usage utile de la terminologie scientifique, j’ai 
utilisé le terme Ethnographie pour les résultats empiriques et descriptifs de la Science 
de l’homme, et le terme Ethnologie pour les théories spéculatives et comparatives.” 
(Malinowski, 1997 : 35).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



121 
 

l'auteur donne une description des méthodes utilisées pour collecter du matériel 
ethnographique, offrant une sorte de « Traité d'objectivité ethnographique ». 
Nous soulignerons ici ce que l'auteur a désigné comme le troisième 
commandement du travail de terrain en raison de son rapport avec la 
traduction : « trouver les manières typiques de penser et de ressentir 
correspondant aux institutions et à la culture d'une communauté donnée et 
formuler les résultats de la forme plus convaincante. » Il s’agit de l’élaboration 
d’un corpus d'inscriptionum : 

L'ethnographe peut faire un pas important dans cette ligne s’il apprend 
la langue autochtone et l'utilise comme un outil de recherche. En 
travaillant en langue « Kiriwi » je me suis confronté tout d’abord à des 
difficultés lorsque j’enregistrait mes notes déjà traduites. Souvent la 
traduction volait au texte ses caractéristiques significatives _effaçait les 
points de vus_ de sorte que, peu à peu, je fus forcé à écrire quelques 
phrases importantes comme elles avaient été prononcées dans la langue 
autochtone. Comme ma maîtrise de la langue a progressé, j'ai 
commencé à écrire de plus en plus dans la langue « Kiriwi » jusqu'à ce 
que, finalement, je me suis retrouvé à écrire exclusivement dans cette 
langue, en prenant des notes rapidement, mot pour mot, de chaque 
énoncé. Arrivé à ce point, je me suis aperçu que, simultanément, j’étais 
en train d’acquérir un matériel linguistique riche, je collectais également 
un certain nombre de documents ethnographiques qui devaient être 
reproduit comme ils avaient été enregistrés, quelle que soit la façon 
dont ils seraient utilisés dans l’élaboration de mon travail final. Ce 
Corpus Inscriptionum Kiriwiniensium pourra être utilisé non seulement 
par moi, mais par tous ceux qui, par leurs compétences de précision et 
d'interprétation, pourraient trouver des points qui ont échappés à mon 
attention (...). (Malinowski, 1997: 35) 

 
La relation entre l'ethnographie et la traduction, ou plus particulièrement 

entre le travail de terrain et la traduction, peut encore être trouvée dans les 
travaux d'E. E. Evans-Pritchard, Bruxaria, Oráculos e Magia entre os Azande 
[Sorcellerie, oracles et magie parmi les Azande] par exemple dans l'annexe IV – 
« Algumas reminicencias sobre o trabalho de campo » [Quelques réflexions sur 
le travail de terrain], dans lequel il avertit expressément les étudiants de ne pas 
accepter ce que l'on trouve dans la littérature missionnaire : 

Le missionnaire ne connaît généralement que la langue en dehors du 
contexte de la vie autochtone, et ne peut donc pas connaître le sens 
complet des mots que seul le contexte permet de saisir. Le fait que le 
missionnaire ait vécu avec un peuple pendant longtemps ne prouve 
rien : ce qui compte, c'est la manière et le mode de résidence ; il faut 
aussi savoir si Dieu lui a donné, entre autres bénédictions, le don de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



122 
 

l'intelligence. Je demande surtout de la prudence en matière religieuse. 
Evidemment, puisque les indigènes ne connaissent pas l'anglais, le 
missionnaire dans sa propagande n'a pas d'autre choix que de chercher 
des mots de la langue autochtone qui peuvent servir à exprimer des 
concepts tels que « Dieu », « âme », « péché », etc. Il ne traduit donc pas 
les mots d'origine dans sa langue, mais tente de traduire des mots 
européens qu'il ne comprend certainement pas en termes d'une langue 
étrangère qu'il comprend peut-être encore moins. Le résultat de cet 
exercice peut être déroutant, voire chaotique. J'ai publié un article sur la 
quasi-idiotie de certains hymnes anglais traduits en zande. Les 
missionnaires utilisaient, par exemple, le mot Mbori pour traduire 
« Dieu » en Zande, sans avoir la moindre idée du sens du terme pour 
les Azande. Des choses encore plus graves se sont produites dans 
certaines langues nilotiques. Je ne m'attarderai pas sur le sujet ; 
permettez-moi au moins de dire que, finalement, la confusion devient 
inextricable : en choisissant un mot autochtone pour « Dieu », les 
missionnaires finissent inévitablement par conférer au terme 
autochtone le sens et les qualités que le mot « Dieu » a pour eux, 
missionnaires. (Evans-Pritchard, E.E, 2005 : 251) 

 
Le dialogue entre ethnographie et traduction a pris de l'importance au 

cours de la période connue sous le nom de postmodernisme dans la théorie 
ethnographique. Dans A experiência etnográfica : Antropologia e literatura no século 
XX (2008) [L’expérience ethnographique : antropologie et littérature au 
XXème siècle], James Clifford aborde le débat en termes plus généraux, au sens 
d'un débat politico-épistémologique sur l'écriture ethnographique et la 
représentation de l'altérité. S'interrogeant sur des questions telles que : si 
l'ethnographie produit, à partir d’expériences de recherches intenses, des 
interprétations culturelles, comment ces expériences incontrôlables se 
transforment-elles en récits écrits et légitimes ? Pour paraphraser l'auteur : 
« Comment, précisément, une rencontre interculturelle loquace et 
surdéterminée, traversée par des relations de pouvoir et des propos personnels, 
peut être circonscrite à une version adéquate d'un « autre monde » plus ou 
moins différencié, composée par un auteur individuel ? » 

Clifford mettra l'accent sur l'implication intersubjective comme condition 
sine qua non de l'observation participante, et à cet égard souligne que ses 
praticiens sont obligés à faire l'expérience, « tant sur le plan physique 
qu’intellectuel, les vicissitudes de la traduction. » (idem : 20). Il postule ainsi, la 
traduction comme moyen de produire des connaissances ; autrement dit, 
l'auteur reconnaît la traduction comme une dimension fondamentale de 
l'Ethnographie, sa pragmatique. L’ethnographie serait, selon Clifford, du début 
à la fin immergée dans une écriture de traduction, qui comprend au moins une 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



123 
 

traduction de l'expérience vers la forme textuelle5 ; tel processus prend une 
dimension complexe en raison de la condition polyphonique de l'expérience sur 
le terrain, c’est-à-dire, par l'action des multiples subjectivités et les contraintes 
politiques qui échappent au contrôle de l'écrivain. Si au début ces multiples 
voix étaient soutenues par une stratégie d'autorité qui cherchait à donner à 
l'ethnographe la légitimité de ses récit en raison de sa formation académique, 
une autorité scientifique validée et au même temps basée sur une expérience 
singulière et personnelle : « L'ethnographe comme exégète et un porte-parole 
omniprésent et savant » (Clifford, 2008), Clifford signale un changement dans 
l’écriture ethnographique : la compréhension de l'ethnographie pas comme 
l'expérience et l'interprétation d'une « autre » réalité circonscrite, mais comme 
une négociation constitutive impliquant au moins deux sujets conscients et 
politiquement significatifs. 

L'auteur attire l'attention sur un changement paradigmatique, de 
l'interprétation de la culture comme décodage d'un substrat hermétique, c'est-à-
dire, la lecture de la culture  « sur ses épaules » (Ibidem) vers les paradigmes 
discursifs du dialogue et de la polyphonie ; soulignant que le travail de terrain 
est composé de manière significative d'événements de langage, en ce sens qu'il 
« repose sur des marges entre le moi et l’autre » : « un modèle discursif de la 
pratique ethnographique amène au centre de la scène l'intersubjectivité de tout 
discours, avec son contexte performatif immédiat. Il n'y a pas de sens discursif 
sans interlocution et contexte. » (Ibidem) 

Bien qu'il ait déclaré une série de soupçons au postmodernisme, on peut 
encore retrouver le dialogue entre ethnographie et traduction dans l'œuvre de 
Roy Wagner, en ce sens que la traduction est au cœur de sa conception de 
l’Invention de la culture (Wagner, 2010). Comme le souligne l'anthropologue 
Marcio Goldman (2011) dans un compte-rendu critique de l’œuvre, la notion 
d'invention chez Wagner doit être comprise comme une création dans laquelle 
cette notion a été élaborée dans l'œuvre, Qu'est-ce que la philosophie ? de Deleuze 
et Guattari : 

cela signifie que « l'invention » de Wagner ne consiste ni dans 
l'imposition d'une forme active extérieure à une matière inerte, ni dans 
la découverte de la nouveauté pure, ni dans la fabrication d'un produit 
final à partir de matière première. Cela l'éloigne des modèles plus 
récurrents utilisés en Occident pour réfléchir à l'acte de création : le 
modèle grec hilmorphique, le judéo-chrétien de la création ex-nihilo, le 
modèle capitaliste de production et de propriété. L’invention 
wagnérienne est plutôt de l’ordre de la métamorphose continue, 
comme cela se produit dans la grande majorité des cosmogonies 

                                                           

5 Argument semblable peut aussi être trouvé dans François Laplantine, La description 
ethnographique. (2004)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



124 
 

étudiées par les anthropologues, où les forces, le monde et les êtres 
sont toujours créés et recréés à partir de quelque chose préexistant. 
(Goldman, 2011 : 201) 

 
Roy Wagner cherche à mettre en évidence le travail créatif de l'activité 

anthropologique, non seulement dans le sens déjà dégradé en partie par le 
postmodernisme (le processus de transformation de l'expérience en texte), mais 
la reconnaissance des relations immanentes de l'activité anthropologique, à 
savoir que « (...) la créativité de l’anthropologue dépend d'une autre (et de 
autrui) : celle des personnes avec qui il a choisi de vivre pendant une période de 
sa vie ». (Goldman, 2011 : 202) Pour Wagner, la reconnaissance de la créativité 
de ceux que les anthropologues étudient est la condition de la possibilité de la 
pratique anthropologique, cette formulation est suivie d'une extension du 
concept de la culture, à savoir relier ce concept avec celui d'invention-création, 
« reconnaissant ainsi dans les « cultures » une créativité dont l'universalité ne 
pourrait cependant pas effacer les particularités des styles locaux. » (Goldman, 
2011 : 206) 

Cette procédure d'extension de la signification de culture est définie par 
Wagner comme analogie, et doit correspondre à la différenciation, suivant trois 
principes fondamentaux, tels que synthétisés par Goldman : 

Premièrement, il ne peut fonctionner que dans un champ de 
différences, ce qui signifie que, bien entendu, nous n’avons besoin 
d’analogies que lorsque nous sommes confrontés à des situations à 
première vue irréductibles à celles auxquelles nous sommes habitués – 
c’est-à-dire, l’analogie n’est pas synonyme de similitude. 
Deuxièmement, aucun des deux termes réunis par l'analogie ne doit se 
situer sur un plan plus élevé que l'autre, comme si le premier était 
capable de révéler la vérité cachée du second - l'analogie ne signifie pas 
explication. Finalement, les deux termes doivent être affectés par le 
processus, de sorte que le concept occidental de culture, par exemple, 
doit être au moins légèrement subvertit lorsqu'il sert d'analogie pour la 
vie autochtone - ce qui signifie que l'analogie est de l'ordre de la 
relation (...). (Idem : 206) 

 
Ainsi, loin d’une perspective herméneutique qui postulerait 

l’interprétation des cultures par la possibilité de les transcender, le mécanisme 
analogique de Wagner qui suit la dérivation, la différenciation et donc la 
relation (due à l’irréductibilité des situations) vise un certain mode minoritaire 
de l’activité anthropologique : vivre dans deux ou plusieurs mondes ou modes 
de vie différents, c'est-à-dire qu'aucun des mondes n'est réductible à l'autre, ou 
à un dénominateur commun qui les dépasse. Voici la conception wagnérienne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



125 
 

de la traduction, comprise comme cet ensemble d'analogies qui participent à la 
fois aux deux systèmes de significations et qui rendent la culture « visible » : 

La culture est rendue visible par le choc culturel, l'acte de se soumettre 
à des conditions qui dépassent la compétence interpersonnelle 
ordinaire et d’objectiver la différence comme une entité - elle est 
décrite au moyen d'une concrétisation inventive de cette entité après 
l'expérience initiale. Pour l'anthropologue, cette conception suit 
généralement les attentes anthropologiques de ce que la culture et la 
différenciation culturelle devraient être. Une fois que la concrétisation 
se produit, le chercheur acquiert une intense prise de conscience des 
types de différences et similitudes impliquées par le terme « culture » et 
commence à l'utiliser de plus en plus comme une construction 
expositoire. Il commence à voir son propre mode de vie en relief dans 
le contexte d'autres « cultures » qu’il connait, et peut consciemment 
essayer de l’objectiver (mêmes si ce mode de vie soit « là-bas », par 
implication au moins, dans les analogies qu'il a déjà créées). Ainsi, 
l’invention des cultures, et de la culture en général, commence souvent 
par l'invention d'une culture particulière, et celle-ci, en vertu du 
processus d'invention, en même temps, est et n’est pas la propre 
culture de l’inventeur. (Wagner, 2010 : 35). 

 
La traduction en tant qu'analogie, c'est-à-dire en tant que relation, 

différenciation, ou devenir pour récupérer encore une fois les philosophes 
Deleuze et Guattari, semble être également accueillie dans les Études de la 
traduction. Dans Poétique du traduire d'Henri Meschonnic (1999), nous trouvons 
une conception similaire de la traduction en tant que relation / différenciation 
dans sa critique à ce qu'il considère une vision traditionnelle de la traduction - la 
stylistique – celle qui conçoit la traduction d’une langue à une autre, à propos 
de cette conception Meschonnic énumère ses pertes : 

Ses préceptes majeurs sont la recherche de la fidélité et l’effacement du 
traducteur devant le texte. Faire oublier qu’il s’agit d’une traduction, 
viser le naturel. La transparence. Cependant sa force s’inverse en 
faiblesse devant le constat du vieillissement des traductions, par rapport 
à l’activité permanente de l’original, quand il s’agit d’un texte littéraire 
qui fait partie de ceux qui transforment la littérature. Sa faiblesse 
consiste à n’être qu’une pensée de la langue, non une pensée de la 
littérature. (Meschonnic, 1999 : 14-15).  

Pour l'auteur, il est fondamental de reconnaître le caractère indissociable 
entre histoire et fonctionnement, entre langage et littérature. En d’autres 
termes, il s'agit de reconnaître le besoin de « passer de la langue au discours, au 
texte en tant qu'unité » (1999 : 16). C'est-à-dire prendre en compte le texte dans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



126 
 

sa matérialité : la prosodie, le rythme, sa signifiance comme formes de son 
individuation, comme forme-sujet. De là découle une transformation profonde 
de la notion d'équivalence, puisqu'elle ne se comprend plus de langue à langue, 
en essayant de faire oublier les différences linguistiques, culturelles, historiques ; 
mais de texte à texte, travaillant, contrairement à la conception traditionnelle, à 
mettre en évidence l'altérité linguistique, culturelle et historique comme 
spécificité et historicité. À cette autre idée du traduire, l’auteur donne le nom de 
poétique.  

Ainsi, le texte ne doit pas être compris comme un système ; ni comme 
identité avec le système linguistique ; le texte se place par rapport à la langue 
comme un fait (produit), une activité dans la langue, qui acquis une singularité 
par l’écriture (une poétique). Par conséquent, la traduction est une activité qui 
va du texte au texte, du discours au discours ; la réalisation d'un texte autre qui 
garde son rapport avec le texte qui lui est antérieur. Une conclusion semblable - 
de la traduction en tant que poétique / création - apparait également chez le 
philosophe de la traduction Marcio Seligmann-Silva, dans son article « O 
tradutor é un escritor da sombra ? Variações sobre a ontologia da tradução » 
[Le traducteur est-il un écrivain de l’ombre ? Variations sur l'ontologie de la 
traduction] (2011), où il discute la métaphore de l’ombre comme celle capable 
de définir la tâche du traducteur. Pour lui, cette conception est basée sur le 
dispositif mimétique de la philosophie représentationaliste de Platon: l'ombre, 
ainsi que la traduction y sont comprises comme imitation et copie, comme « 
résultantes d'une relation de cause à effet entre les deux objets, l'un d'entre eux 
étant considéré comme source primaire et l’autre dérivation secondaire « (Ibid : 
14), c’est-à-dire, des calques où la source première ou original n’aurait été 
soustraite que d’une partie de ses qualités; l'ombre et la traduction seraient ainsi 
les produits d'un obstacle: 

Pour atteindre l'ombre, nous avons d'abord besoin d'une lumière, 
source de clarté, après un obstacle, et finalement nous avons l'ombre. 
Cette dernière, est à la fois un décalque et une marque, ou un indice 
(comme dirait Pierce), c'est-à-dire l’inscription, d’une présence, et aussi, 
presque paradoxalement, la marque d'une absence, d’un manque. La 
traduction, envisagé comme une ombre doit être comprise comme le 
résultat ultime d'un processus qui commence avec l'original, qui à son 
tour serait compris, pour ainsi dire, comme sa lumière d'origine. (...) 
L'émanation d'origine peut être considérée comme "l'œuvre originale" 
(qui est prise ici comme une entité parfaitement identifiable et scellée), 
l'obstacle serait la différence de langues et, finalement, la traduction 
serait l'ombre. (Idem : 13) 

 
Puisque la différence de langues est l’obstacle qui cause l’ombre, le 

traducteur serait la concrétude d’un tel obstacle, comme un mur qui empêche 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



127 
 

l’émanation de l’original. De manière paradoxale, Seligmann-Silva insiste sur le 
fait que le développement de la traduction en Occident a eu tendance à annuler 
cette ombre de l’activité du traducteur, en valorisant la transparence de la 
traduction « comme si les rayons originaux, pures de l’auteur et de l’original 
pouvaient pénétrer à travers les différentes langues. » L'auteur se réfère 
expressément à la tradition française du dix-septième siècle – les Belles infidèles 
- de modifier les textes étrangers de telle sorte qu'ils semblaient à l'origine écrits 
en français - l'effacement du traducteur, pour citer encore une fois Meschonnic. 
À partir du XVIIIe siècle, dans le romantisme, nous identifions la formulation 
d'une autre ontologie de la traduction, c'est-à-dire la transition du paradigme 
des belles infidèles à celui de la « traduction malgré la différence ». Ce processus 
signifiait la décadence du paradigme représentationnel de la mimesis : 

La traduction en tant que jeu d'ombres serait comprise comme une 
sorte de simulation - Verstellung et non représentation, Vorstellung - de 
l'original, dans laquelle la couleur et la perspective seraient reconquises 
à travers l'ombre. Notons que cette idée de simulation, dans la tradition 
humaniste et illuministe, est presque toujours perçue sous un jour 
négatif. Seuls les romantiques d'Iéna mettraient le Verstellung dans une 
position non seulement égale, mais même supérieure à celle du 
Vorstellung. Ce n’est pas par hasard que ces mêmes romantiques seraient 
les premiers à célébrer la traduction comme une œuvre qui peut être 
considéré comme égal ou supérieur à l'original, brisant la tradition qui 
séparait de façon rigoureuse l'idée d'original et de copie. Par contre, la 
traduction envisagée comme perspective traduit l’idée que, comme 
dans la représentation picturale en perspective, le monde est imité en 
gardant (via l’illusion de la perspective) sa tridimensionnalité, à son 
tour, le traducteur devrait s’appliquer à donner un volume (même 
qu’artificiel) à sa copie de l’original. (Seligmann-Silva, 2011 : 16) 

Ainsi, avec la décadence du paradigme représentationniste, l’idée que la 
tâche du traducteur est de restituer un volume dans sa traduction commence à 
prendre forme parmi les romantiques et dans l’herméneutique, et cela découle 
de la compréhension de la traduction comme un « aplatissement » de la 
tridimensionnalité de l’original, c'est cette compréhension que Gadamer a 
exprimé dans « Mensch und Sprache » cité dans le texte de Seligmann-Silva : 

Tout le monde sait comment la traduction aplatit ce qui se dit en 
langue étrangère. Ce dernier est reproduit sur un plan de telle sorte que 
le sens littéral et la forme de la phrase copient l'original, mais la 
traduction parait ne pas avoir d'espace. Il lui manque la troisième 
dimension à partir de laquelle ce qui est dit originalement (dans 
l'original) se construisait dans sa portée sémantique [Sinnbereich]. C'est 
une limite inévitable de toute traduction. (Idem : 16) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



128 
 

 
L'auteur a souligné la relation entre cette restitution de volume dans un plan 
aplati avec le skiagrapho (peintre d'ombre), qui utilise des ombres pour restituer 
artificiellement le volume de l'original, en termes de traduction, ceci 
correspondrait au transport du "sens" d'un langue à une autre. Seligmann-Silva 
reprendra la notion de traduction comme skiagrapho mais dans une direction 
alternative, par le dialogue avec Walter Benjamin, pour qui la traduction est 
définie non pas comme un transport de sens d'une langue à une autre, mais 
plutôt comme l'exposition (Darstellung) de la relation la plus intime des langues 
entre elles : 

Cette convergence entre les langues ne doit cependant pas être 
recherchée conventionnellement dans le « sens » communiqué, mais 
plutôt dans ce que Benjamin décrit comme la complémentarité des 
différentes langues, à savoir la « langue pure », « reine Sprache ». Il ne 
part pas de la possibilité de substitution « vertauschen » des différents 
« Art des Meinens » (manière d'essayer ou de dire) de chaque langue. 
Au lieu de la substitution, il parle de complémentarité par rapport à ces 
différentes « manières d'essayer ». (Seligmann-Silva, 2011 : 27 

 
Pour Walter Benjamin, la traduction ne doit pas servir le lecteur, le topos 

de la traduction est ainsi libéré de la chaîne de polarité et des hiérarchies 
seigneur / esclave, original / copie, fidélité / liberté ; la traduction pour cet 
auteur est une forme (Übersetzung ist eine Form), et préconise qu'une traduction 
soit présentée comme telle. Ainsi, le traducteur, au lieu du mur, devient 
l’arcade, le médiateur de la différence : « Bref, il serait impossible pour 
Benjamin de considérer la traduction comme une ombre au sens du modèle 
platonique d’imitation, mais on peut entrevoir dans sa théorie une forte défense 
de la traduction comme moment de survie de l'œuvre. » (Seligmann-Silva, 
2011 : 29) 

La traduction recouvre avec Benjamin sa « dignité ontologique », car c'est 
une activité qui en même temps ratifie la vitalité et assure la continuité d'une 
œuvre, c'est un processus qui déclenche la vie : « doubler et déployer le pouvoir 
de la langue sur elle-même, une tâche qui n'est pas évidente et beaucoup moins 
facile, que le traducteur est capable d’envisager une infinitésimale de l'absolu, 
laquelle, dès qu'elle est entrevue, se cache à nouveau. » (Gama, 2010 : 4) 
Rappelons que Walter Benjamin est également un auteur fondamental au projet 
de Meschonnic, qui, comme Seligmann-Silva, a cherché à développer cette 
ontologie vitaliste, décrite dans la traduction comme la survie d'une œuvre. 
Cependant, Seligmann-Silva avance dans son élaboration à travers la 
philosophie de l'exil de Vilém Flusser, qui différemment de Walter Benjamin, 
même l'idée de traduction comme survie dans une vision de la culture comme 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



129 
 

un jeu de spectre et d'ombre, par la convergence entre les langues, est possible. 
Flusser a cherché à penser au-delà de toute spectralité et « a rêvé d'un individu 
heimatlos (sans patrie) et bodenlos (sans sol, sans fondement - pas 
fondamentaliste) ». (Seligmann-Silva, 2011 : 32) 

Ainsi, le traducteur ne serait plus un écrivain des ombres, pas même en 
termes de celui dont la tâche repose sur la survie d'une œuvre, pour Flusser, 
comme pour Seligmann-Silva, le traducteur est le créateur même de la 
diaphonie, corps-culture, c'est-à-dire celui qui permet à la culture elle-même de 
devenir visible. En ce sens, nous pourrions concevoir, par analogie 
wagnérienne que, de même que l’activité de l’anthropologue consiste à vivre de 
deux modes : le mode de vie autochtone et le mode de vie de l’anthropologue ; 
l'activité du traducteur réside dans l'expérience de deux textualités - le texte de 
départ et le texte traduit. Si nous sommes d'accord avec le rapprochement entre 
les auteurs, il est possible d'affirmer que les deux réalisent une « créativité 
généralisée » : de l'indigène à l'anthropologue, de l'écrivain au traducteur. 

Ce sont les lignes directrices théoriques qui guident le projet de 
traduction de l'ethnographie The Taste of Blood : Spirit possession in Brazilian 
Candomblé. En somme, il s’agit d’un projet qui définit: 1) l’ethnographie comme 
une écriture traductive dans deux sens : par sa pragmatique, traduire vers un 
lisible une expérience ; et l'aspect linguistique, la traduction interlingual ; 2) et à 
ce titre, il est possible de reconnaître les stratégies de traduction utilisées par 
l’anthropologue lors de l’élaboration de son écriture ethnographique, 3) ces 
stratégies forment une poétique du texte de l’ethnographe et sa reconnaissance 
éclaire les décisions de sa traduction : traduction poétique (Meschonnic, 1999 : 
4) autant le texte ethnographique que sa traduction doivent être compris à 
partir de cette « créativité généralisée ». 
 
Ouverture des chemins - brève présentation de The Taste of Blood : 
Spirit possession in Brazilian Candomble 

Dans son œuvre, James Wafer souligne que son ethnographie a été 
constituée dans l'intention d'enregistrer le « jogo dos candomblés » [jeu des 
candomblés] dans la communauté de « Jaraci », à « Fernando Pessoa », situé 
dans la banlieue de Salvador, dans l'État de Bahia, où l’on trouve six 
« terreiros » [terrains de culte], dirigés par des « pais-de-santo » [pères-de-saint ; 
chefs religieux]. Plus précisément, nous pensons qu’il s’agit du quartier de 
Periperi, la septième station de la ligne ferroviaire dans le sens Calçada / Paripe. 
La recherche a donc été menée dans la banlieue de Salvador.  

Dans ce jeu des candomblés, Wafer a cherché à décrire les relations entre 
humains et esprits. En « Jaraci », selon l'ethnographe, les religions afro-
brésiliennes se présentaient dans la vie quotidienne d'une manière qu'il n'a pas 
observé dans le centre de Salvador, où il a commencé son travail de terrain en 
établissant sa résidence dans le centre historique de la ville. Ce fait – la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



130 
 

quotidienneté de la relation entre hommes et esprits – a fait l'ethnographe 
établir « Jaraci » comme le lieu de son travail de terrain, et par conséquent sa 
résidence. Pendant plus d'un an l'anthropologue a observé et participé à des 
situations avec les « êres » [forme enfantine d’Orixá], « exus » [esprit esclave 
d’Orixá] et « caboclos » [entité indienne e/ou cowboy] dans les rues et les bars, 
ainsi que dans les « terreiros ». Un autre aspect du travail, et qui renforce son 
originalité dans le domaine des études des religions afro-brésilienne est 
l'attention accordée à aux esprits aux dépens de ceux considérés comme des « 
Orixás » [entité du panthéon des dieux de l’Afrique de l’Ouest] ; à ce sujet 
Wafer dit que son choix se doit au fait que de nombreux livres sur ces entités et 
le manque de recherche sur les autres types d’esprits dans l'univers du 
candomblé. 

Il convient également de mentionner que ces esprits étaient souvent 
constitués en informateurs de l'ethnographe, qui semble avoir établi une 
symétrie méthodologique entre ces êtres et les humains. Wafer décrit, par 
exemple, une situation particulière qui commence avec son informateur humain 
et que pendant son déroulement, l'informateur humain est « tomado » [pris] par 
son esprit et la situation ne se déroule plus avec Taís [l'informateur], mais avec 
l'esprit, « Sete saia » [Sete jupe]. 
Pour Wafer, le candomblé constitue une culture de résistance, non pas en 
termes de préservation de la tradition africaine, mais à partir du principe 
"carnavalesque" tel que le postule Mikhail Bakhtine. En d'autres termes, le 
candomblé constituerait la contrepartie de la culture brésilienne dominante. 
Cependant, dans le monde social du candomblé, les « caboclos » seraient la 
contrepartie des festivals "officiels" des orixás. Malgré cela, l'ethnographe 
identifie également les relations clientélistes dans l'univers du Candomblé, et 
comment, paradoxalement, celui-ci perpétue également les structures 
hiérarchiques de la société brésilienne. 

Enfin, l’auteur comprend la cosmogonie du candomblé comme un 
continuum entre la matière et l’esprit, cherchant tout au long de l’ethnographie 
à préciser les emplacements des esprits et leurs rapprochements et distances 
entre eux dans ce continuum : 
 

So far I have treated the mythological world of Candomblé as arranged 
vertically into a number of realms that lie on a continuum between 
matter and spirit. However, there are some aspects of Candomblé lore 
that do not fit very neatly into this vertical arrangement. It was a never 
clear to me, for example, just where the world of the caboclos lies on the 
spirit-matter continuum. Obviously they are on a lower level than the 
orixás. Equally obviusly they cannot be on a level lower than the exus, 
since the exus are the spirits who are closest to matter. One might 
conclude that their world lies somewhere in between – an inference 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



131 
 

that seems to have been drawn by systematizers of Umbanda (cf. 
Brown 1986:55 – 64). But I never heard the members of Candomblé 
actually say this. (Wafer, 1991: 85) 

 
Até agora eu tratei o mundo mitológico do Candomblé como 
organizado verticalmente em vários reinos que se situam em um 
continuum entre matéria e espírito. No entanto, há alguns aspectos da 
tradição do Candomblé que não se encaixa perfeitamente neste arranjo 
vertical. Nunca ficou claro para mim, por exemplo, exatamente onde o 
mundo dos caboclos se situa no continuum espírito-matéria. Obviamente 
eles estão no nível abaixo dos orixás. Igualmente óbvio, eles não podem 
estar no nível abaixo dos exus, uma vez que os exus são os espíritos que 
estão mais próximos da matéria. Pode-se concluir que o mundo deles 
se situa em algum lugar entre – uma inferência que parece ter sido 
esboçada pelos sistematizadores da Umbanda (cf. Brown 1986:54-64). 
Mas eu nunca ouvi os membros do Candomblé realmente dizerem 
isso.6 (Traduction) 

 
La citation ci-dessus, outre souligner la compréhension de Wafer du 

monde mythologique du Candomblé, a également pour effet d’introduire 
l’aspect que nous souhaitons analyser, « l’écriture lexicographique ». Bien que la 
citation ci-dessus ne soit pas caractérisée par cet aspect, car elle a un caractère 
descriptif-analytique, elle servira d'exemple contrastif, afin de mettre en 
évidence « l'écriture lexicographique » que nous allons présenter ci-dessous. 
Sur l'organisation de l’œuvre, elle est divisée en trois parties (l'auteur n'utilise 
pas le terme chapitre), respectivement, « Exu », « Caboclo » et « Orixá », dans 
cette dernière partie l'auteur ne traite que deux types d'orixás, les « erês » et 
l’orixás « Tempo » [Temps]. En plus de ces parties, le livre comprend 
également les paratextes suivants : Participants] ; Prétexte ; Epilogue : « Egum » 
[esprit d’un défunt] ; Postface ; Glossaire ; Références et Index ; tous insérés 
dans l'œuvre par l'auteur. 
 

                                                           

6  Jusqu'à présent, j'ai traité le monde mythologique du Candomblé comme étant 
organisé verticalement en plusieurs règnes qui s'inscrivent dans un continuum entre la 
matière et l'esprit. Cependant, certains aspects de la tradition du Candomblé ne 
correspondent pas parfaitement à cette disposition verticale. Par exemple, il n’a jamais 
été clair pour moi exactement où se situe le monde des caboclos dans le continuum 
esprit-matière. De toute évidence, ils sont dans un niveau inférieur à celui des orixás. 
Tout aussi évident, ils ne peuvent pas être à un niveau inférieur à celui des exus, 
puisque les exus sont les esprits les plus proches de la matière. On peut en conclure 
que leur monde est quelque part entre les deux - une inférence qui semble avoir été 
esquissée par les systématisateurs de l’Umbanda (Brown 1986 : 54-64). Mais je n'ai 
jamais entendu les membres du Candomblé dire cela. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



132 
 

Le mot est aussi, et aussi et encore, et (...) 
Dans cette partie, nous nous proposons de caractériser « l'écriture 

lexicographique » de Wafer, et les questions qu'elle pose à sa traduction. 
Commençons par l'extrait suivant : 

Taís once said to me that he could not be an ogã because – apart from 
the fact that he goes into trance – he lacra. An ogã, whatever his sexual 
practices may be, has to comport himself like a man, and a man does 
not lacrar. I found this statement somewhat puzzling, since lacrar means 
“ to seal with sealing wax.” However, Taís patiently explained that lacrar 
is one of synonyms for fechar. I already knew about fechação, which is a 
kind of extreme form od estrelismo (“star-ism”) of which the 
transvestites are the acknowledged masters. Fechar means literally “to 
close.” However, in Bahia is also means something like “to draw 
attention to onself through extravagant behavior.” This usage is said to 
derive from the expression fechar o trânsito, “to close [halt] the traffic”. 
Other verbs that have a primary meaning similar to that of fechar have 
acquired also its secondary meaning– for example trancar, which means 
literally “to bar”, “to lock”, “to bolt”, and of course lacrar, “to seal with 
sealing wax.” All these verbs are transitive in their primary usage and 
intransitive in their second usage. Fechar has other synonyms also. Their 
primary meaning have no relationship to that of fechar, but if they are 
used intransitively they have the same secondary meaning. These 
include abafar (“to choke”, “to stifle”, “to hush up”), abalar (“to shake 
up”, “to shock”), arrasar (“to demolish”, “to raze”), desempenhar (“to 
perform [a role]”). Finally there is also desbundar, which is intransitive 
and has a primary meaning quite close to the secondary meaning of the 
verbs we have been considering: “to exceed the limits.” (Wafer, 1991: 
35)  

Taís uma vez me contou que não poderia ser um ogã porque – afora o 
fato de que ele entra em transe – ele lacra. Um ogã, quaisquer que sejam 
suas práticas sexuais, tem que se comportar como um homem, e um 
homem não faz lacrar. Eu achei esta afirmação um tanto intrigante, uma 
vez que lacrar significa “selar com lacre” [to seal with sealing wax]. 
Contudo, Taís pacientemente explicou que lacrar é um dos sinônimos 
para fechar. Eu já sabia sobre fechação, que é uma espécie de forma 
extrema de estrelismo [star-ism], do qual as travestis são mestras 
reconhecidas. Fechar significa literalmente “to close.” No entanto, na 
Bahia também significa algo como “chamar a atenção para si mesmo 
através de comportamento extravagante” [to draw attention to onself 
through extravagant behavior]. Dizem que esse uso deriva da expressão 
fechar o trânsito [to close (halt) the traffic]. Outros verbos que têm um 
significado primário semelhante ao de fechar, adquiriram também o seu 
significado secundário – por exemplo trancar, o que significa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



133 
 

literalmente “to bar”, “to lock”, “to bolt”, e claro lacrar. Todos estes 
verbos são transitivos no seu uso primário e intrasitivos no seu uso 
secundário. Fechar tem também outros sinônimos. Os seus significados 
primários não possuem nenhuma relação com o de fechar, mas se eles 
são usados intransitivamente, eles têm o mesmo significado secundário. 
Esses incluem abafar [ to choke (tradução), to stifle, to hush up], abalar 
[to shake up, to shock], arrasar [to demolish, to raze], desempenhar [ to 
perform (a role)]. Finalmente, há também desbundar, que é intransitivo e 
tem o siginificado primário bastante próximo do significado secundário 
dos verbos que estamos considerando: exceder os limites [to exceed 
the limits].7 (Traduction) 

 
A propos de la citation ci-dessus, il faut souligner que lors de la 

construction d'un projet de traduction qui vise à récupérer les stratégies de 
traduction de l'ethnographe, des compromis doivent être faits: 1) maintenir le 
travail lexicographique de l'ethnographe, cela signifie assurer la permanence des 
mots anglais dans la traduction de l'œuvre lorsque les extraits traitent de 
l'écriture lexicographique; compte tenu de la fréquence de ces passages dans 
l’œuvre en question, ce travail doit être envisagé dans la dimension poétique 
(Meschonnic, 2010) de l’écriture de Wafer, cela se traduit par l'utilisation de « [ ] 
» pour les passages dans la traduction, comme nous pouvons le voir dans la 

                                                           

7 Taís, une fois, m’a dit qu’il ne pourrait pas être un ogan parce que, - mis à part le fait 
qu'il entre en transe- il lacra. Un ogan, quelles que soient ses pratiques sexuelles, doit se 
comporter comme un homme et un homme ne fait pas lacrar. J'ai trouvé cette 
déclaration quelque peu intrigante, puisque lacrar signifie « sceller à la cire » [to seal 
with sealing wax]. Cependant, Taís a patiemment expliqué que lacrar est l'un des 
synonymes de fermer. Je connaissais déjà la fechação, qui est une sorte extrême de 
estrelismo [star-ism], dont les travestis sont reconnus par les maîtres. « fechar » signifie 
littéralement « to close » [Fermer]. Cependant, à Bahia, cela signifie aussi quelque 
chose comme « attirer l’attention par des comportements extravagants » [to draw 
attention to onself through extravagant behavior]. Ils disent que cet usage est dérivé de 
l’expression Fechar o trânsito [to close (halt) the traffic]. D'autres verbes ayant une 
signification primaire similaire à celle de fechar ont également acquis leur signification 
secondaire - par exemple, « trancar », qui signifie littéralement « to bar », « to lock », 
« to bolt », et bien sûr lacrar. Tous ces verbes sont transitifs dans leur utilisation 
principale et intransitifs dans leur utilisation secondaire. Fechar [Close up] a également 
d'autres synonymes. Leurs significations primaires n'ont rien à voir avec fechar, mais si 
on les utilise de manière intransitive, ils ont la même signification secondaire. Ceux-ci 
incluent abafar [ to choke (tradução), to stifle, to hush up], abalar [to shake up, to 
shock], arrasar [to demolish, to raze], desempenhar [ to perform (a role)]. Enfin, il y a 
aussi desbundar, qui est intransitif et a le sens primaire assez proche de la signification 
secondaire des verbes que nous considérons : dépasser les limites [to exceed the 
limits]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



134 
 

traduction de l’extrait, et qu’il faut comprendre comme des commentaires du 
traducteur, une décision poétique d'ordonner la production d'éléments 
supplémentaires qui expriment ma lecture du travail, un discours 
d’accompagnement (Torres, 2011) ; 2) permettre que certaines constructions 
syntaxiques du texte source apparaissent dans la traduction quand elles ne 
compromettent pas la compréhension dans la langue cible, de sorte que la 
traduction soit en mesure de faire avancer l'élaboration discursive de l'auteur, 
comme dans le cas « e um homem não faz lacrar » [et un homme ne fait pas 
lacrar]8  dans la citation ci-dessus. 

Notre hypothèse est que « l'écriture lexicographique » de Wafer est sans 
aucun doute présentée comme une stratégie de traduction pour les 
ethnotermes, qui, en plus d'être analysés dans le texte, sont également inclus 
dans le glossaire, mais également, de façon plus marquée, nous retrouvons leur 
usage quand l'ethnographe semble vouloir rendre compte de la relation 
permanente entre le monde social du Candomblé et celui de la rue, c'est-à-dire 
de la relation entre la dimension séculaire et religieuse de la vie de ses 
informateurs, comme dans le passage suivant: 

The term caboclo (which in Candomblé is usually pronounced without 
the l, as caboco) is said to come from the Tupi word kari’boka, meaning 
“deriving from the white” (Ferreira 1975: 242). Thus its primary 
meaning is “mestizo”, “a person of part Indian and part European 
descent”. But it may also be used to refer to any Brazilian Indian. The 
difference between these two uses of the term in ordinary Brazilian 
Portuguese has carried over into Candomblé, where there are two basic 
categories of caboclo spirits: those called boiadeiros, or “cowboys”, 
“backwoodsmen” (Boiadeiro is also the proper name of one particular 
caboclo), who wear hats of leather or straw, and sometimes also fringed 
leather jackets and knickerbockers; and those called “Indians”, who 
often wear feather headdresses, and may be costumed in feathers, fur, 
or hide. (Wafer, 1991: 85) 
 
Do termo caboclo (que no candomblé é geralmente pronunciado sem o 
l, como caboco) é dito que origina-se da palavra Tupi kari’boka, 
significando “descendente de branco” (Ferreira 1975:242).  Assim, seu 
significado primário é “mestiço”, “uma pessoa descendente parte de 
índio e parte de europeu”. Mas esse termo pode também ser usado 
para se referir a qualquer indígena brasileiro. A diferença entre esses 
dois usos do termo no português brasileiro comum teve influência 
dentro do Candomblé, onde existem duas categorias de espíritos 
caboclos: aqueles chamados boiadeiros [cowboys, backwoodsmen] 

                                                           

8 L’usage correct de l’intransitivité du verbe lacrar : um homem não lacra [un homme ne 
lacra pas]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



135 
 

(Boiadeiro é também o nome de um caboclo em particular), que usam 
chapéus de couro ou de palha, e algumas vezes também vestem casacos 
de couro com franjas e bragas; e aqueles chamados de “índios”, que 
frequentemente usam cocares de pena , e podem estar trajados em 
penas, pele ou couro.9 (Traduction) 

Dans le passage ci-dessus Wafer cherche à montrer comment la catégorie 
anémique « caboclo » fonctionne dans le mythe de la formation de la société 
brésilienne – le métissage-, attirant l'attention sur son rôle symbolique dans la 
fête civique du « 2 Juillet » (quand on célèbre l’indépendance de l'État de Bahia) 
en acquérant le statut de héros et d'utopie; fait analysé par l'anthropologue dans 
le même chapitre où se trouve ce passage; et dans le même temps, dans 
l'univers du Candomblé, cette catégorie définit la qualité d'un certain nombre 
d'entités. Ainsi, l’« écriture lexicographique » dans Taste of Blood peut être 
comprise comme un discours d’accompagnement, et qui permet en même 
temps d’accueillir les termes dans la langue cible, l’anglais; ainsi que, dans un 
contexte plus large, présenter la circulation de ces termes dans les différents 
univers symboliques. Cependant, la frontière entre le texte et le discours qui 
l'accompagne n'est pas bien définie. Le texte et le discours ou le commentaire 
du texte sont fusionnés, ce qui fait que le travail lexicographique de l'auteur 
aboutit à une poétique textuelle. 

La présence du glossaire comme paratexte, ou plus précisément comme 
méta-texte, dans le sens où il est un texte dans le texte (Torres, 2011), est la 
réalisation de cette « écriture lexicographique. » Et nous pourrions établir 
certaines considérations : 1) il s’agit d’un glossaire multilingue en Yoruba (la 
plus fréquente), portugais et anglais, en effet, certains mots sont en anglais dans 
le texte comme c’est le cas de « horse » [cheval] qui est suivi dans le glossaire de 
la définition: A spirit’s material vehicle, the human body a spirit uses during trance 
[Véhicule matériel d'un esprit, corps humain utilisé par un esprit pendant la 
transe] ; sur les mots en portugais, il est intéressant de noter qu'ils ne présentent 
pas de définitions des dictionnaires - tout comme les mots anglais - comme 

                                                           

9 On dit du terme caboclo (qui dans le candomblé est généralement prononcé sans le l, 
caboco) provient du mot Tupi kari'boka, qui signifie « descendant de blanc » (Ferreira 
1975 : 242). Ainsi, sa signification première est « métis », « une personne descendante 
en partie de l’indien et en partie de l’européen ». Mais ce terme peut également être 
utilisé pour désigner tout indien brésilien. La différence entre ces deux utilisations du 
terme en portugais brésilien ordinaire a eu une influence au sein de Candomblé, où il 
existe deux catégories d’esprit de caboclos : ceux qu’on appelle boiadeiro [cowboys, 
backwoodsmen] (Boiadeiro est également le nom d’un caboclo particulier), qui portent 
des chapeaux de cuir ou de paille, et parfois des manteaux en cuir à franges; et ceux 
appelés « índios » [indiens], qui portent souvent des coiffes en plumes et peuvent être 
habillés de plumes, de peau ou de cuir. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



136 
 

dans le mot « arrepio » : A brief bodily spasm associated with the onset of trance [Un 
bref spasme corporel associé au début de la transe], pour les mots en Yoruba, 
on peut les classer comme ethnotermes, et nous avons l'intention de les 
analyser dans un autre travail. Ainsi, le glossaire nous présente le multilinguisme 
dans le candomblé de Bahia ; 2) le glossaire fournit un ensemble 
terminologique du Candomblé, produisant une légitimité aux mots, en 
particulier à leurs utilisations. 
 
Considérations finales 

L'article se propose de présenter quelques formulations initiales d'un 
projet de traduction, dont le défi est d’inscrire les stratégies de traduction de 
l'ethnographe. Cette entreprise repose sur l’idée que l’analyse de ces stratégies 
permet de retrouver la dimension méthodologique, puisque l’ethnographie 
trouve dans l’écriture son laboratoire (Latour, 2004) ; et la traduction de 
l'ethnographie doit concevoir la poétique textuelle comme constitutive des 
relations immanentes de l'activité anthropologique. 

Enfin, nous avons essayé de dépasser le paradoxe science / création ; un 
paradoxe qui a souvent privé la traduction et l’ethnographie de son 
épistémologie. À l'inverse, basé encore une fois sur la philosophie de Deleuze 
et Guattari, l'objectif était de restaurer la condition créative de la science qui, 
face au chaos dans son plan de pensée, renonce à l'infini pour acquérir des 
références, car « la science au contraire renonce à l’infini pour gagner la 
référence : elle trace un plan de coordonnées seulement indéfinies, qui définit 
chaque fois des états de choses, des fonctions ou propositions référentielles, 
sous l’action d’observateurs partiels » (Deleuze, Guattari, 1991 : 198). Ainsi, 
l’ethnographie et les études de la traduction produisent, à partir de l’expérience 
(ethnographie) et/ou du texte (traduction), leurs écritures et donc leurs propres 
référentialités.    
 
Bibliographie :  
Benjamin, Walter (2011) : « A tarefa do tradutor ». In : Escritos sobre mito e linguagem. São 

Paulo, Editora 34. 
Clifford, James (2008) : A experiência etnográfica. Rio de Janeiros, Editora UFRJ. 
Evans-pritchard, E.E. (2005) : Bruxaria, oráculos e magia entre os Azande. Rio de Janeiro, 

Zahar. 
Deleuze, Gilles, Guattari, Félix (1991) : Qu’est-ce que la philosophie ? Paris, Les Éditions 

de Minuits.  
Gama, Dirceu (2010) : « A Etnografia enquanto tradução: diálogos entre Bronislaw 

Malinowski e Walter Benjamin ». In : A Parte Rei, nº70, Pará.  
Goldman, Marcio (2011) : « O fim da Antropologia ». In : Novos estudos. nº 89, Cebrap. 
Laplantine, François (2004) : A descrição etnográfica. São Paulo, Terceira Margem. 
Latour, Bruno (2004) : « A prologue in form of a dialog between a Student and his (so- 

mewhat) Socratic Professor ». In : Avgerou, C. ; Ciborra, A.; Land. F.F. (orgs.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



137 
 

Social Study of Information and Communication Study. Nova Iorque, Oxford Univ. 
Press. 

___________ (2005) : Reassembling the Social : An Introduction to actor-network-theory. New 
York, Oxford University Press. 

Malinowski, Bronislaw (1997) : Os Argonautas do Pacífico Ocidental – Introdução : objeto, 
método e alcance desta investigação. In Ethnologia, n.s., nº 6-8. 

Meschonnic, Henri (1999) : Poétique du traduire. Paris : Verdier.  
Wagner, Roy (1986) : « The theater of fact and its critics ». In : Anthropological Quarterly, 

vol. 59, no 2. 
___________(2010) :  Invenção da Cultura. São Paulo, Cosac Naify, 2010 
Wafer, Jim (1991) : The Taste of Blood : Spirit Possession in Brazilian Candomble. 

Philadelphia, University of Pennsylvania. 
Torres, Marie-Hélène (2011) : Traduzir o Brasil Literário : Paratexto e discurso de 

acompanhamento. Florianópolis, Copiart Editora. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:26 UTC)
BDD-A28855 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

