Ecritures et alphabetisation en Afrique noire

Moussa SALL
moussasall30@yahoo.fr
Université Cheikh Anta Diop de Dakar (Sénégal)

Abstract: This article deals with the issue of the evolution of literacy in African national
languages. It is about the existence/non existence of local literacy systems in black Affica. Findings
show that there exist ancient unknown or neglected hieroglyphics which have been hidden by
foreign languages.

The history of literacy in national languages is a process that cannot be separated from the
cultural and sociopolitical context which is not only related to latin characters borrowed from the
colonizer. Black South Sahara Africa has also known a literacy system in national language based on
a borrowal of Arabic characters.

Keywords: ancient writings, literacy, African langnages, national languages, ajami, wolofal, hieroghph,
Arabic alphabet.

Introduction

On ne soulignera jamais assez I'importance de ’écriture dans Phistoire de ’humanité
car elle a permis a chaque génération de transmettre a la postérité ses connaissances acquises
(Olderogge, 1968). 1l fut longtemps admis que 1’Afrique noire n’avait jamais connu d’écriture
et qu’elle avait évolué en marge de 1’histoire universelle Ki-Zerbo (1972). Par conséquent, les
sociétés d’Afrique au sud du Sahara n’auraient pas un instrument de transmission et de
transformation cognitive et sociale (Ficquet et Mbodj-Pouye, 2009).

Pour aborder la question de I’écriture et de Ialphabétisation en Afrique noire, il est
important de convoquer les champs théoriques de I’histoire, de ’anthropologie et des
¢tudes littéraires. Nous avons opté pour une démarche sociohistorique qui nous a permis
d’aborder Iévolution de lécriture et de lalphabétisation en langue nationale dans les
sociétés africaines des hiéroglyphes a ’avenement des caracteres latins.

Les différents axes de réflexion abordés dans cet article s’inscrivent dans la
continuité des recherches et études sur le préjugé voulant faire de I’Afrique un « continent
sans écriture » (Ki-Zerbo, 1972 ; Gérard, 1992 ; Cisse, 2006 ; Ngom, 2017). Cette étude

BDD-A28766 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:57 UTC)



Moussa SALL — Ecritures et alphabetisation en Afrique noire

atteste ainsi la présence endogéne de systemes d’écriture sur le continent afticain depuis
tres longtemps avec une tradition scripturale hiéroglyphique qui a précédé le systéme
d’écriture de nos langues nationales basé sur des emprunts.

La tradition scripturale hiéroglyphique de I’Afrique noire

L’histoire scripturale de ’Afrique noire est méconnue selon Olderogge (1968), méme
si Pécriture hiéroglyphique qui est congue par les Egyptiens au quatrieme millénaire avant J.-
C, a donné la base sur laquelle se sont formés les alphabets méditerranéens et les alphabets de
I'Inde (Diop, 1979 ; Olderogge, 1968 ; Gérard, 1992). Aujourd’hui, beaucoup d’auteurs et de
chercheurs ont démontré existence des hiéroglyphes en Afrique noire (Lempoua, 1983 ;
Diop, 1979 ; Olderogge, 1968 ; Ngom, 2017). Pour Lempoua (1983), P’Afrique noire les a
inventées elle-méme. Olderogge (1968) affirme dans son atticle « Les langues méconnues de
L Afrigne» que I'Afrique noire a connu une tradition sctipturale hiéroglyphique. Cependant,
Cheikh Anta Diop (1979) justifie la raréfaction de cette écriture au cceur du continent par
I’absence du papyrus dans certaines régions. A Diourbel, chef lieu du cercle du Baol, au
Sénégal, dans le quartier Ndourka, on trouve un baobab couvert de hiéroglyphes, depuis le
tronc jusqu’aux branches. Nous pouvons aussi noter I'existence d’une écriture hiéroglyphique
authentique au Cameroun, celle des Bamoum dite de N’joya du méme type que Iécriture
hiéroglyphique égyptienne et en Sierra Léone, celle des Vai.

Lécriture Vai a été découverte en 1849 par S.W. Koélle qui relatait qu’a son avis tous
les hommes adultes, a Bandakoro, savaient plus ou moins lire et éctire et que dans d’autres
villages il se trouvait toujours plusieurs personnes capables de lire ’écriture des indigenes
(Olderogge, 1968). Le spécialiste américain de I’ Afrique Oric Bates (1834), cité par Olderogge
(1968), a affirmé que « Les Vai ont écrit des volumes ». Les méthodes syllabiques d’écriture
des Vai dérivent de symboles pictographiques. Les témoignages de Momolou Massakwa,
ancien consul de Libéria en Angleterre montrent comment les Vai transmettaient les
nouvelles d’une attaque soudaine de leurs ennemis, Iissue des batailles, etc., sur bandes
d’écorces (Olderogge, 1968). Ainsi, pour signifier que 'ennemi avait été vaincu et s’était
enfui, ils dessinaient la silhouette d’un homme courant, les mains sur la téte, et ils mettaient
un point a c6té du personnage pour indiquer le pluriel. D’autres systemes analogues
d’écriture existent chez beaucoup de peuples noirs. I.’Aftique noir a donc connu beaucoup
d’écritures qui sont restées I'apanage des seuls initiés et qui n’ont pas pu atteindre toute la
population et s’imposer a tous, comme une réalité culturelle. (Lempoua, 1983). Ces écritures
sont méconnues, ignorées, voire négligées par I'idéologie impérialiste occidentale qui voudrait
résumer la tradition afticaine a I'oralité.

Autour du mythe de Poralité

Les theses, selon lesquelles, I’Afrique serait un continent primitif, sans écriture ont
encore des conséquences néfastes pour ce continent, tant sur son développement politique,
économique, que culturel (Cisse, 20006). Cette situation découle du fait que I’homme blanc,
dans son inépuisable suffisance, a longtemps pensé et proclamé que ’lhomme noir, n’ayant
pas d’écriture, ne pouvait avoir ni civilisation, ni histoire, encore moins de littérature
(Lempoua, 1983 ; Gérard, 1992).

Ainsi, pour des raisons politiques et culturelles, I'idéologie coloniale a refusé a
I’Afrique, surtout dans sa pattie occidentale, d’avoir connu la technique d’écriture telle qu’elle
est généralement concue (Cisse, 2006). Ce mythe fait de ’Afrique une table rase sans culture,
ni de tradition éctite. Le projet colonial avait donc pour mission de « civiliser » les afticains
qui étaient considérés comme des analphabetes qu’il fallait apprendre a lire et a éctire.

350

BDD-A28766 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:57 UTC)



Moussa SALL — Ecritures et alphabetisation en Afrique noire

Cependant, les travaux des linguistes et ethnologues ont démontré I’existence d’un
immense pattimoine oral de Afrique noire. Leurs recherches ont pu démontrer que ce
corpus oral, transmis de génération en génération, couvte le domaine entier de cette cutiosité
intellectuelle innée qui, au cours des siecles, a donné naissance a la spéculation philosophique
et au savoir scientifique (Gérard, 1992). Par conséquent, 'existence de corpus d’art oral ne
saurait noyer I'abondance d’une tradition éctrite africaine trés souvent négligée (Cisse, 2000 ;
Gérard, 1992). Beaucoup d’auteurs (Bouche, 1875 ; Gérard, 1992 ; Cisse, 2006 ; Humery,
2010 ; Ngom, 2010) ont reconnu lexistence d’une tradition littéraire des langues locales
africaines en caracteres arabes avant méme larrivée des colonisateurs occidentaux. Cette
tradition renvoie a un ensemble de textes écrits en alphabet arabe dans des langues afticaines.
11y en a des milliers 2 Tombouctou au Mali, 2 Harare en Ethiopie, au Sénégal et ailleurs.

A cet effet, Ziadah (2009) note que, contrairement a une idée regue, les sources
historiques africaines ne sont pas exclusivement orales et que des centaines de milliers de
documents écrits, appelés « Ajami», témoignent notamment de l’histoire médiévale du
continent africain. Le mot provient de « a’jamiyy » qui veut dire « non-arabe » en langue
arabe. L’étrangeté de Détymologie s’explique par le fait que ces documents sont
majoritairement rédigés en langues africaines transcrites en alphabet arabe. Les plus anciens
des Ajami ont été découverts a Tombouctou, au Mali, et datent du 14e siecle. Plus de 18
000 manuscrits sont abrités dans le centre Ahmed Baba de Tombouctou, fondé en 1970
avec l'aide de TUNESCO, la plupart étant restaurés et numérisés. Les sujets traités dans ces
documents couvrent des domaines aussi variés que les exégeses coraniques, le droit et la
jurisprudence, I’astronomie, la botanique, la médecine, les chroniques, les généalogies ou
les genres littéraires (Ziadah, 2009).

1l devient dés lors un mythe que de soutenir que loralité est la seule marque
distinctive des cultures de I’Afrique (Cisse, 2006 ; Ziadah, 2009). Les colonisateurs ont
méme reconnu existence de ces textes. Pour Jean Dard, le fondateur de I’école francaise
dans les colonies a Saint-Louis du Sénégal en 1817, I'utilisation de I” « Ajami » se cantonnait
a une minorité. Cependant, Bouche (1875) cite dans sa thése d’Etat les propos d’un
responsable de 'enseignement en Afrique Occidentale : « Dés mon arrivée au Sénégal, j'ai été
Jfrappé de voir les Noirs de Saint-Louis griffonner lenr signature en arabe [nous soulignonsj, quoique ne
sachant pas un mot de cette langne ». Comme le mentionne Cisse (2000), beaucoup de textes
arabes sont d’importantes sources fiables et de grandes références en la matiére tels que la
Description de | Afrigue de 'Ouest de El Bekri (1068) que De Salane a traduit en francais et
publié a Paris en 1859 ou encore Tuarikh e/ Fattaach de Muhamad Kati publié en 1519, puis
traduit par Houda et Delafosse, et publié a Paris en 1913.

Lusage de '« Ajami » en Afrique de 'Ouest a donc permis 'emprunt de caracteres
arabes pour la transcription de la plupart de ses langues autochtones de la zone soudano-
sahélienne. Cet usage est indissociable de I’histoire de I'islam et de son expansion (Humery
2010 ; Cisse, 2000).

L’écriture ajami en langues nationales africaines et expansion de I’islam

Sur le continent africain comme ailleurs, il est difficile de dissocier I’histoire de
P'usage de I’écriture arabe (en arabe ou dans les langues locales) de I’histoire de I'islam et de
sa diffusion (Humery 2010). Ce lien analysé par Maxime Rodinson (1963 : 268) entre ajami
et Islam rejoint la fameuse sentence « I’alphabet suit la religion » (Diringer et Regensburger,
1968) cité par Humery (2010).

En Afrique de ouest, et plus précisément dans ce qui est communément appelé la
zone soudano-sahélienne, les contacts entre la population locale et la culture arabo-

351

BDD-A28766 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:57 UTC)



Moussa SALL — Ecritures et alphabetisation en Afrique noire

musulmane remontent au VIlle et au IXe siecle de notre ere (Cisse, 2000). Les voyageurs
et géographes arabes, plus connus sous le nom de chroniqueurs de Taariikh, rapportent
que durant le Xle siecle I’Afrique de T'ouest connut un afflux de population d’origine
berbére, les Zanaga. (Cisse, 2006). C’est a travers les premiers contacts avec ces berberes
Zanaga qu’une partie de la population ouest-africaine devint musulmane sous I'influence de
leur confrérie Almoravide.

De ces contacts, la plupart des langues d’Afrique occidentale ont emprunté aussi
bien a I'arabe qu’au berbére de nombreux vocables, parmi lesquels figurent les jours de la
semaine, quelques formules de politesse et le calendrier de ’hégire (Cisse, 20006). Ainsi,
suivant cette logique, « fors de la propagation de ['Islam a travers le continent, 'alphabet arabe a été,
en effet, adopté par une bonne dizaine de langues africaines : bambara, fulfude, hanssa, malinké,
mandingue, somali, songay, swabili, wolof» (Ziadah, 2009 : 10).

Outre le renouveau de la littérature arabe au Sahel, c’est aussi 2 Ousmane Dan
Fodio qu’il faut faire remonter un autre développement décisif dans I’histoire littéraire de la
région (Gérard, 1992). 1l fut en effet 'auteur de nombreux poémes de type ajami, en
utilisant I’alphabet arabe, mais en peul et en haoussa.

Au Sénégal, la région du Fouto Toro avait joué un role moteur dans la renaissance
de I'Islam et dans la diffusion de ’écriture de la langue arabe, ainsi que dans ’apparition
d’une littérature gjami en langue peul. Le wolof, la langue véhiculaire du pays, a donné lieu
aussi a une activité écrite de type ajami lorsque Amadou Bamba (1850-1927) créa la
confrérie mouride. ’un de ses disciples, Sérigne Moussa Ka (1890-1965), trouva plus
efficace d’écrire dans la langue du peuple, le wolof (Gérard, 1992; Ngom, 2010). D’autres
lettrés musulmans, appattenant a la confrérie tidjane, comme le Cheikh Hadi Touré (1894-
1979) se sont adonnés a cette pratique de 'agjami (Gérard, 1992).

En traduisant par écrit les textes religieux en langue locale, et non plus seulement a
P’oral comme ce fut et c’est encore 'usage commun dans Penseignement islamique, et en
diffusant ces textes d’origine arabe, auxquels se sont ajoutés de nouveaux textes éctits
directement en ajami, la langue peule a acquis un nouveau statut, proche de celui de I’arabe
(Humery 2010 ; Ngom, 2010).

Cette émergence des langues vernaculaires a Iécrit dérive, comme Clest
généralement le cas, des besoins de la propagande : il s’agit de familiatiser la population
avec les dogmes et les prescriptions de la loi coranique et de I’encourager a participer a la
guerre sainte (Gérard, 1992).

L’avénement de la graphie latine : de I’ « ajami » a I’ « abajada »

La phase « moderne » dans I’histoire littéraire de I’Afrique noire fut inaugurée par
la pénétration graduelle des Européens (Gérard, 1992; Humery 2010). Ceux-ci
introduisirent Ialphabet latin, 'imprimerie et un systéme scolaite qui diffusait non
seulement les doctrines de différentes sectes chrétiennes, mais aussi des idées occidentales
trés éloignées de toutes les traditions culturelles de Afrique (Gérard, 1992). C’est ainsi
que, sous la domination coloniale, I’Afrique du sud du Sahara s’ouvrit a Iécriture, a
’alphabétisation et a la forme écrite en caracteres latins.

Méme si les détracteurs occidentaux de I’ajami ont refusé de reconnaitre son statut
réel, ils y ont souvent eu recours pour sensibiliser une importante proportion de la
population en particulier dans les zones rurales (Cisse, 2000). C’est sans doute pour ces
raisons pragmatiques que I’administration coloniale I’a souvent utilisé pour la diffusion de
documents officiels concernant la santé, I’hygiene, le commerce et ’agriculture. Les billets
de 5 francs émis a Dakar en décembre 1922 par la Banque d’Afrique Occidentale portaient

352

BDD-A28766 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:57 UTC)



Moussa SALL — Ecritures et alphabetisation en Afrique noire

au verso le texte suivant éctit en wolof ajami: « Banque d’Afrique Occidentale. Le porteur
de ce document sera payé a vue en pieces d argent d une valeur d un dirham. »

Lorsque, au moment des indépendances africaines, la question de I’acces a Iécrit
pour les langues locales s’est posée avec plus d’acuité, la graphie latine a immédiatement
ptis le dessus sur la graphie arabe (Humery, 2010).

Les tensions sociopolitiques alors naissantes se sont cristallisées sur le double
enjeu d’une écriture de leurs langues maternelles et dans une graphie latine (Humery, 2010).
Un consensus s’est vite dessiné en faveur de 'abgjada (Humery, 2010). C’est en 1965 que
naissent les premieres résolutions en vue de standardiser le systeme de transcription des
langues locales en caracteres latins, a la suite de la conférence de Bamako organisée par
PUNESCO. Cette conférence, organisée par I'Unesco et a laquelle ’Association pour la
Renaissance Pulaar (ARP) a participé, a entériné le choix de graphies latines adaptées a
chacune des principales langues de la sous-région (Sow 1977 : 97 ; Humery, 2010).

Pour le linguiste Sow (1977 : 101), le but était « d’arriver a des transcriptions qui
aient un caractere interafricain et international » et la « nature historique » de ce qui a
présidé a ce choix de graphie était liée a Iexistence d’une vaste littérature au Nigeria,
favorisée par la politique coloniale anglo-saxonne a travers la transcription du hausa et du
fulfulde au moyen de lettres crossées utilisées depuis 1930. Ces résolutions en vue de la
transcription des langues nationales par des caractéres latins furent accompagnées par la
promulgation d’une série de décrets.

Au Sénégal, une fois I'indépendance acquise, grice aux efforts de linguistes comme
Pathé Diagne, 'usage de I’alphabet latin pour transcrire les langues nationales se répandit,
notamment dans la presse (Gérard, 1992). En 1972, un décret visant a introduire les
langues nationales dans le systeme éducatif a été signé par le Président Senghor.

L’émergence d’une graphie latine adaptée comme seule écriture soutenue
institutionnellement pour transcrire les langues ouest-africaines et les diffuser (Humery,
2010) a donc bénéficié d’une convergence d’intéréts et de sensibilités entre les principaux
linguistes et acteurs influents dans ce domaine (écrivains, hommes publiques, militants
socioculturels) et les politiques linguistiques nationales et internationales.

Par ailleurs, plusieurs facteurs expliquent la consolidation de I'abajada. Lors de la
conférence sur «Les potentialités de recherche et d’enseignement en Ajami en Afrique de
P'ouest — Le cas de la tradition wolofal au Sénégal », en Juillet 2008 2 Tombouctou, le Professeur
Fallou Ngom souligne que la littérature « Ajami » n’a pas attiré beaucoup d’intéréts de la part
des chercheurs occidentaux comme ceux du monde musulman pout plusieurs raisons :

- La conception dominante selon laquelle DPAfrique a une tradition
fondamentalement orale qui ignore le fait que Poralité et ’écrit sont imbriqués
dans la plupart de ’Afrique musulmane ;

- Les préjugés racistes selon lesquels les littératures Ajami (des auteurs noirs) ne
renferment aucun intérét scientifique important ;

- La rareté de chercheurs possédant les aptitudes linguistiques et culturelles
pour lire, transcrire et traduire les informations des textes Ajami ;

- La confusion des premiers chercheurs de I'administration coloniale frangaise
qui, pat ignorance ont classifié les écrits en Ajami dans la rubrique de « I’arabe
indéchiffrable » !

A Tlinstar d’Hampaté Ba, 'ensemble des acteurs du mouvement pulaar qui
soutenaient I’écriture de leur langue en abajada (caracteéres latins) ne manifestaient pas 1a un
rejet de I'islam, mais bien un rejet de '« arabisme » (Monteil, 1980 : 310, cité par Humery,
2010) et de larabisation, ou tout au moins une préférence de rattachement a un univers

353

BDD-A28766 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:57 UTC)



Moussa SALL — Ecritures et alphabetisation en Afrique noire

occidental ou ayant subi l'influence de ce dernier, comme dans le cas de la plupart des
autres langues africaines transcrites elles aussi en graphie latine (Humery, 2010). La
tendance était a ’approche fonctionnaliste de ’éducation de base, et I'idée d’accompagner
des activités d’alphabétisation en langues locales avait fait son chemin par des sessions a la
demande des communautés villageoises.

Conclusion

En définitive, si dans le passé les noirs africains ont utilisé des hiéroglyphes et
comme chez les Vai et les Bamoum des symboles pictographiques, il y a eu aussi en
Afrique noire 'utilisation de I’alphabet arabe sous linfluence des berberes Zanaga et
P'usage trés répandu de nos jours de Ialphabet latin adapté aux systemes phonétiques des
langues nationales. Aujourd’hui, nous assistons a I’éclipse des anciennes éctitures par les
graphies arabes et européennes expansionnistes.

Aujourd’hui, une dynamique d’alphabétisation en langue nationale africaine se
développe pour une meilleure prise en compte des réalités socio culturelles du milieu dans
beaucoup de domaines. Pour Cheikh Anta Diop (1979), développer les langues nationales
devient une nécessité. Pour lui, il est plus efficace de développer une langue nationale que
de cultiver une langue étrangere.

Bibliographie

BOUCHE, D., (1875), L enseignement dans les territoires francais de I’Afrique occidentale de 1817 a 1920.
Mission civilisatrice ou formation d'une élite 2, Paris, Champion, These d’Etat, Paris 1.

CISSE, M., (20006), « Ectits et écriture en Afrique de I’Ouest ». Revue électronigue internationale de sciences
dn langage Sudlangues, 6 : www.sudlangues.sn/IMG /pdf/doc-135.pdf

DIOP, C. A., (1979), Nations négres et culture, Paris, Présence Afficaine.

FICQUET, E,; MBOD]J-POUYE, A., (2009), « Cultures de Iécrit en Afrique. Anciens débats, nouveaux
objets », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 64e année, (4), 751-764. https:/ /www.cairn.info/revue-
annales-2009-4-page-751.htm.

GERARD, A., (1992), Littératures en langues afvicaines, Editions Mentha. Paris.

Humety, Matie-Eve, (2010), « L’éctitute « ajami » en pulaar au Fuuta Tooro (Sénégal/Mauritanie) :
une littératie délibérément restreinte », in Sodiétés politiques comparées, n°30, décembre 2010.

KI-ZERBO, J., (1972), Histoire de I"Afrigue noire. D hier a demain, Paris, Hatier.

LEMPOUA, J-N., (1983), « Les Fondements Culturels et la promotion de la lecture en Afrique
Noite ». Mémuoire de fin d’étude Ecole Nationale Supérienre des bibliothéques. Villeurbanne.

NGOM, F., (2005), “The secular usage of Ajami writings in Senegal”, in The Newsletter of the West
African Research Association (WARA), Spring 2005.

NGOM, F., (2010), “Ajami scripts in the Senegalese speech community”, in Journal of Arabic and
Islamic Studies Volume 10 http://www.lancs.ac.uk/jais/volume/volume10.htm

NGOM, F., (2017), “Historical Preservation and Cultural Heritage, Intellectual History”, in West
African Manuscripts in Arabic and African Languages and Digital Preservation. Oxford Research
Encyclopedia, African History.

ORDEROGGE, D., (1968), « Les langues méconnues de Afrique », in Courrier de 1'UNESCO,
mars 1966, pp. 25-29.

SOW, A. L., 1977, Langues et politiques de langues en Afrique noire : lexcpérience de 'Unesco, Paris, Nubia.

ZIADAH, M., (2009), « « Que sont les Ajami ? » Histoire des peuples : le passé recomposé », in Le
Courrier de ['Unesco 2009, n°8, Unesco.

354

BDD-A28766 © 2018 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:57 UTC)


http://www.tcpdf.org

