
 

Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 

Enrique NOGUERAS 
enoval@ugr.es 

Universidad de Granada (España) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Résumé : Cette étude réfléchit sur la surprenante actualité et vigueur de la poésie d’Ausiàs 

March. En partant de la crise des discours scolastiques, incapables de résoudre le conflit spychologique 
où le sujet poétique se débat, nous proposons donc que beaucoup de traits dans la poésie du poète de 
Valencia ébauchent ou devinent certains traits des subjectivités post-modernistes. Le moi poétique chez 
Ausiàs March, dans un chemin différent à celui de Pétrarque, construit la réthorique d’un moi qui est 
partout présent et qui se sent partout impuissant de résoudre ses conflits et c’est dans ce point-là où on 
peut envisager sa similitude avec le sujet post-contemporain. 

Mots-clés : Ausiàs March, poésie, sujet, postmodernité. 
 
 
Algunos de los más célebres versos de Ausiàs March parecen sugerir la vigorosa 

afirmación un sujeto o una individualidad cuya “personalidad” participaría plenamente de la 
modernidad, y hasta anticiparía el individualismo contemporáneo. Esto es sorprendente y, á 
la rigueur, en términos estrictamente históricos, es también harto discutible. Sin embargo, 
funciona en el plano de la experiencia lectora, ya que una lectura no erudita actualiza el texto, 
en un momento contemporáneo, en un presente radical, por así decirlo. Es sabido en que si 
Petrarca ha sido con frecuencia descrito como “el primer hombre moderno”1, en realidad 
este no habría hecho sino marcar una etapa, un momento o si se quiere un punto de 
inflexión, dentro de un proceso cuyo inicio a veces se sitúa en la poesía de los trovadores, 
quienes habrían iniciado la subjetividad occidental o la retórica de la subjetividad occidental si 
se prefiere2, y cuyo final algunos han situado en Goethe3, el Clasicismo y aun el 
                                                        
1 Esto es casi un tópico. Véase al respecto la excelente y ya clásica introducción de Nicholas Mann a la edición de 
bilingüe del Canzoniere, en traducción del poeta y profesor Jacobo Cortines, cuya primera aparición data de 1989.  
2 Cfr. Sarah Kay, Subjetivity in Troubadours Poetry, Cambridge, University Press, 1990. Una visión más general en 
Carlos García Gual, El redescubrimiento de la sensibilidad en el siglo XII. El amor cortés y el ciclo artúrico, Madrid, Akal, 1997. 
3 Por ejemplo en el ya casi clásico libro de Karl Joaquin Weintraub, La formación de la individualidad. Autobiografía e 
Historia. [The Value of the Indiviual; trad. M. Martínez-Lague], Madrid, Megazul-Endymión, 1993. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

132 

Romanticismo, probablemente, como ya señalara Arnold Hauser4, la última gran revolución 
de la sensibilidad occidental5. Proceso éste que también para algunos, o más bien para 
muchos, habría entrado en una crisis relativamente reciente con eso que suele llamarse 
postmodernidad, tardomodernidad o modernidad tardía. Convencido de que Ausiàs March 
es quizá el poeta medieval más susceptible de una lectura rigurosamente posmoderna, y de 
ahí su sorprendente vitalidad y actualidad para los lectores de poesía no profesionales, me 
propongo aquí intentar un primer esbozo de cómo construye el texto de March un sujeto, 
una interioridad, un individuo, una identidad, en fin, que en cierto modo trasciende su 
inestable estructuración – como “yo” poético, biográfico y hasta “óntico” – en la crisis de los 
discursos “(pre)psicológicos” en que se sustenta y articula, y por ello anticipa y presenta 
sorprendentes afinidades con la proclamada inestabilidad y debilidad del sujeto posmoderno, 
aunque no quizás con su labilidad o liquidez6. Dada la complejidad de las cuestiones 
implicadas me voy a quedar – si llego – es los prolegómenos de tal esbozo; otra pretensión 
sería sin duda un exceso de hybris por mi parte. 

Esto, la construcción de esa identidad débil, en realidad una identidad fallida, se 
produciría a partir del entrecruzamiento de varios ejes: la afirmación deíctica de tal 
identidad, la locura como ejercicio especular de enajenación y (re)conocimiento, la 
opacidad de lo real, la “imposibilidad del amor”7, las fuentes morales (en el sentido   que 
dio Charles Taylor8 a este sintagma, y por tanto en relación aquí con el tomismo y el 
agustinismo9)  y la violencia ejercida sobre los discursos escolásticos y trovadorescos tanto 
el terreno de la retórica y la métrica como en el conceptual, y no tanto por la irrupción de 
una componente crítica humanista o prehumanista (presente acaso pero marginal10) como  
                                                        
4 En su célebre, y todavía sugerente, Historia Social de la literatura y del arte. Concretamente, se ocupa del 
Romanticismo en el vol. II, págs. 339-414, de la edición española de 1993 (Barcelona, Labor).  
5 La fortuna moderna de Ausiàs March al Romanticismo puede efectivamente remontarse. Pese a su enorme 
influencia en el Renacimiento y Siglo de Oro español, a la que más delante aludimos, tras la edición catalana de 
1545, y la última edición de la traducción de Jorge de Montemayor, en 1579, no encontramos otra edición 
completa de las obras del poeta valenciano hasta la de 1864, debida a Diego de Fuentes, sin contar la versión en 
latín de Sebastián Mariner, aparecida en Turín en 1633. No puedo extenderme aquí sobre esto, pero esta claro 
que lo que ve el solo a medias renacentista Siglo de Oro español en el primer poeta catalán es algo muy 
diferente de lo que encuentran los románticos. Sobre la recuperación de Ausiàs March en el siglo XIX puede 
verse ahora Llúcia Martín: “Alguns comentaristes ausiasmarquians. Aproximació a l’estudi de la crítica sobre 
Ausiàs March en el XIX" Catalan Review. 2013, 27: 69-86. 
6 En cierto modo, esa labilidad podría verse como el reverso de la imposibilidad del amor pero, en la medida en 
Zygmunt Bauman, ha vinculado esta “liquidez” a unas estructuras sociales queda por discutir si la disolución de 
la modernidad en el capitalismo avanzado podría verse como proceso paralelo a la disolución de la escolástica o 
el mundo medieval. Algo así se insinúa en la poesía de Ausiàs March, pero soy muy reticente a considerar que 
se puedan señalar detectar en ella “amores líquidos” sensu stricto. 
7 Imposibilidad que se dobla, según una acertada interpretación, en la imposibilidad de hallar un solución en 
Dios. (Váse, por ejemplo: Gironés, M.ª Teresa, “Ausiàs March i la reformulació del bé: de l’amor a la dona al bé 
diví”, eHumanista, 13, (2009), 195-208. En el caso de March, a muy juicio, no se trata de un improbable ateísmo, 
sino de una dramática falta de fe (entendida como virtud teologal y el contexto de la época) de la que el poema 
CV da un estremecedor testimonio.  
8 Charles Taylor, Las fuentes del yo [Sources of the self. The making of the modern identity, trad. Ana Lizón], Barcelona, Paidos 
1996. Curiosamente, en su estudio Taylor ignora a Petrarca y pasa directamente de San Agustín a Descartes. 
9 La dependencia de Ausiàs March del pensamiento escolástico es un tópico desde los primeros estudios que 
fueron dedicados ya en el siglo XIX y desde luego en el todavía imprescindible y en cierto modo fundacional 
estudio de Amêdée Pagês: Auzias March et ses prédécesseurs: Essai sur la poésie amoureuse et philosophique en Catalogne 
aux XIVè et XVè siècles, París, Champion, 1911. La importancia del pensamiento agustiniano, ha sido destacada 
más recientemente por Marina Mestre (por ejemplo en “El papel de la antropología agustiniana en la poesía de 
Ausiàs March”, Criticón, 10 (2009), 11-27). Esta convivencia de escolástica y agustinismo es sin duda un factor 
más del desequilibrio del sujeto ausiasmarquiano.  
10 A mi juicio es claro que el posible “humanismo” o mejor “protohumanismo” de Ausiàs March no sería sino 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

133 

por la exasperación, en un auténtico tour de force sobre sí mismos, de aquellos discursos 
confrontados, por así decirlo con la realidad, para no decir con “lo real”11. Naturalmente, 
lo que sigue presupone opciones interpretativas, apriorismos teóricos podríamos decir, por 
ejemplo, sobre el concepto de modernidad, posmodernidad o sujeto, individualidad e 
interioridad, que aquí no puedo discutir o justificar y ni siquiera hacer explicitas. Se 
sobreentiende que esta tentativa hermenéutica es tan provisional como movediza.  

Un sabio como es sin duda Vicente Beltrán concluye uno de sus libros con estas 
palabras: “Hems arrivat a la fi d’aquet camí per la poesía antiga e les fulls dels seus cançoners. 
M’agradaria d’haver persuadit el lector que ni es una poesía morta ni està forçosament 
antiquada, que molts  del seus productes (i no només March) encara ens poden dir alguna 
cosa… Tendim a aceptar que la poesía cortesana té poc de poètica: la tradiciò romántica i la 
formaciò clàssica del nostres Mestres, a més de las pràctiques dels nostres segles, estan, es 
cert, molt alunyades de les seves; però si l’escuma social i literària del segle xv, els mateixos 
que lleguien i adoraven March, la tenien por bona […] No ens estem perdent alguna 
experiència que potser paga la pena de retrovar? Arribats a aquest punt del camí, per què no 
els lleguim? Per què no fem un petit esforç…?”12. ¿A quién se dirige esta petición, si en la 
últimas décadas la publicación de, y la investigación sobre, la poesía de cancionero no ha 
hecho más que crecer, si cada año se le dedican tesis o aparecen ediciones y se ha fundado 
una docta asociación dedicada a su estudio que celebra periódicamente reuniones y 
congresos13? Sin duda, el llamamiento del profesor Beltrán parece dirigirse sobre todo a los 
que André Lefevere ha denominado “lectores no profesionales”14, término discutible pero 
eficaz, aun si la profesionalidad del lector puede admitir infinitos grados…En suma, a los 
lectores “normales”. Efectivamente la recuperación erudita del “gran canto coral”, como se 
le llamara alguna vez, ha repercutido poco en el común de los lectores de poesía. Salvo unos 
pocas excepciones (y muchas de esas excepciones son lectores que no son profesionales en el 
sentido de Lefevere, pero quizás sí en el sentido de que son poetas o escritores) casi nadie lee 
este tipo de poesía, o solo muy raramente lo hace, más allá de algunas antologías (compiladas 
con fines didácticos por otra parte) o excepciones como la excelente traducción de Jordi de 
San Jordi obra de José María Micó aparecida hace unos años, en edición bilingüe, en una 
prestigiosa colección de poesía lírica15…Sin duda, el cancionero por antonomasia, el de 
Petrarca, sí seguimos leyéndolo y muchos otras obras que nos han llegado en forma de 
cancioneros, pero es claro que el profesor de Beltrán piensa sobre todo (si no solo) en los 
cancioneros catalanes y castellanos de los siglos XIV y XV. La realidad es, sin embargo, que 
la mayoría de los lectores habituales de poesía ni siquiera leen a los que se suelen llamar los 
grandes poetas del siglo XV. Y de ese siglo quizás lo único que verdaderamente leemos es 
(hablo de las literaturas ibéricas, y hablo de la poesía, por supuesto) a Ausiàs March, o en 
todo caso, con la excepción probable de las coplas de Manrique, es al único que leemos con 
                                                                                                                                                     
una mera, difusa y superficial contaminación de ideas que estaban más o menos en el aire en los ambientes en 
que se movía. A este respecto es significativo su tratamiento de los motivos de la Antigüedad Clásica, a los que 
me he referido hace unos años en mi artículo “El olimpo de Ausiàs March. Una primera nota sobre el canto 
LXXIV…”. In Omul ṣi mitul. Fiinţa umană ṣi aventura spiritului…Granada, El Genio Maligno, 2015, 19-26. 
11 En efecto y a mi juicio, el discurso de March bordea a veces lo psicótico, entendido, según el psicoanálisis lacaniano, 
como una “irrupción de lo real”. No puedo abordar esto aquí, aunque creo que merece la pena apuntarlo. 
12 Poesía, escritura i societat: els camins de March, Castelló-Barcelona, Fundaciò Germà Colón Domènech / 
Publicacions de l’Abadia, pág. 204.  
13 Asociación Internacional Convivio. Su congreso fundacional tuvo lugar en Granada en 2004. 
14 A. Lefevere, Traducción, reescritura y la manipulación del canon literario [Translation, Rewriting, and the Manipulation of 
Literary Fame. Trad. M. C. Africa Vidal y Román Álvarez], Salamanca, Colegio de España, 2002. 
15 Jordi de Sant Jordi, Poesía, traducción y prólogo de José María Micó, Barcelona, DVD Ediciones / Editorial 
Barcino, 2009. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

134 

entusiasmo y arrebato, al único que leemos tanto como a Petrarca y yo creo que 
posiblemente acabaremos leyéndolo acaso muy pronto más que a Petrarca, porque Ausiàs 
March no es solo uno de los grandes poetas del siglo XV que todavía están vivos, como 
Chaucer o François Villon, es, como Petrarca, uno de los grandes poetas de Europa, un 
poeta cuya obra gana con el tiempo y que ha sido leído en todos los tiempos, o casi todos los 
tiempos, aunque de diversa manera. ¿Un clásico? Petrarca es un clásico, está vivo. March es 
un clásico, pero un clásico de una sorprende modernidad, no es que esté vivo: es que es uno 
de los nuestros, uno de nosotros, a pesar de que es también inequívocamente un hombre del 
siglo XV, un hombre, por decirlo de algún modo, “premoderno”. Pero todo parece 
funcionar cómo si la modernidad que se formaba en su siglo tuviera algo en común con la 
modernidad que se deshace en el nuestro. O puede que no solo algo, sino bastante: la 
comparación de nuestra época con la Edad Media, su consideración con una Nueva Edad 
Media, es un tema recurrente, ya desde el famoso libro de Humberto Eco16. Zygmunt 
Buman escribe: “En Francia, Alain Minc escribe sobre el advenimiento de las Nuevas Edades 
Bárbaras [en Le noveau Moyen Âge17]. En Gran Bretaña, Norman Stone se pregunta si no 
habremos vuelto al mundo medieval de mendigos, plagas, conflagraciones y supersticiones Si 
esta es o no la tendencia de nuestro tiempo sigue siendo, sin lugar a dudas, una pregunta 
abierta, que solo el futuro responderá, pero lo que verdaderamente importa en estos 
momentos es que se puedan hacer públicamente augurios de ese cariz desde los lugares más 
prestigiosos de la vida intelectual y hallen quien los escuche, pondere y 
debata”18...Personalmente, yo creo que estamos asistiendo al fin de la cultura Europea, tal 
como la entendemos desde el Renacimiento (incluso desde el “renacimiento” del siglo XII),  
pero esa es otra historia…19 

Estoy convencido de que Ausiàs March transforma la lírica europea, supone una 
apuesta por una vía nueva tan importante, tan innovadora o tan radical como la de Petrarca, 
aunque, como en Petrarca, sin embargo no hay nada en él que no tenga precedentes, ni 
ninguno de esos precedentes que no resulte fuertemente modificado en su obra, nada que no 
se inserte en la tradición del mundo cultural de su época, tan lejano, pese a todo para la 
mayoría de los lectores de ahora. Petrarca fue poeta laureado y Ausiàs March, imitado y 
saludado en su tiempo, compartió en el Renacimiento hispánico la gloria de aquél20. Sin 
embargo, es verdad que la lírica europea se decantó por los modelos petrarquistas. De un 
modo u otro, la poesía europea fue petrarquista hasta el Romanticismo (si no más)21; sin 
                                                        
16 “La Edad Media ha comenzado ya”, en Humberto Eco, Furio Colombo, Francesco Alberoni, Giuseppe 
Sacco, La nueva Edad Media [Documenti su il novo medioevo; trad. Carlos Manzano], Madrid, Alianza, 1974. 
17 Paris, Gallimard, 1993. Para una breve síntesis reciente de esta problemática, Aurelio Pérez Giralda, “La 
nueva Edad Media”, en Público, 26-10-1017 (https://www.nuevatribuna.es/articulo/historia/la-nueva-edad-
media/20171029172428144818.html) 
18 La postmodernidad y sus descontentos [Postmodernity and his Descontents. Trad. Marta Malo y Cristina Piña], Madrid, 
Akal, 2001.  
19 Ya Antonio Gransci había adelantado esta idea, que por supuesto no es solo mía; un elocuente alegato en este 
sentido son las Diez (posibles) razones para la tristeza del Pensamiento [Ten (Possible) Reasons for the Sadness of Thought; trad. 
Maria Condor]]de George Steiner (Siruela, 2015), de quien es inevitable recordar, en este contexto, el inolvidable 
Bluebeard's Castle: Some Notes Towards the Redefinition of Culture, London, Faber&faber, 1971. 
20 El trabajo clásico es el de Kathleen Mcnerney, The influence of Ausiàs March on early Golden Age Castilian, 
Amsterdam, Rodopi, 1982. Con muy diferente enfoque, puede verse ahora Albert Lloret: Printing Ausiàs March: 
material culture and renaissance poetics, Madrid, Centro para la Edición de los Clásicos Españoles, 2013.  
21 Una vez convenga acaso recordar que la “recuperación” de Ausiàs March fue obra de los románticos, con 
cuya en muchos casos “desmedida” retórica se diría que tiene mucho en común. Sobre la posible relación de 
esta recuperación con un fenómeno tan ligado al Romanticismo como el nacionalismo, es interesante el trabajo 
de Alice E. Popowich: "March's Poetry and National Identity in Nineteenth-century Catalonia." CLCWeb: 
Comparative Literature and Culture 15.6 (2013): <https://doi.org/10.7771/1481-4374.2362> 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

135 

embargo, como escribe Garteh Walters: “Història, geografía i llengua s’han aliat per convertir 
Petrarca en el model preferit del poetes europeus al llarg del segles. Arà, però, en una época 
que prefereix l’indeterminaciò a la certeasa, l’inefable al definiu –característiques de això que 
en diuem la consciència post moderna- el model marquià hauria de semblar cada vegada mes 
atractiu. En cuasevol cas, el que em sembla indiscutible es el carater innovador que 
comparteixen Petrarca i Ausiàs March per que fa a la seva relaciò amb el lector[…] Am ell no 
solament va naixer la poesia catalana sino que seva obra, juntament amb la de Petrarca, 
assenyala la majoria de etat de la poesia lírica europea”22 Otro estudioso escribe: “Los dos 
[Petrarca y March] bebieron de la misma fuente de la lírica provenzal y los dos la hicieron 
más auténtica [..] sin embargo hemos de decir que la alternativa de March fue muy válida 
porque era tan auténtica como pudo ser la de Petrarca. Quizás no tan atrayente por su 
extrema amargura, pero muy útil para comprender la naturaleza humana en sus sentimientos 
y angustias”23 En realidad, mientras que Petrarca, que hace por cierto de Agustín, como es 
sabido, su interlocutor en el Secretum, se opone claramente a la escolástica, y esto es términos 
incluso estrictamente estilísticos, Ausiàs March se debate dentro de ella. Podríamos pensar 
que Petrarca opone a la retórica escolástica una retórica clásica recuperada o, mejor, la 
recuperación de una retorica clásica: Agustín fue maestro retórica y elegir a Agustín quizás 
sea, además de una cuestión de fe, una cuestión de lengua. Para Petrarca, el pecado puede ser 
un problema, no la fe. March, por el contrario, es un pecador sin fe, y un pescador sin fe 
harto consciente de sus pecados y de su más que probable condenación, y un preso de la 
retorica medieval, en quién el agustinismo es una fuente más de perturbación. Sus poemas ya 
desde el principio son “dictats”: “Qui no es trist de mos dictas non cur” (XXIX, I, 1).24 

Siempre, desde que lo leí por primera vez, me ha sorprendido esa radical vigencia y 
actualidad de Ausiàs March. Creo que hay muchas obras que son eternas o casi, pero 
difícilmente tan por así decirlo inmediatas. ¿Qué tiene de común con nosotros está poesía sin 
embargo tan dependiente de la teología, de la escolástica, de una religiosidad que es para la 
mayoría de nosotros cada vez más residual? Voy a proponer algunas vías posibles de 
coincidencia, de acercamiento, de apropiación, algunos rasgos que me se aparecen como 
posibles concordancias o contrastes; creo que puede haber más, pero en todo caso debo 
aclarar que no pretenden ser explicaciones del texto y menos lecturas históricas, sino 
aproximaciones, vale decir apropiaciones, hermenéuticas o si se quiere y más modestamente 
posibles vías de acercamientos heurísticos al texto o mejor a algunos de los textos de Ausiàs 
March. No afirmo pues, en consecuencia, que todas mis sugerencias se puedan aplicar a (o 
deducir sin más de) todos los poemas, ni todas ni de todos en la misma medida, aunque esa 
verificación ha de quedar para futuros trabajos. Sin embargo creo sinceramente que no son 
“sobreinterpretaciones”, en el sentido que dio Umberto a Eco a la palabra25. No son el 
sentido (histórico) del texto de March (si es que eso existe) pero están (o entran) en el texto 
legítimamente. Ese sería en el primer rasgo que tiene en común con la sensibilidad 
(post)moderna la escriturade Ausiàs March, su carácter no cerrado, una oscuridad que 
deviene múltiples posibilidades de lecturas: Por ejemplo Marie-Claire Zimmerman y Robert 
                                                        
22 Gareth Walters, “Ausiàs March: el poema I i la descoberta del lector”, in Albert H. Hauff, Lectures d’Ausiàs 
March, Madrid, Fundació Bancaixa, 1988, 23-40, 37. 
23 Vicente Lledó-Guillem, “El rechazo del neoplatonismo en Ausiàs March”, Neophilologus, 88 (2004), 545-557. 
24 Así lo han entendido los responsables de la última edición de su obra completa: Ausiàs March, Dictats. Obra completa, 
edición de Robert Archer, traducciones de Marion Coderch y José María Micó, Madrid, con la colaboración de Vicent 
Martines, Elena Sánchez, Mª Àngels Fuster i Jordi Antolí. Madrid, Ediciones Cátedra, 2017. 
25 Umberto Eco, Interpretación y sobreinterpretación, Con colaboraciones de: Richard Rorty, Jonathan Culler, 
Christine Brooke-Rose. Compilación de Stefan Collini Interprctfltion and Overinterpietation; trad. G. López Guix], 
Madrid, Cambridge University Press España, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

136 

Archer, entre otros, nos han ofrecido lecturas diferentes, disidentes (y brillantes) de los 
poemas de March (el Cant espiritual,  los cants de mort o los maldits…)26. Yo creo que la de 
Robert Archer se acerca probablemente más a la historicidad sensu stricto del texto, pero creo 
también que cualquier lector de poesía contemporánea (y yo lo soy) preferirá intuitiva y hasta 
instintivamente las de Marie-Claire Zimmerman. Es decir, la obra de March produce 
sentido(s) y al final este es un rasgo determinante el sentido fundamental de la obra es la 
propia obra como productora de sentido, como “máquina de signos”, según una afortunada 
expresión de Gilles Deleuze, un artefacto de significaciones27. “Podríamos decir que el 
significado del arte postmoderno es el de estimular el proceso de creación del significado y 
protegerlo contra el peligro de dejarse parar en cualquier momento; el de alertar sobre la 
inherente polifonía del significado y la dificultad de toda interpretación… ”escribe también el 
ya citado Zygmung Buman28. Por supuesto, existe la alegoría, pero en la mayoría de los casos 
solo es asequible al lector especializado y las notas a pie de página que de su competencia 
resultan para el lector común no siempre son coincidentes…  

Así, la famosa oscuridad o dificultad siempre atribuidas al poeta valenciano se 
convierte en un rasgo en común con la poesía (o la mayor parte de la poesía) escrita a partir 
de lo que en Europa se suele llamar “Modernismo”, una oscuridad o dificultad que en los 
casos extremos bordea la autorreferencialidad (y algunos pasajes de March son tan oscuros 
que se pueden entender como completamente cerrados en si mismos) y juega con los 
intertextos con una libertad casi medieval.  También la pretendida falta de retórica, doblada 
a veces en su sobreabundancia, el grito, la desmesura, la violencia de las imágenes, la 
intromisión de lo real, cotidiano y prosaico, el gusto por el símil y la comparación son 
rasgos que aproximan a Ausiàs March a la poesía contemporánea, o al menos a buena parte 
de ella (o quizá habría que decir a buena parte de ellas).  

Creo que la clave está sin embargo en otro sitio, en lo que Marie Claire Zimmerman, 
a la que acabo de citar, ha llamado “la emergencia del yo”. Efectivamente el yo emerge 
constantemente en las poesías de Ausiàs March, y esto no es un rasgo específico de la poesía 
actual, que muchas veces tiende a rechazar la primera persona. En Ausiàs March el yo 
superabunda, pero no nos abruma (en el sentido en que Juan Ramón Jiménez abrumaba a 
Cernuda, por ejemplo), porque por así decirlo, no es ya un yo “autobiográfico”, porque el yo 
de Ausiàs March, es ya un “yo poético”29 y da igual que sea “sincero”, aunque desde el punto 
de vista funcional es profundamente auténtico. Tan auténtico que la crítica no ha podido 
resistirse nunca a la pulsión autobiográfica y la preocupación, ligada a esta, por la ordenación 
original de los poemas del valenciano, las identidades que se ocultan debajo de las señales, 
etc. En realidad, para la lectura contemporánea, esto no tiene demasiada relevancia, como no 
la tiene si los poemas de amor de Mihail Eminescu, por citar un caso obvio, estaban 
dedicados a Veronica Micle y, al fin y al cabo, el cancionero de Ausiàs March, aún si fuera un 

                                                        
26 Las contribuciones de ambos estudiosos son harto conocidas y tan abundantes que me veo obligado a 
renunciar a consignarlas. Cualquier interesado las encontrará con facilidad; Una buena parte de ellas están 
disonibles en internet. 
27 En su estudio Proust y los signos [Proust et les signes; trad. de F. Monge], Barcelona, Anagrama, 1972.  
28 La postmodernidad y sus descontentos, pág. 136. 
29 Probablemente el “personaje” de la escritura nunca es el personaje de la historia, ni siquiera en la autobiografía, 
porque, como mínimo, siempre está mediatizado por el yo ideal o el ideal del yo. No existe un yo biológico en la 
escritura, pero el yo poético como ficción construida – que en la lírica contemporánea arranca de la célebre 
formulación de Rimbaud – no empieza a tener consistencia antes de Petrarca, según el modelo de Agustín de 
Hipona. Es difícil decidir en qué medida lo es en March; no es desde luego el yo retóricamente formalizado de los 
poetas de cancionero. Como señala Vicente Beltrán, Ausiàs March no escribe prácticamente nunca poesía de 
circunstancias, lo que lo diferencia de la mayoría de sus contemporáneos, y hasta del mismo Petrarca. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

137 

cancionero de autor, discusión en la que no me parece que valga la pena entrar a mis efectos, 
estaría muy lejos de ser un cancionero decidida y rigurosamente estructurado, muy lejos de 
ser un cancionero petrarquista30. Dicho de otro modo, su ordenación sería irrelevante. Sin 
contar con que, parece obvio, el orden que estableció Amadeu Pagès parece haberse 
convertido en el orden31.  

Si tiene por el contrario importancia, y extrema, la concreción de la dama, su 
densidad, sin embargo ausente, tan distinta de la mujer de la tradición cortés, de la existencia 
pura o predominantemente retórica (en tanto que topos) de casi todas las damas de los 
trovadores32 y aún más lejos de la “donna angelicata” de los stilnovistas. Su materialidad. Tan 
lejos, incluso en el caso de Dona Teresa, de ese “miracolo che é Beatrice” Tan lejos también de 
Laura. Pese a la discutida misoginia33 del algunos maldits, un estudio de género revelaría 
quizás algunas sorpresas acerca de esta mujer que algún crítico ha llamado de carne y hueso34: 
carne pecadora atravesada por el deseo y que además de cuerpo y alma tiene gest. Y sin 
embargo, quizá con excepción de los poemas del ciclo de O foll amor y de los cants de mort no 
tiene mucha presencia real, relegada muchas veces una señal sobrevenida, y carente de 
nombre propio, con las excepciones antitéticas de Na Momgobi y Dona Teresa, pretexto acaso 
para la constitución del poema y el poeta, alteridad (otro) necesaria, objeto imposible las mas 
de las veces de un deseo imposible en sí mismo: lo uno por el rechazo de la dama, lo otro por 
la imposibilidad, manifiesta desde el principio y cada vez más aguda, del amor sin mediación 
la carne, sin cuerpo, puro entendimiento. A propósito de las senyals un psicoanalista escribe: 
“Pero todo lo que se puede decir nos lleva reconocer en ellas un lugar finalmente vacío, un 
lugar más simbólico que real” 35. El occidente postmoderno ha banalizado el amor en una 
deriva de la pura relación sexual y una aceptación de la imposibilidad de la comunión con el 
otro, pero, a pesar de todo, y en palabras de Niklas Luhmann, reconozco que un poco 
sacadas de contexto, “lo que se busca como amor, lo que busca en las relaciones íntimas llega 
a ser, con ello y en primera línea, la validación de la autoexposición”36, por eso ese amor imposible 
está por todas parte como una nostalgia absolutamente presente. Lo mismo sucede con la 
muerte: no es solo lo que separa – aquí al poeta de la amada, probablemente su mujer – sino 
también algo que paradójicamente une:  

 
“En cor gentil   Amor per mort no pasa […] 
Amor honest   los sants amants fa colre 
d’aquest vos am   e Mort no·l me pot tolre. 
 
Tot los volers  qu em mi confusos eren 
se mostrem clar   per llur obra forana: (XCII, II,1, 19-20; III,1-2). 

 

                                                        
30 Cf. Lluis Cabre i Jaume Turo, “Perque alcun'ordine gli habbia ad esser necessario: la poesia I d'Ausiàs March 
i la tradició petrarquista”, Cultura Neolatina, 50 (1995): 1-2, págs. 117-136. 
31 Véase el libro de Vicente Beltrán citado al principio de estas notas. 
32 Creo que habría algunas excepciones: por ejemplo la Contessa de Dia, pero aquí es la dama la que canta, no 
la que es cantada.  
33 Esta “misoginia” ha generado una rica bibliografía e interpretaciones divergentes. Me limitaré aquí a remitir a 
mi trabajo “Cuerpo y mujeres en Ausiàs March”, en: Oana Ursache y Claudia Costin (coord.), Habemus corpus. 
Estudios de Cuerpología femenina en la literatura universal. Granada, Comares, 2018. 
34 Martí Riquer, Història de la literatura Catalana, II, Barcelona, Ariel, 1964, pág. 545-546. 
35 Miquel Bassols, “Usos del amor y de la tansferencia. A propbsito de Ausias March”, Uno por uno. 
Revista mundial de psicoanálisis. Barcelona - Buenos Aires. Eolia. Verano 1994-1995. 
36 El Amor como pasión [Liebe als Passion. Zur Codierung von Intiminrat; trad: J. Adsuar Ortega], prólogo de Vicente 
Verdú, Barcelona, Península, 2008.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

138 

De ahí esa “doble soledad”37 que conduce al silencio y a su correlato, el grito: “yo 
crit lo bé s-in algú lloc lo ve” (XVII, 12) “trecant mon cors e cri de mi no sall” (XXVI, 12), 
“si crit o cal no tropo qu. N satifas”. “Silencio y grito se relacionan en función de una 
oposición necesaria: uno no es sin el otro […] no se trata aquí de causa eficiente sino de 
una oposición significante”38. 

Sobre abundancia del yo, decía. La primera persona domina en la poesía de Ausiàs 
March, solo aliviada muchas veces por la señal o los primeros términos de las 
comparaciones y la divagación teológica o moralizante en tercera persona. La base de datos 
preparada por Joan Santamach y Joan de Torruella permite cuantificar esta presencia del 
pronombre personal en nominativo 499 apariciones, frente a 293 del vos, 323 de la tercera 
persona (ell o ella) singular…tu, generalmente vocativo dirigido a Dios el amor, la muerte o 
el dolor 120 veces. “La critica va asenyalar molt aviat el excesos de aquest jo hiperbólic.” 
Podemos pensar en el narcismo del sujeto postmoderno, repetido incansablemente por sus 
críticos y en su deriva interminable…Su, fracaso, su melancolía y su incertidumbre. Todo 
ello está en Ausiàs March, o en parte de Ausiàs March o mejor, también está en Ausiàs 
March, “Ausiàs March escriu per Ausiàs March. L’individu es la clau del poema”, escribe 
Zimmerman quien sin embargo titula uno de su trabajos “Ausiàs March, una poètica al 
marge del subjete”39. Esta marginalidad es más bien gramatical, una deriva hacia el no ser 
de la escritura receptáculo del fracaso del yo. Un yo además dividido, descolocado “del 
temps pressent no.m trob amador”. (I, 9) va a decirnos desde el primer poema. Al final, al 
poeta no le queda otra afirmación identitaria que su propio nombre su, nos atreveríamos a 
decir, “rasgo unario”: “yo só aquest que.m dich Ausiàs March” (XCIV, XI, 8), pregonará 
en uno de sus versos más famoso. 

Entre el nominalismo y la disolución de la escolástica, el yo de Ausiàs march es un 
yo escindido que no puede decirse sino en referencias externas, sino confrontándose con el 
otro, sea la dama, el amor o Dios, que finalmente no puede nombrase sino diciéndose o no 
puede decirse sino nombrándose y este creo que puede ser el sentido del célebre verso que 
cierra impotente e imponente una conocidísima estrofa. Aunque comparte con Agustín el 
sentimiento de la caída, de la insuficiencia de la naturaleza humana para alcanzar el bien sin 
la ayuda de la gracia, y la obsesión latente por la predestinación, aquí veritas non est in 
interiore homine. Se diría que March ha intuido el vacío absoluto, el pozo sin fondo sobre el 
que se construye el significante del yo según el psicoanálisis lacaniano y trata de llenarlo 
desesperadamente, en un proceso extrañamente inverso y paralelo al vaciamiento de los 
sujetos contemporáneos. Pero el saber, el saber del amor, el de la teología o el saber 
enciclopédico de su tiempo se muestra impotente en su choque con lo real e incluso con lo 
imaginario y fantasmático.  Es tanto una emergencia como una impotencia del yo la que 
nos habla desde los poemas de Ausiàs March. Nos reconocemos en ella, en su falencia, en 
su fracaso y su incertidumbre. No nos importa demasiado, a decir verdad, que lo que las 
cause sea el rechazo o la muerte de la escogida, imposibilidad del amor, el anhelo de la 
aniquilación o el temor o a la condenación, la naturaleza del juicio final o la  incapacidad 
                                                        
37 El termino ha sido acuñado por Josep Miquel Sobrer: La doble soletat d’Ausiàs March. Barcenona, Quaderns 
Crema, 1987. 
38 Ana María Gómez, La voz ese instrumento, Barcelona, Ghedisa, 1999. El grito es efectivamente en March una 
impotencia del decir: “mas poch val crit entre lo sort i el mut / perquè-l bon hom  per tal no es sabut / e sa 
valor en el mon no.l augmenta” (XXVI I, 6-8). 
39 Ausiàs March o l0emerència del jo, Institut Inteurniversitari de Filologia Valenciana / PAM, Valencia-Barceloma, 
1998, pág. 217. Este volumen recoge la mayoría de los trabajos de su autora sobre el poeta valenciano. 
También el referido a continuación y el que cita, por su referencia inicial (ya que es la que hemos consultado) 
en la nota 42. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

139 

del poeta para la constricción, es decir, falto en absoluto de amor del dios, la desconfianza 
en el camino de la atrición…Lo que nos importa es la abrumadora presencia y la 
abrumadora retórica del sujeto implícito en esos dictats y si inquietante similitud con nuestra 
(in)consciencia: la contumacia “real” con la que impone su amenazadora presencia. 

“Ausiàs March tiene una particularidad que ha sido señalada y estudiada. En pleno 
siglo XV, alguien al estilo de François Villon en Francia, introduce una dimensión distinta de 
lo escrito en la tradición trovadoresca y juglar. Se puede decir que lo escrito empieza a tomar 
en su obra un lugar primordial en la elaboración de la lengua. En Ausiàs March se ve que ya 
no se trata de la poesía cantada de los trovadores y de los juglares sino que empieza a haber 
un texto que se dirige en primer lugar al sujeto mismo que es su autor. Es una letra que 
empieza a tener un valor de mensaje para el sujeto mismo. En ese sentido Ausiàs March es 
un momento muy original en el sentido más fuerte de la palabra, no sólo por el cambio que 
supone en el discurso del amor sino porque marca un origen en la relación del sujeto con la 
letra, con la escritura de la palabra de amor, con la letra que se escribe en la palabra hablada. 
Es un tema de largo recorrido en la enseñanza de Lacan.” Comenta en otro lugar, Miquel 
Bassols40. Ausiàs March no es sujeto postmoderno avant la lettre, ni siquiera es quizá un sujeto 
en el sentido estricto del término… Eso es imposible, pero si abandonamos o simplemente 
matizamos la idea un proceso progresivo en la construcción occidental de las identidades, si 
aceptamos con Foucault que “no existe el sujeto, existen las formas de sujeción”, las 
estructuras de esta sujeción pueden quizás presentar afinidades y contrapuntos significativos, 
Así, la individualidad poderosa de Ausiàs March si comparte algunos rasgos con el sujeto 
postmoderno, tiene también una fuerza que también arrolla o arrastra al sujeto entregado al 
pensamiento débil. Crisis de la razón aquí, crisis del entendimiento allí. Peter Slöterdijk ha 
escrito que el escritor contemporáneo debe experimentar consigo mismo y parafraseando a 
Paul Celan ha calificado la poesía como exposición (“La poesie ne s’impose plus, ellc 
s’expose”) y como un nacer al mundo y al lenguaje41. Y no hay duda de que Ausiàs March se 
expone como quizás nadie lo había hecho antes viene al mundo (según Marie-Claire 
Zimmermann para destruirlo con la metáfora42) o el mundo nace en su lenguaje. Venir al 
mundo es venir al lenguaje, muy literalmente March nace al lenguaje y nace a un lenguaje (y a 
la escritura, como también se ha señalado) cuando escoge, frente a la lengua provenzal 
tradicionalmente usada hasta ese momento por los autores catalanes de versos,  otro idioma, 
que es el suyo, para escribir (que ya no cantar) para sus dictats, y con ese nacimiento la lengua 
catalana nace para la poesía… para la escritura de poesía y, cómo no, también para la retórica 
que a esta le es propia. 
 
 
 

                                                        
40 http://www.lacasadelaparaula.com/es/miquel-bassols-psicoanalista-el-psicoanalisis-continuara-siendo-
polemico-una-piedra-en-el-zapato-del-mundo-contemporaneo-2/ .Marta Berenguer, “Miquel Bassols, 
psicoanalista” [24-5-2014] 
41 Peter Slöterdijk. Venir al mundo, venir al lenguaje, [trad. Germán Cano], Valencia, Pre-textos, 1988. 
42 “Metàfora i destrucció del món en Ausiàs March”, Actes del Cinquè Col.loqui International de Llengua i Literatura 
catalanes, Andorra, 1-6 d'octubre de 1979 / coord. por Jordi Bruguera, Josep Massot i Muntaner, 1980, 
Barcelona, Publicacions de l’Abadia de Montserrat, págs. 123-150. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

140 

Bibliografía 
 

BELTRÁN, Vicente, (2006), Poesía, escritura i societat: els camins de March, Castelló-Barcelona, Fundaciò 
Germà Colón Domènech / Publicacions de l’Abadia. 

BERENGUER, Marta (2014), “Miquel Bassols, psicoanalista” [24-5-2014] 
http://www.lacasadelaparaula.com/es/miquel-bassols-psicoanalista-el-psicoanalisis-
continuara-siendo-polemico-una-piedra-en-el-zapato-del-mundo-contemporaneo-2/ 

BUMAN, Zygmunt, (2001), La postmodernidad y sus descontentos [Postmodernity and his Descontents. Trad.  
Marta Malo y Cristina Piña], Madrid, Akal. 

CABRE, Lluis i TURO, Jaume, (1995), “Perque alcun’ordine gli habbia ad esser necessario: la poesia 
I d’Ausiàs March i la tradició petrarquista”, Cultura Neolatina, 50, 1-2, págs. 117-136. 

DELEUZE, Gilles, (1972), Proust y los signos [Proust et les signes; trad. de F. Monge], Barcelona, 
Anagrama. 

ECO, Umberto, (1974), “La Edad Media ha comenzado ya”, en Umberto Eco, Furio Colombo, 
Francesco Alberoni, Giuseppe Sacco, La nueva Edad Media [Documenti su il novo medioevo; 
trad. Carlos Manzano], Madrid, Alianza. 

GARCÍA GUAL, Carlos, (1997), El redescubrimiento de la sensibilidad en el siglo XII. El amor cortés y el ciclo 
artúrico, Madrid, Akal. 

GARETH, Walters, (1988), “Ausiàs March: el poema I i la descoberta del lector”, in Albert H. 
Hauff, Lectures d’Ausiàs March, Madrid, Fundació Bancaixa, págs. 23-40. 

GIRONÉS, M.ª Teresa, (2009), “Ausiàs March i la reformulació del bé: de l’amor a la dona al bé 
diví”, eHumanista, 13, págs. 195-208. 

GÓMEZ, Ana María, (1999), La voz ese instrumento, Barcelona, Gedisa. 
HAUSER, A., (1993), Historia Social de la literatura y del arte. [3 vols.] Barcelona, Labor. 
KAY, Sarah, (1990), Subjetivity in Troubadours Poetry, Cambridge, University Press. 
LEFEVERE, André, (2002), Traducción, reescritura y la manipulación del canon literario [Translation, 

Rewriting, and the Manipulation of Literary Fame. Trad. M. C. África Vidal y Román Álvarez], 
Salamanca, Colegio de España. 

LLEDÓ-GUILLEM, Vicente, (2004), “El rechazo del neoplatonismo en Ausiàs March”, 
Neophilologus, 88, págs 545-557. 

LLORET, Albert, (2013), Printing Ausiàs March: material culture and renaissance poetics, Madrid, Centro 
para la Edición de los Clásicos Españoles. 

LUHMANN, Niclas, (2008), El Amor como pasión [Liebe als Passion. Zur Codierung von Intiminrat; trad: J. 
Adsuar Ortega], prólogo de Vicente Verdú, Barcelona, Península. 

MARTÍN, Llúcia, (2013), “Alguns comentaristes ausiasmarquians. Aproximació a l’estudi de la 
crítica sobre Ausiàs March en el XIX” Catalan Review, 27, págs. 69-86. 

MCNERNEY, Kathleen, (1982), The influence of Ausiàs March on early Golden Age Castilian, 
Amsterdam, Rodopi, 1982. 

MESTRE, Marina, (2009), “El papel de la antropología agustiniana en la poesía de Ausiàs March”, 
Criticón, 10, págs. 11-27. 

MINC, Alain, (1993), Le nouveau Moyen Âge, Paris Gallimard. 
NOGUERAS, Enrique, (2015), “El olimpo de Ausiàs March. Una primera nota sobre el canto 

LXXIV…”. In Omul ṣi mitul. Fiinta umanǎ ṣi aventura spiritului…Granada, El Genio Maligno, 
págs 19-26. 

NOGUERAS, Enrique, (2018), “Cuerpo y mujeres en Ausiàs March”,en: URSACHE, Oana y 
COSTIN, Claudia (coord..), Habemus corpus. Estudios de Cuerpología femenina en la literatura 
universal. Granada, Comares. 

PAGÊS, Amêdée, (1911), Auzias March et ses prédécesseurs: Essai sur la poésie amoureuse et philosophique en 
Catalogne aux XIVè et XVè siècles, París, Champion. 

PEREZ, Giralda, (2017), “La nueva Edad Media”, en Público, 26-10-1017. 
PETRARCA, Francesco, (1989), Cancionero, [ed. Bilingüe, 2 vols.], versión de Jacobo CORTINES, 

Introducción de Nicholas MANN, Madrid, Cátedra. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Enrique NOGUERAS – Ausiàs March: una retórica del sujeto 
 
 

 

141 

POPOWICH, Alice E, (2013), “March’s Poetry and National Identity in Nineteenth-century Catalonia.” 
CLCWeb: Comparative Literature and Culture 15.6: https://doi.org/10.7771/1481-4374.2362 

SANT JORDI, Jordi de, (2009), Poesía, traducción y prólogo de José María MICÓ, Barcelona, DVD 
Ediciones / Editorial Barcino. 

SLÖTERDIJK, Peter, (1988), Venir al mundo, venir al lenguaje, [trad. Germán Cano], Valencia, Pre-
textos. 

STEINER, George, (1971), Bluebeard’s Castle: Some Notes Towards the Redefinition of Culture, London, 
Faber&faber. 

STEINER, George, (2015), Diez (posibles) razones para la tristeza del Pensamiento [Ten (Possible) Reasons for 
the Sadness of Thought; trad. Maria Condor]], Madrid, Siruela. 

TAYLOR, Charle, (1996), Las fuentes del yo. La construcción de la identidad moderna [Sources of the self. The 
making of the modern identity, trad. Ana Lizón], Barcelona, Paidos. 

WEINTRAUB, K. J., (1993), La formación de la individualidad. Autobiografía e Historia.[The Value of the 
Indiviual; trad. M. Martínez-Lague], Madrid, Megazul-Endymión. 

ZIMMERMANN, Marie-Claire, (1980), “Metàfora i destrucció del món en Ausiàs March”, Actes del 
Cinquè Col.loqui International de Llengua i Literatura catalanes, Andorra, 1-6 d’octubre de 1979 / 
coord. por Jordi Bruguera, Josep Massot i Muntaner, Barcelona, Publicacions de l’Abadia 
de Montserrat, págs. 123-150. 

 
Fuentes 

Ausiàs March. Dictats. Obra completa, edición de Robert Archer, traducciones de Marion Coderch y 
José María Micó, Madrid, con la colaboración de Vicent Martines, Elena Sánchez, M.ª 
Àngels Fuster i Jordi Antolí. Madrid, Ediciones Cátedra, 2017. 

Ausiàs March. Poesies, ed. de Pere Bohigas, Barcelona, Barcino [Nova edició revisada per Amadeu J. 
Soberanas i Noemí Espinàs, Barcelona, Barcino, 2000] 

Ausiàs March. Poesies. Banc de bases textuals en DBT, ed. de Joan Santanach i Joan Torruella, Barcelona, 
Barcino (Biblioteca Digital, 2). [Publicació en CD-ROM que reprodueix digitalment la 
reedició de l’any 2000 acompanyada de les concordances corresponets.] 

http://www.iifv.ua.es/concormarch/home/ 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:20 UTC)
BDD-A28742 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

