
Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            67 

 

CRITICAL AND POETICAL CONSCIENCE 
 

Ion Popescu-Brădiceni 

Prof. PhD., „Constantin Brâncuşi” University of Târgu-Jiu 

 
 

Abstract: This study is a somewhat monographic synthesis of Jean-Paul Sartre's work. The method 

used is that of the comparative literature, and the resulting synthesis is based on "a chain reaction." 
At the same time, the article aims to reposition criticism and poetics in the trans-horizon of 

philosophy (ontology and phenomenology - n.m.). 

The effort of my exegesis aims to solve some aspects of Sartrian thinking by bringing it to the field of 
native transmodernism (promoted by me after 2002 in Romania as an alternative to the 

postmodernism of master, Nicolae Manolescu and the current theorist in vogue in 1980-1990, Mircea 

Cărtărescu) and the re-enhancement of some themes and places that characterize and identify him in 
the European and trans-European context of the same Jean-Paul Sartre. 

 
Keywords:void, ego, poetic nature, the sense of wholeness, responsability. 

 

 

1. În vederea cuceririi unei alte lumi 

 

Jean-Paul Sartre în „Baudelaire‖ (traducere, prefaţă: Marcel Petrişor; Editura pentru 

literatură universală, Bucureşti, 1969, pp. 22-23) este unul din filosofii întemeietori ai 

transmodernităţii de frontieră, pe care eu, azi, îl socot un „erou‖ anticipator al 

transmodernismului.  

Acest gânditor are o expresie celebră: „Omul este ceea ce nu este; şi nu este ceea ce 

este‖. Limpede, nu? Pe de o parte avem fiinţa în sine (adică sinele) şi pe de alta fiinţa pentru 

sine (adică conştiinţa – pardon de… cacofonie!) aflate, aceste „staze‖, într-o relaţie 

antinomică. A fi pentru fiinţa pentru sine înseamnă a neantiza însinele de unde definiţia 

omului ca fiind ceea ce nu este şi nefiind ceea ce este. E similară opoziţia cu mai vechea 

aparenţă/transparenţă şi esenţă/transesenţă. Transesenţa e fie transascendentă fie 

transdescendentă, pereche cu nadirul şi zenitul, cu raiul şi iadul, cu cerul şi pământul. Omul-

conştiinţă sau pentru sinele provine virtualmente dintr-un cumul potenţial. Potenţa se 

transformă în realitate în procesul trăirii. Existenţa este tocmai această trecere din potenţă în 

act, din posibil în real. Un act sexual adică, şi ca explicare şi ca explicitare, mai exact ca 

vizare a existenţei şi ca fenomenologie a structurii de instituit. Când însă omul se realizează, 

el nu mai este potenţă, el devine act, fiind „deveninţă‖ (Constantin Noica). Totalitatea actelor 

acestora îl va constitui pe om ca realitate istorică, alcătuindu-i esenţa transindividuală / 

socială. Sinele însă nu se poate realiza complet, el va conţine mereu şi un cumul potenţial în 

stare de fiinţă pură care nu ajunge să se transforme în act, de unde şi afirmaţia de mai sus că 

omul nu este ceea ce este (ca act), ci ceea ce nu este, adică fiinţă, posibilitate, care, pe de altă 

parte, se transcende mereu, căutând neîncetat să se depăşească în sensul realizării. „Pentru 

sinele‖ sau conştiinţa este neantul, dar nu nimicul, ci negaţia pentru „în sine‖ adică pentru 

fiinţă. Întru sinele lui Constantin Noica obligă neantul să se şi întrufiinţeze. Conştiinţa îşi 

introduce neantul în fiinţă, sau, altfel spus, se introduce în fiinţă ca negaţie a acesteia pentru 

că poate, fiind libertate pură, Consecinţa este însuşi narcisismul, iar poetul este obligatoriu un 

Narcis, căci între el şi obiecte se interpune o transluciditate oarecum prea insistentă. 

Conştiinţa lui e, vai, observată, pândită, de dublul ei, din cauza căreia – ar replica Nichita 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            68 

 

Stănescu – ea şi-ar pierde firescul (vezi Laus Ptolemaei – n.m.); mirarea i s-ar vădi inutilă 

căci orice dorinţă / dorfiinţă îi va fi privită indecent, descifrată extactic, într-o imediateţă 

agresivă. (vezi Nichita Stănescu: Invizibilul soare; antologie şi prefaţă de Ion Mircea; Ed. 

Corint, Bucureşti, 2007) 

Jean-Paul Sartre – afirmând că nimic substanţial nu mai rezidă într-o fiinţă pentru a 

constitui interiorul acestei fiinţe – identifică conştiinţa cu oglinda. Ca şi oglinda (transparenţă 

falsă, inertă, nonreflexivă – n.m.) conştiinţa însăşi, în sine, e goală, lipsită total de lăuntru. 

Georges Poulet găseşte că Jean-Paul Sartre poate fi însă recuperat axiologic. Întrucât, dacă e 

adevărat că orice conştiinţă este proiect de a deveni ceva, atunci acest proiect nu e o pură 

absenţă de existenţă, ci e o lipsă în care se oglindeşte un plin, o imagine de care se leagă o 

anumită dorinţă a omului. Dobândind formă, aceasta poate fi adusă în triplă instanţă, 

hermeneutică: adică recunoscută, interpretată, însuşită, graţie intenţionalităţii eului revelat 

capabil să se facă pentru a-şi apropria o deveninţă deja făcută, într-o suspendare a clipei (ca la 

Mihai Eminescu – n.m.), însă dezîncremenită din proiectul reîntors într-o esenţă, de din 

spatele unui interior transcens de o gândire, deja instalată în polemica sa, ba chiar 

preschimbată în contrariul ei, cu scopul salutar de a se reinventa pe sine în fiecare moment. 

Tot astfel – opiniază Georges Poulet (în „Conştiinţa critică‖, traducere şi prefaţă de 

Ion Pop; Editura Univers, Bucureşti, 1979, pp. 276-280) – un poet îşi permite să remodeleze 

critica după „deschisul‖ operei sale, mereu percepută ca metamorfozându-se ea însăşi şi 

creându-şi propriul viitor. Acestuia trebuie să-i corespundă o critică deschisă la rândul ei, 

descriind mai degrabă un viitor decât un trecut. 

În privinţa lui Charles Baudelaire, Jean-Paul Sartre – apreciază Georges Poulet – îi 

reproşează repetat că – vezi Doamne! – n-ar fi percutat… existenţialist. Poetul „Florilor 

răului‖ ar fi vinovat aşadar de posesiunea finală a Eului prin Eu, de un eşec ontologic 

monstruos, din pricina echivalării sentimentului metafizic cu plictisul (spleenul). 

Mă întorc urgent la Poulet şi la viziunea lui despre Baudelaire ca să-mi fixez nişte 

repere. Întâi: Poetul se bucură de incomparabilul privilegiu de a putea, după plac, să fie el 

însuşi şi celălalt. De-al doilea: O minunată transparenţă trebuie să se stabilească între 

gândirea po(i)etică şi cea critică, să se reflecte şi să-şi răspundă reciproc (altfel critica 

exercitată e „în gol‖, fadă, violentă, aneantizatoare fără argumentaţia de rigoare – n.m., 

I.P.B.). De-al treilea: Conştiinţa în sine e o conştiinţă în rău. E de la sine înţeles că 

identificarea cu gândirea altuia trebuie să coincidă cu actul de eliberare de propriile 

prejudecăţi, hilare de la un timp încolo / dincolo. De-al patrulea: Criticul literar trebuie să 

recurgă la o asimilare gradată a spiritului cu o gândire care, la prima vedere, pare să-l 

enerveze ca o alteritate radicală (apropo: Baudelaire, citindu-l şi citându-l pe E.A. Poe afirmă 

că identificarea sentimentelor sale cu ale altuia are loc, ca la actor, printr-un magnetism de 

recurenţă sau prin faimoasa lege a corespondenţelor – n.m.), prin urmare, identificarea 

poetului (din „Grădina de(-)mentă‖ de pildă – n.m.) cu necunoscutul din mulţime nu are 

nimic ocult, nimic magic, ci-i doar o aplicaţie a legii după care exteriorul şi interiorul se 

armonizează şi se, reciproc, determină (vezi Ion Popescu-Brădiceni: Grădina de(-)mentă, 

Editura TipoMoldova, Iaşi, 2017). 

De-al cincilea: Imaginaţia poetului nu se mulţumeşte să facă (facerea = opera, n.m.), 

să renască (renaştere = poiein + poesis) viaţa lăuntrică a celuilalt ci o recreează auroral/ 

originar, cufundându-se în profunzimea ei inanalizabilă (Tudor Arghezi şi-a umilit cronicarii 

de întâmpinare cu duhul inanalizabil al operei sale lirice – n.m.). 

De-al şaselea: Metalimbajul criticului / cititorului nu are voie a fi făţarnic, ca să-şi 

mascheze incompetenţa şi limitele înţelegerii. Frate şi alter ego al poetului, criticul, cititorul 

este aşadar cel în care se repetă – ca pe-o harfă de aur, metaorfică – o anumită stare de spirit 

(care a fost cea a poetului – n.m.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            69 

 

De-al şaptelea: Poemul e o proiecţie la distanţă, cauţionată de tresărirea identică a 

cititorului cu a poetului emitent al comunicării poetice. Aceasta nu se poate realiza decât 

printr-un act expres al voinţei creatoare căreia să-i corespundă strict necesar voinţa cititoare 

în care puterea sugestiei trezeşte un anumit răspuns emoţional şi intelectual, efectul scontat în 

orizontul de aşteptare transgresabil oricând. 

De-al optulea: Charles Baudelaire remarcă undeva că imaginaţia cititorului – prin 

calitatea emoţiei sale – se simte transportată (s.m., I.P.B.) în adevăr, respiră adevărul, se 

îmbată de o a doua realitate creată prin vrăjitoria Muzei, răsfrântă în dânsul ca „beţie 

dionisiacapolinică‖ (gândire – cauză + gândire – efect). 

Misiunea cathartică a cititorului/criticului completează opera, conferindu-i 

perfecţiunea şi realizându-i scopul. Înainte ca acesta să intervină, opera rămâne oarecum în 

suspensie, căci îşi aşteaptă criticul empatic, supus, cucerit sui generis. Dacă cel care vrea 

poemul (cel lung al lui Eminescu, Arghezi, Pessoa, Saint-John Perse, Adrian Alui Gheorghe, 

Nicolae Coande, Ion Popescu-Brădiceni) nu se confundă cu cel care, privindu-l, citindu-l, îl 

lasă să se vrea în el; aceeaşi legătură, evidentă, se stabileşte între voinţa creatoare şi voinţa 

receptoare, una fiind în gol iar cealaltă în plin, şi constituind matriţa în care cealaltă se 

formează. Mai mult, graţie poemului, se realizează ceea ce nu are loc niciodată în 

conversaţie, în discuţiile şi contactele umane obişnuite, de orice natură ar fi ele, adică deplina 

comunicare între un subiect şi alt subiect. 

De-al nouălea: Trezirea amintirilor, lectural-culturale, de către contemplarea operei de 

artă concomitent cu intemplarea autorului validează aspectul că arta este mnemotehnie a 

frumosului. 

De-al zecelea: Plasat în centrul poemului, poetul practică arta reminiscenţei. 

Transportându-se (s.m.) din trecut în prezent, experienţa nu-şi schimbă subiectul receptor. 

Aceeaşi fiinţă o suportă de două ori iar aceasta e poetul însuşi. Perceperea operei se face 

literalmente ca act de memorie şi se manifestă sub forma unei recunoaşteri. Opera recheamă 

în memorie (voluntară dar şi involuntară) cele mai multe sentimente şi gânduri poetice deja 

cunoscute dar pe care autorul le credea îngropate pour toujours în noaptea trecutului. A 

critica înseamnă a traduce. A traduce în propriul tău limbaj şi, pentru aceasta, a îţi aminti. 

Criticul literar se face ecoul mnemonic al artistului. Deseori aşa se comportă câţiva corifei ai 

criticii contemporane: Eugen Simion, Nicolae Manolescu, Gheorghe Grigurcu, Gabriel Chifu, 

Răzvan Voncu, Daniel Cristea-Enache, Dan Cristea, Ioan Holban, Adrian Dinu Rachieru, 

Gabriel Dimisianu, Gabriel Coşoveanu, Constantin Cubleşan, Ion Simuţ, Aurel Pantea, 

Adrian Alui Gheorghe, Mircea Bârsilă, Marian Drăghici, Paul Aretzu, Lazăr Popescu, Ioan 

Lascu ş.a. 

Înaintea lor, Charles Baudelaire echivalase gândirea critică cu cea poetică (e valabilă 

şi viceversa – n.m.). Eseurile lui Martin Heidegger sunt transpoezie. Cele ale lui Şerban 

Cioculescu despre Tudor Arghezi sunt presărate cu metafore eclatante şi seducătoare. Este 

aşadar limpede la ce ajunge efortul critic al lui Baudelaire: la găsirea metaforei Kairotice. 

Substituindu-se lui Kairos, poetul, în general, se luptă cu Kronos, până la (auto)sacrificiu. 

„A găsi echivalentul metaforic al operei altuia înseamnă, aşadar, a te constitui sau a te 

descoperi pe tine însuţi ca fiind aceasta echivalenţă. Actul critic, la fel ca orice activitate de 

lectură dusă până la punctul său cel mai înalt, ajunge la acest rezultat, care e tot atât de 

însemnat pe plan ontologic ca şi pe plan estetic: o perfectă comunicare între două fiinţe, 

întemeiată pe faptul că cele două vieţi sfârşesc prin a prezenta o perfectă analogie‖ (Poulet, 

op. cit., 59). 

În ceea ce mă priveşte, am optat pentru un asemenea tip de critică. Mi-am descoperit 

propria natură poetică, fiind un homo duplex, care caută a se interpreta metaforic pe sine. 

Poetul – afirmă tot Baudelaire – aşezat într-unul din punctele circumferinţei omenirii, 

retrimite pe aceeaşi linie, în vibraţii mai melodioase, gândirea ce i-a fost transmisă. Acest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            70 

 

fenomen de transmisiune vibratorie nu se limitează la gândirea poetului. Dincolo de ea, 

propagată de o reţea de ecouri şi de răsfrângeri verbale, gândirea analogică e reculeasă, 

resimţită, reinterpretată de către critic, care o transmite la rândul său altor cititori (naivi ori 

abilitaţi). Astfel, Charles Baudelaire şi după el Jean-Paul Sartre au intuit viitorul: 

transmodernul, transmodernitatea, transmodernismul. 

Scanându-l, în maniera-i (non)intenţionalistă, pe Sartre, exigentul Poulet îi reproşează 

că l-a judecat, pe Baudelaire, că nu s-ar fi angajat… politic şi ca atare a recurs la a-l înlocui, 

a-i trage gloanţele şi a-i purta cartuşiera în bătălii imaginare, uitând că, în 1948, Baudelaire 

participase la revoluţie (vezi Charles Baudelaire: Les fleurs du mal / Florile răului; ediţie 

alcătuită de Geo Dumitrescu; desene de Charles Baudelaire; E.P.L.U., Bucureşti, 1967, şi 

Charles Baudelaire: Florile răului şi alte poeme; aşezate în limba română de Radu Cârneci; 

Chişinău, Hyperion, 1991; prefaţa: Mihai Cimpoi; tabel cronologic şi indice alfabetic de 

Radu Cârneci – n.m.). 

Metaliteratura lui Sartre din aşa-zisa-i monografie dedicată lui Baudelaire se trage 

probabil din Sigmund Freud dar, în plus, ia înfăţişarea de… literatură autentică. O (re)citeşti 

de plăcere (vezi şi eseul despre Roland Barthes, în Poulet, 1979, 282-288 – n.m.), în virtutea 

faptului că scriitorul (ci nu cititorul fie el şi ideal – n.m.,I.P.B.) este singurul, prin definiţie, 

care îşi pierde propria sa structură şi pe cea a lumii în structura cuvântului. Aş mai sublinia 

totuşi că, de ipso et de facto, Sartre vorbeşte despre libertate, elan creator, viaţă 

contemplativă, creaţie ca libertate pură (opusă profesiunii), gratuitate a conştiinţei, artificiu, 

mit al marelui Oraş (Roma, Paris, Londra); căci un oraş mare este răsfrângerea unui abis 

numit «libertate omenească» şi – adaug eu – transumanistă. 

Şi Baudelaire şi Poe au avut o conştiinţă lucidă şi înainte de toate îndrăgostită de 

puterea ei demiurgică obligată să-şi creeze mai întâi sensul care va lumina pentru ea însăşi 

totalitatea lumii. Sartre nu se ridică la înălţimea înţelegerii cuvenite unei opere precum de 

exemplu, măcar, „Petits poèmes en prose‖ (Le Spleen de Paris) (Editions Garnier Frères, 

1962) pe care Baudelaire însuşi le consideră „o mică lucrare‖ în acelaşi timp fiind „şi cap şi 

coadă, alternativ şi reciproc‖. Cu acest prilej, C.B. lansează la apă triada poetul (visarea), 

criticul (manuscrisul), cititorul (lectura). „Care din noi, în zilele lui de ambiţie, – se întreabă 

C.B. – nu a visat la miracolul unei proze, muzicală fără ritm şi fără rimă, îndeajuns de 

mlădioasă şi îndeajuns de antitetică pentru a se adapta mişcărilor lirice ale sufletului, 

unduirilor visării, zvâcnirilor conştiinţei?‖ (vezi Charles Baudelaire: Mici poeme în proză, 

traducerea: G. Georgescu; prefaţă: Vladimir Streinu; Ed. Univers, Bucureşti, 1971, p. 11). 

Ca şi Edgar Poe, Baudelaire a îmbinat, într-o viziune cu năzuinţi de precizie 

matematică, cu visul autentic, aspiraţia poetică şi elanul imaginativ tot în triadă.. Baudelaire 

stăruie undeva asupra caracterului premeditat şi metodic al intoxicaţiei lui Poe. Nu se poate 

sustrage impresiei că, alcoolizându-se, Poe nu face altceva decât să recurgă la un mijloc de 

spulberare a propriilor articulaţii interioare, în vederea cuceririi unei alte lumi. Alcoolismul 

lui Poe nu ar fi fost – e de părere şi Ion Biberi – decât o metodă lucid întrebuinţată de a se 

autodepăşi, de a-şi transcende procesul de cunoaştere. Dezaxării îi urmează – în cazul şi al lui 

Poe şi al lui Baudelaire – introspecţia, coborârea (transcendenţa) în limburi, ca să adauge 

acestora cercetarea logică, reflecţia şi metafizica. Intuiţia, spaima, viziunea directă, 

experienţa internă, gustul neantului şi al căderii, nevoia risipirii se întregesc cu toate resursele 

căutărilor (trans)logice, forţându-se dezlegarea enigmei şi spargerea codului (prin 

transcodare) (vezi Ion Biberi: Eseuri literare, filosofice şi artistice; Editura Cartea 

Românească, Bucureşti, 1982, „Drama cunoaşterii lui Edgar Poe‖, pp. 187-192). 

 

2. Bolnav de sensul totalităţii 

 

Dar l-am resimţit pe Jean-Paul Sartre şi altfel, ci nu l-am numai înţeles. Venea spre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            71 

 

spiritul nostru românesc dintr-un paradox, cu mare fineţe rememorat de către tovarăşa de-o 

viaţă, Simone de Beauvoir. Era paradoxal faptul că omul, a cărui treabă este să creeze 

necesarul, nu se poate ridica pe el însuşi la nivelul fiinţei. Iată de ce în adâncul firii sale zac 

tristeţea şi urâtul. Gândindu-se pe sine însuşi ca fiinţă, omul, prelucrându-se, cunoaşte Binele 

şi Răul. Şi, oricâtă voinţă de putere, de acţiune, ar avea, n-ar reuşi realizarea sintezei între 

existenţă şi fiinţă. Căci toate lucrurile tind spre moarte. Adică existenţa, finită, tinde spre 

fiinţa infinită. Scriind La Transcendence de l’Ego ori L’Être et le Néant (vezi Jean-Paul 

Sartre: Fiinţa şi neantul. Eseul de ontologie fenomenologică; ediţie revizuită şi index de 

Arlete Elkaim-Sartre, traducere: Adriana Neacşu; Ed. Paralela 45, Piteşti, 2004), în care a 

întemeiat existenţialismul ateu francez, sau La Nausée, Jean Paul Sartre se angajase pe-o 

direcţie personală – alesese. Alegerea sa viza angajarea întregii făpturi umane, de unde ideea 

teribilă, şocantă, a responsabilităţii unice. Aşadar răspundea de unul singur pentru actul de 

scriere, act ce s-a constituit pentru el într-o cerinţă expresă adresată Morţii, Religiei: să-i 

smulgă viaţa de sub incidenţa hazardului. Şi să-i acorde statutul de ales al îndoielii, dar de 

aceasta să nu se mai îndoiască. Pentru a nu intra în criză. Însă e oare posibil să nu intri în 

criză de timp şi de identitate, când ştii, în mod cert, că, în afara justificării prin artă, existenţa 

umană n-are în faţă decât neantul? 

Pentru om, timpul rămâne marele adversar. Atunci omul se revoltă, revelându-se prin 

act şi autodeterminându-şi opţiunea, cu pasiune, contestând deseori chiar ordinea socială. Şi 

totuşi când îl apucă oroarea de existenţă se dedică eroic scrisului, confesiunii, criticii, 

poeticii. Care să-l salveze nu de moarte, ci de-o abjectă distrugere morală. Şi poate că-l şi 

salvează. Fiindcă prin scris îl situează într-o aventură cu sens. Agent şi actor al propriei 

existenţe, omul este bolnav de sensul totalităţii. Şi atunci se angajează spiritual (metafizic) şi 

politic cu sau fără de voia/ştiinţa sa, căci, la urma urmelor, individul este responsabil 

totdeauna de ceea ce s-a făcut din el –chiar dacă el nu poate face nimic altceva decât să-şi 

asume această responsabilitate. Însă asumarea lui trebuie interpretată exact. Judecându-şi, 

ultimativ, situaţia lui în lume, omul are dreptul inalienabil la libertate. Libertatea fiinţei în 

lume e o chestiune gravă. Ea se traduce nu printr-un fetişizat orgoliu, ci prin revelarea 

personalităţii în acţiune, prin insurgenţă dacă e cazul. Insurgenţa contestatară implică morala 

autonomiei, deci rezolvă cumva impasul fiinţei, raportată la neant, pentru câtă vreme? 

Incendiar, militant, spiritul sartrian n-a flatat istoria. Afirmaţia e falsă. Ci a 

deconstruit-o şi a reconstruit-o ferm, luptând contra nimicniciei omeneşti. Nu pentru glorie. 

Cu cât moartea devenea reală, cu atât gloria devenea o mistificaţie. Pentru Sartre, actele 

omeneşti au meritul că pot fi judecate şi prin valoarea, dar mai ales prin autenticitatea lor. În 

tema incestului din Les Mots (1964), aparenţa acuză: între mamă şi copil se iveşte o iubire 

discret vinovată. Literatura psihanalitică nu dă – la această obsesie – soluţii, ci emite ipoteze. 

Mama reprezintă pentru fiu punctul de plecare al proiectului de fiinţă care este. Dar copilul, 

care se edifică pe sine, fie cabotin, fie trufaş, fie redescoperind bucuria Cărţii ale cărei voci îi 

vor domina şi forma fiinţa, se recunoaşte pe sine ca după o cunoaştere anterioară. Impresia e 

de impostură. De interpretare a altcuiva până ce masca personajului şi faţa interpretului se 

sudează complet, se suprapun, semnificând o singură imagine: aceea a individului care a luat 

lumea drept limbaj şi limbajul drept lume, în felul acesta menţinându-se departe de 

perspectiva neantului: obscură, misterioasă, inospitalieră. O mare şi tragică luciditate, mitul 

imprevizibilităţii vieţii, creaţiei şi morţii, converg spre o lămurire suspendată. Şi chiar spre 

mai mult, dacă sesizăm, imediat, transmodernismul gândirii/creaţiei sartriene: eşecul 

antitezelor, din pricina terţului inclus şi a logicii dinamice a contradictoriului. (Vezi Ion 

Popescu-Brădiceni: Scriitorul transmodernist: neohermeneut şi mân(t)uitor al cuvintelor; 

Editura Napoca Star, Cluj-Napoca, 2006). 

 

3. Fiinţa aruncată în responsabilitate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            72 

 

 

În ce constă acea condamnare a omului de a fi liber? În posibilitatea salvării sau a 

descompunerii? Cum rămâne cu umanismul al cărui sfârşit se petrece într-un straniu loc 

închis, în care se intră, din care se poate ieşi, dar nu iese nimeni, deşi nu este eden, ci spaţiu 

gol închipuit? Cum se mai roagă el, omul (Roquentin, să zicem, între posibil şi imposibil, în 

această absurdă existenţă, dacă simţind nevoia să se purifice cu gânduri abstracte, 

transparente ca apa, o lehamite îi frânge elanul? Şi nu se mai purifică trăind, pentru că, clipă 

de clipă, dacă există, există pentru că îi e groază de a exista. Această silă imensă ar trebui să 

ivească floarea de crin a curăţiei, ca etapă de anticameră a Eternului. Care poate fi Dumnezeu 

sau Neantul. Cum Dumnezeu e mort, eternitatea e neant. Şi atunci el, care se scoate din 

neantul spre care năzuieşte, prin ură, prin dezgustul de a exista, printr-o cufundare disperată 

în existenţă, nu se mai poate purifica ci cel mult alteriza. Atunci, deşi senzaţiile scufundării în 

existenţă sunt fade, gândurile se nasc, se amplifică; şi-l umplu în întregime reînnodându-i 

existenţa, de care îi e iarăşi teamă. Îi este pentru că trebuie să şi-o poată din nou justifica, 

proiectând înapoia şi înaintea sa un sens. Ba chiar reinventând pe cont propriu biografia lui 

Charles Baudelaire.  Realitatea unei vieţi este o suită de fapte discontinui, obscure, chiar şi 

pentru acela care le săvârşeşte, adică, altfel spus, o serie de semnificaţii deschise şi ambigue 

care nu formează un sens, total, decât în clipa morţii: fie cea momentană a survolării 

respective, când se face bilanţul existenţei, oprind-o arbitrar la un orizont provizoriu, fie 

moartea adevărată în care oprirea este finală şi orizontul definitiv. Iar efortul de justificare se 

mută automat şi se produce în planul imaginarului. Căci în măsura în care existenţa concretă 

este totdeauna deschisă, totdeauna la viitor, totdeauna de împlinit, ea se proiectează într-o 

existenţa imaginară în care îşi oferă simbolic ceea ce-i lipseşte, ca tematizare implicită a 

sensului acestei existenţe. Cel care îşi aduce existenţa în stare de imaginar e scriitorul, 

filosoful, transportând-o în sânul limbajului şi făcând să apară, pe fondul unei limbi comune, 

propria sa vorbire ca siglă a Eului său total. 

Pronunţându-se asupra raportului dintre Fiinţă şi Neant, Jean-Paul Sartre, depăşind 

imobilismul cartezian şi neokantian, are revelaţia unei filosofii a concretului. Cam în modul 

acesta: că nimic substanţial nu mai rezidă într-o fiinţă pentru a constitui interiorul acelei 

fiinţe. Ideile, sentimentele, tendinţele, chiar şi amintirile se constituie în obiecte de conştiinţă, 

exterioare acesteia şi existând, prin urmare, în afara ei. Conştiinţa însăşi, în sine, e goală, nu 

are un lăuntru. E proiect de a deveni ceva, de a deveni conştiinţa a altceva decât sine. Dorinţa 

care o orientează îi dă o formă, care poate fi interpretată şi însuşită. Eul se poate identifica cu 

acest alt „eu― revelat în întregime în intenţia care deviindu-l îl individualizează. Trăind 

această intenţionalitate a conştiinţei celuilalt se plasează pe el însuşi în punctul de plecare al 

perspectivei ce duce de la el la obiectul care îl ocupă; în concluzie, o conştiinţă nu este 

niciodată, ci ea se face, chiar când are misiunea de a depăşi conflictul - tragic de bună seamă - 

dintre om şi situaţia în care se găseşte acesta la un moment dat. Proiectul fiind permanent, 

rezultă că omul trebuie să aleagă, să opteze obligatoriu, pentru că - să nu uităm! - el este 

condamnat să fie liber şi - citez din Fiinţa şi Neantul — „poartă pe umerii săi greutatea lumii 

întregi: el poarta răspunderea lumii şi a lui însuşi ca fel de a exista―. Etica stării T din 

ontologia lupasciană este dominată de imaginar, dar este una a alegerii. Alegând, omul 

transdisciplinar optează pentru zona de transparenţă absolută. (vezi Stéphane Lupasco: 

Logica dinamică a contradictoriului; Editura Politică, Bucureşti, 1982) 

 

4. Eşecul eşecului 

 

Această responsabilitate absolută nu este, de altminteri, o acceptare: ea este simplă 

revendicare logică a consecinţelor libertăţii... În orice caz este vorba de o alegere. Această 

alegere va fi repetată după aceea în mod continuu... Fiecare persoană este o alegere absolută 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            73 

 

de sine plecând de la o lume de cunoştinţe şi tehnici pe care această alegere o asumă şi o 

luminează; în acelaşi timp, fiecare persoană este un absolut bucurându-se de o perioadă de 

timp absolută... Această alegere însăşi este afectată integral de facticitate, care este 

pretutindeni, dar insesizabilă... în aceste condiţii... responsabilitatea pentru-sinelui se întinde 

asupra lumii întregi ca lume populată. 

Tocmai astfel se percepe pentru-sinele în nelinişte, ca o fiinţă care nu este nici în 

temeiul fiinţei sale, nici a fiinţei altuia, nici a fiinţelor în sine care formează lumea, dar care 

este constrâns să hotărască sensul fiinţei, el şi peste tot în afară de el. 

Din planul acestei filosofii a concretului, se iese prin speranţă. Acţiunea umană este 

transcendentă, adică ea vizează întotdeauna un obiectiv plecând de la prezentul în care este 

concepută. Lămurirea suspendată din L ’Être et le Néant a fost adusă şi reconsacrată de către 

Jean-Paul Sartre, în ultimii ani de viaţă, spre fireasca finalitate. Fiecare om are aşadar un 

scop, transcendent sau absolut şi toate scopurile practice nu au sens decât în raport cu acest 

scop. Iar speranţa se leagă de acest scop absolut, ca de altminteri şi eşecul, în sensul că 

veritabilul eşec priveşte acel scop. 

Oreste, eroul din Les Mouches, este un proiect între trecut şi viitor, deci între două 

momente obiective ale istoriei (E vorba de conştiinţa aperceptivă). Cavalerul Goetz din Le 

Diable el le bon Dieu îşi percepe existenţa ca pe un obiect, pentru a-i cunoaşte toate 

trăsăturile caracteristice, dar şi ca pe un analogon, caracterizat prin spontaneitate şi spirit 

creator (e vorba de conştiinţa imaginatoare). Jean-Paul Sartre definind imaginea ca „act ce 

vizează un obiect absent sau inexistent în corporalitatea sa, traversând un anumit conţinut 

fizic şi psihic care nu apare în mod direct, ci cu titlu analogic şi reprezentat al obiectului 

văzut". Mathieu Delarue, eroul din Les Chemines de la liberté, un profesor de filosofie 

alienat, aspiră la dezalienare prin autenticitatea angajamentului, prin acţiunea decisă şi 

decisivă. Garcin, eroul din Huis-clos, exclamă „Infernul sunt ceilalţi", în sinele său 

constatând că şi-a pierdut inocenţa şi că, laş ori nu, trebuie să-şi comunice mesajul pentru a-i 

salva pe ceilalţi de infernul lor ca să fie el însuşi salvat de infernul / neantul său. 

Rirette din Intimité şi Lucien Fleurier din L'Enfance d’un chef nu au resursele 

necesare ca să-şi cucerească libertatea, ca să se proiecteze ontologic spre viitor, pentru că 

depind de alţii de la care aşteaptă păreri, elogii etc. Sau mai degrabă au intuit că un om întreg 

este făcut din toţi oamenii şi care face cât toţi şi cât oricare dintre ei. Şi atunci existenţa lor - 

şi a altor eroi sartrieni - nu mai este un eşec. Personajul Gustave Flaubert din Idiotul familiei 

sfârşeşte în plin triumf, graţie formei pe care i-o dă visul său, halucinaţiile fiind o recompensă 

a ascezei.  

Chiar şi celălalt personaj, din lumea scriitorilor exemplari, Charles Baudelaire, din 

Baudelaire (1947) reacţionează în direcţie contrară eşecului, ce-ar fi fost provocat de 

durerosul proces de dedublare - declanşat de recăsătorirea mamei sale. Poetul este simultan el 

însuşi victimă şi călău. Este călăul victimei care a devenit iar reacţia călăului faţă de victima 

ce-şi asumă diferite acte de culpabilitate, facilitată de procesul de dedublare, îl determină să 

trăiască. Mai exact de procesul de dedublare a dedublării. Căci, de pildă în La Nausée Jean-

Paul Sartre se dedublează în Roquentin. Acesta, la rândul său, scriind o carte despre 

marchizul de Rollebon, se dedublează el însuşi; în acest fel omul este o dedublare a 

dedublării. Şi cum Sartre a echivalat dedublarea cu eşecul, automat dedublarea dedublării este 

un eşec al eşecului. Aşadar omul este eşecul eşecului. Este Flaubert cel urât, contestat, ca 

finalmente să fie idolatrizat, adulat. Adică în ultimă instanţă realizarea de sine în pentru-

sinele triumfător. 

Cercetarea mea a extins paradigma lui Theodor Codreanu (din „Transmodernismul", 

Ed. Junimea, Iaşi, 2005, p. 177), cu încă un nume: Jean-Paul Sartre, al cărui rost trebuie 

reimplementat alături de Nietzsche, Mircea Eliade, C.G. Jung, Heidegger, René Girard, 

Maurice Blanchot, Paul Ricoeur, Mihail Bathin, ca „baze― ale transmodernismului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            74 

 

transactual, peren. 

 

5. Insula (Ne)Fericiţilor 

 

Sunt la un simpozion „Jean-Paul Sartre‖, 

Înţeleg, mă înţeleg, deschid, mă deschid. 

Aud cuvintele. Nu le descriu. Acestea trec 

într-un eter contaminat de zeci de 

hlamide sângerii. 

Încerc să ies din mine însumi. Suplu,  

eliberat 

de crucile putrezind în oglinzi. O,  

imaginile 

lor! S-au răsturnat şi curg pe 

supraîncălziţii 

pereţi ai tăcerii ce-aş fi putut rămâne 

până la moarte. 

Asediat de fluturi, foste scârboase larve, 

îmi asum eroic imperativul bucuriei 

şi-mi întind mâna, în sus, deasupra 

capului, 

acolo unde ştiu o protectoare 

boltă de crengi 

de măr, încărcate cu fructe 

coapte, dulci. 

Şi cresc, mă dezvolt, ca o deltă,  

ca un deşert,  

ca o disperare. Că nu mai pot 

pluti pe mare, 

că nu mai am nici o-ntâmplare, 

de spus,  

că sunt de condamnat. Se pare 

că-ntre cerc şi pedeapsă 

ard focurile mai des-fiinţării noastre 

în jurul cărora copii şi pui de lupi 

s-au aşezat. 

Şi, dacă trunchiuri grele se tot pun pe jar, 

o să se-mplinească proiectul, sigur o să 

se împlinească, o să devină, 

totuşi, sub raza fragedă, lină, a Ochiului. 

Dar să nu uit: sunt la un  

simpozion „Jean Paul Sartre‖... 

(Ah, şi totuşi uitasem, ce-o să devină proiectul? 

O insulă pururea virgină. Ca insula lui 

Umberto Eco, niciodată găsită. 

O insula perdita (adică neregăsită). 

O insulă care nu există (care-i un 

basm cu Peter Pan, cu căpitanii 

Hook şi Nemo). Sau o insulă inocentă 

din ziua de ieri (ori din cea de mâine?!) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            75 

 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Umberto Eco: Cum ne construim duşmanul; traducerea: Ştefania Mincu; Ed. Polirom, 

Iaşi, 2011, pp.229-253 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:53 UTC)
BDD-A28637 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

