
Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            48 

 

ALBERT BÉGUIN AND THE ROMANTIC DREAM 
 

Iulian Boldea 

Prof. PhD, University of Medicine, Pharmacy, Science and Technology of Târgu 

Mureş; Scientific Researcher, ICSU „Gh. Şincai”, Romanian Academy 

 

 
Abstract:Albert Béguin points out that in the conception of romantic writers, the dream is revealed as 

a correspondence of all the forces and elements of the universe, functioning on the basis of the 
principle of universal analogy, which defines the harmonies between things. This "chain of analogies" 

emphasizes the cohesion force of being in the face of an unlimited, unstable, inhomogeneous universe. 

Poetry is, in the critic's view, an authentic and revealing manifestation of the human being's 

aspiration toward beauty, but also an essential access path to the origins of being. 
 

Keywords: dream, analogies, harmony, beauty, romanticism 

 

 

 Un critic care este silit să consemneze „opoziţia funciară dintre Spirit şi Istorie‖ nu 

poate fi decât un spirit de o luciditate extremă, sensibil asemenea unui seismograf la 

convulsiile epocii sale, un spirit atras de absolut şi însetat de dilemele şi aporiile existenţei. 

Acesta este Albert Béguin, o „spiritualitate puternică‖, aflată într-o continuă şi neobosită 

căutare: „căutarea lui Béguin, deşi străbătută tot mai mult de dorinţa de integrare a tuturor 

planurilor, şi în special al celui social-politic, n-a luat sfîrşit o dată cu convertirea. Adevărata 

căutare nici nu poate avea sfîrşit: scopul ei nu e undeva la un capăt; e în chiar desfăşurarea sa, 

în înlesnirea cunoaşterii de sine, şi mai cu seamă în dezvăluirea unei unităţi a sinelui. 

Dezvăluirea aceasta e Graalul atît de rîvnit Iar opera literară nu putea fi decît mijlocul, nu 

scopul unei vieţi de căutare. Asta şi admirăm la Beguin: puternica spiritualitate emanată din 

cuvintele sale. Care tot timpul parcă vor să spună altceva decît ce spun‖ (Dumitru Ţepeneag). 

Născut la 17 iulie 1901, la Chaux-de-Fonds, Elveţia, decedat la 3 mai 1957 la Roma, 

Albert Béguin, scriitor, critic literar şi editor elveţian, obţine bacalaureatul la Gimnaziul din 

Chaux-de-Fonds, în 1919. Între 1919 şi 1924, studiază la Universitatea din Geneva, unde 

obţine o licenţă în litere, după care pleacă la Paris, unde este bibliotecar şi traducător. Timp 

de cinci ani este lector de limbă şi literatură franceză la Universitatea din Halle, 

documentându-se amplu şi riguros pentru opera sa de referinţă, L'âme romantique et le rêve, 

carte ce va cunoaşte un foarte mare succes. În 1934,Albert Béguin este profesor la Colegiul 

„Jean Calvin‖, iar în 1937 îşi susţine, la Universitatea din Geneva, teza de doctorat, cu titlul 

Le rêve chez les romantiques allemands et dans la poésie française moderne. Între 1937 şi 

1946 ocupă catedra de literatură franceză a Universităţii din Basel. Din 1942, editează 

publicaţia Cahiers du Rhône, sprjinind lupta scriitorilor pentru apărarea valorilor franceze, în 

timpul ocupaţiei germane. Se întoarce la Paris în 1946, unde conduce revista Esprit.  

În studiul său fundamental, Sufletul romantic şi visul, Albert Béguin afirmă 

consubstanţialitatea dintre vis şi forţele arhetipale, genezice ale universului, subliniind ideea 

de limbaj dual al fiinţei umane - un limbaj raţionalizant, metodic, ce se conduce după logica 

diurnă şi un alt limbaj al visului, esenţial, nesupus tiraniei temporalităţii: „În vis, şi încă din 

acea stare de delir care precede somnul, sufletul pare să vorbească un cu totul alt limbaj decât 

în mod obişnuit. Anumite obiecte din natură, anumite proprietăţi ale lucrurilor desemnează pe 

neaşteptate persoane şi invers, cutare calitate sau acţiuni ni se înfăţişează sub forma unor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A28634 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            49 

 

persoane. Acest limbaj este mai potrivit cu sufletul omului decât cel al veghei. El e «infinit 

mai rapid, mai expresiv, mai cuprinzător, mai puţin supus desfăşurării în timp»‖.   

Aşa cum apreciază criticul, „orice epocă a gândirii umane s-ar putea defini, cu destulă 

profunzime, prin relaţiile pe care le stabilește între vis și starea de veghe‖. Pentru cel care 

visează, visul este, în multe privinţe, o oglindă profundă a propriului sine, dar şi o punere în 

abis a conştiinţei sale „diurne‖. Scriitorii romantici percepeau visul ca o „a doua viaţă‖ 

(Nerval), o alternativă nocturnă la metamorfozele cotidianului, un spaţiu fluctuant,  cu 

reverberaţii magice, un paliativ, dar şi o formă de evaziune, de compensare a precarităţilor 

realului. Dominată de ambianţa oniricului, opera lui Novalis e revelatoare în privinţa 

cultivării cu metodă şi obstinaţie a visului, care îi pare poetului „o armă cu care ne apărăm de 

neregularitatea şi obişnuitul vieţii, o înzdrăvenire în libertate, a fanteziei încătuşate‖. Pe de 

altă parte, principiile arhetipale ale visului, mecanismele şi articulaţiile sale sunt alimentate, 

în adâncul lor, de reminiscenţe ale gândirii arhaice, ale practicilor magice sau mitice. 

În explorarea particularităţilor romantismului, Albert Béguin respinge implicaţiile 

psihanalitice, observând că „romantismul va căuta în imagini, chiar şi în cele morbide, calea 

spre regiunile necunoscute ale sufletului: nu din curiozitate, nu pentru a le curăţi şi pentru a le 

face mai fecunde în vederea vieţii terestre, ci pentru a găsi acolo secretul a ceea ce, în timp şi 

în spaţiu, ne prelungeşte dincolo de noi înşine şi face din existenţa noastră de acum un simplu 

punct pe linia unui destin infinit‖.  O conciliere a conştiinţei cu universul se realizează, crede 

criticul, prin potenţialităţile vizionare, magice ale cuvântului, dar şi prin resursele 

inepuizabile ale visului, ce favorizează o astfel de conciliere, „visul prefigurând o conştiinţă 

viitoare, totală‖. 

Poezia este, în concepţia lui Albert Béguin, o manifestare autentică şi revelatorie a 

aspiraţiei fiinţei umane spre frumos, dar şi o cale de acces esenţială spre orizontul 

originarităţii şi spre absolut. Prin intermediul metaforei, poezia configurează un „răspuns‖ la 

adresa spaimelor şi iraţionalităţii vieţii instinctuale, conferind lucrurilor o nouă ordine în 

vederea regăsirii unei „unităţi esenţiale‖: „Astfel, opera nu va răspunde numai unei nevoi 

particulare, aceea a unei plăceri estetice fără valoare de cunoaştere. Ea va apropia, prin 

metaforă şi conform legilor de neformulat ale vieţii profunde, obiectele cele mai îndepărtate 

în timp şi în spaţiu. Iar poetul se va convinge că aceste alăturări neprevăzute corespund unei 

înrudiri reale între obiectele însele. Astfel, poezia va fi un răspuns, singurul răspuns cu 

putinţă, la spaima elementară a făpturii închise în existenţa temporală. Ambiţia poetului care 

întâmpină aceste grupări neprevăzute de obiecte e, nici mai mult nici mai puţin, de a le 

smulge ordinii întâmplătoare a timpului şi universului nostru spaţial, ca să le redistribuie după 

o nouă ordine. Această ordonare n-ar fi însă altceva decât tocmai aceea a unităţii esenţiale; 

regăsind-o prin magia lui particulară, poetul va atinge uneori absolutul de care e însetat şi 

chinuit‖.  

În concepţia lui Albert Béguin, visul nu se reduce doar la spaţiul şi la timpul 

nocturnului, astfel încât, datorită tectonicii sale fluctuante şi a sintaxei sale incongruente, este 

imposibil să se elaboreze o ştiinţă sau o estetică a visului. Viaţa şi visul sunt asemenea unor 

vase comunicante, ele se întrepătrund fără încetare, edificând o realitate esenţială, originară,  

comună, având rădăcini revelatoare în adâncimile insondabile, genezice ale universului. Viaţa 

şi visul îţi împrumută, astfel, una celuilalt chipuri, ipostaze, măşti şi roluri, lucrurile căpătând, 

astfel, din această contaminare perpetuă, înfăţişări festive, ludice sau naiv-infantile: „Chiar 

dacă ies din vis, chiar dacă mă întorc la existenţa care ne este dată, totul e acum altfel, ca 

după o îndelungată absenţă. Locurile şi chipurile şi-au recăpătat înfăţişarea pe care au avut-o 

în ochii mei de copil. Din vis mă întorc cu acea putere de a iubi viaţa, de a iubi oamenii şi 

lucrurile şi faptele, pe care o uitasem şi de care mă dezvăţasem, părăsind paradisul 

copilăriei‖.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A28634 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            50 

 

De altfel, Albert Béguin subliniază faptul că, în concepţia scriitorilor romantici, visul 

ni se destăinuie în virtutea unei corespondenţe a tuturor forţelor şi elementelor din univers, 

funcţionând pe baza principiului analogiei universale, care stipulează infinitele armonii dintre 

lucruri. Acest „lanţ al analogiilor‖ nu face altceva decât să accentueze forţa de coeziune a 

fiinţei în faţa unui univers ilimitat, nestatornic, neomogen prin definiţie: „Ideea analogiei 

universale, la care se referă concepţia romantică şi modernă a poeziei, e răspunsul spiritului 

uman la întrebarea pe care şi-o pune, şi expresia dorinţei sale celei mai adânci. El a dorit să 

scape din timp şi din lumea aparenţelor multiple, pentru ca în sfârşit să atingă absolutul şi 

unitatea. Lanţul analogiilor îi apare uneori ca legătura care, unind orice lucru cu oricare altul, 

străbate nemărginirea şi stabileşte coeziunea indisolubilă a Fiinţei‖.  

E limpede că se stabileşte, prin această corespondenţă între vis şi realitate, şi un raport 

de corespondenţă intimă între înăuntru şi afară, între dinamica interiorităţii, constrânsă la 

coerenţă afectivă şi intelectuală şi geografia neomogenă a lumii exterioare: „La romanticii cei 

mai spontani, un Tieck sau un Brentano, hotarul dintre «afară» şi «înăuntru» se şterge într-

atîta, încît nu se mai ştie dacă personajele lor se caută pe sine de-a lungul spectacolelor şi 

aventurilor sau dacă, prin stările lor sufleteşti, în voia jocurilor gîndirii şi ale limbajului, sînt 

în căutarea vreunei comori întrezărite. Pe ce potecă se pierd, ce unică descoperire atrage cu 

atîta putere toate aceste fiinţe care se evită şi se reîntîlnesc, refugiindu-se rînd pe rînd în vis şi 

realitate? Cînd Arnim, acest om în aparenţă atît de bine înfipt în realitate, întinde mrejele unui 

miraculos foarte arbitrar, cînd încurcă cuvintele şi silabele, ce profeţie speră el să citească în 

fundul ceştii de cafea? Cu ce scop îşi organizează Rimbaud imensa şi lucida dereglare? Hugo, 

în orgiile sale metaforice, Nodier şi Nerval clădind mitul propriei lor vieţi, Baudelaire şi 

Mallarme, îndrăgostiţi de transparenţa pură, suprarealiştii încercîndu-şi metodele; toţi evident 

participă la un joc foarte grav, în care e vorba de însăşi existenţa lor. E oare interzis să 

reconstitui cu ajutorul gîndirii drumul pe care l-au urmat, de la nelinişte şi pînă la straniile lor 

tentative, pînă la certitudinile iraţionale ca şi pînă la eşecurile suferite?‖. 

Criticul percepe visul ca modalitate de eliberare de constrângerile categoriilor spaţio-

temporalităţii, creatorul fiind cel care, prin intermediul visului, caută să se sustragă demoniei 

secundelor şi a determinaţiilor spaţiale, pentru a accede la unitatea primordială a fiinţei. 

Voinţa de dez-limitare impune poeziei calea unei cunoaşteri ce conduce la austeritate 

ontologică şi expresivă, la un fel de „negare‖ de sine prin abolirea determinaţiilor 

referenţialităţii: „Ambiţia poeziei romantice e aşadar să ajungă, prin actul creaţiei, la acea 

contemplare pură şi inefabilă spre care se îndreaptă şi misticul. Această ambiţie defineşte 

îndrăzneala încercării romantice, ca şi limitele ei. Căci a vrea să faci din poezie calea 

cunoaşterii, care duce la totala despuiere de imagini, înseamnă să o încarci cu cele mai nobile 

imagini omeneşti. Dar totodată înseamnă să o conduci spre propria-i negare‖.  

Referindu-se la specificul arhitecturii onirice, Albert Béguin observă paleta amplă de 

conotaţii, setul divers de semnificaţii, simboluri şi structuri metaforice care i se pot atribui 

visului, modalitate de acces ambiguă, privilegiată, polisemantică de a cunoaşte realitatea în 

resorturile sale cele mai profunde şi mai revelatoare. Între ritmul existenţei onirice şi ritmul 

existenţei diurne se stabileşte o semnificativă corespondenţă pulsatorie: „Uneori visul e locul 

de temut bântuit de spectre, iar alteori somptuoasa poartă deschisă spre paradis. Câteodată 

Dumnezeu însuşi ne transmite pe această cale solemne avertismente, altădată rădăcinile 

noastre terestre se împlântă astfel până în solul fecund al naturii. Ritmul vieţii onirice, din 

care se inspiră şi ritmurile artelor noastre, poate fi acordat cu mersul cel veşnic al astrelor, sau 

cu pulsaţia de la începuturi, care a fost şi a sufletului nostru înainte de cădere. Şi pretutindeni 

poezia îşi extrage substanţa din substanţa visului‖.  

În viziunea lui Albert Béguin, visul se constituie ca una dintre manifestările esenţiale 

ale mitologiei romantice, prin care scriitorii ce şi-au asumat estetica romantică au conturat 

anumite spaţii cu alură compensatorie, ca modalitate de reacţie în faţa unei realităţi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A28634 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            51 

 

neconvenabile, dizolvante. Visul este, aşadar, o formă privilegiată de comunicare şi 

comuniune cu o realitate profundă, originară. Model al „creaţiei estetice‖, visul, ca şi 

simbolistica nocturnului, devine o „împărăţie a absolutului‖, ivită prin abolirea lumii 

senzaţiilor: „Privit din acest punct de vedere, mitul visului capătă o semnificaţie nouă. Visul 

nu mai e doar una din fazele vieţii noastre când ne regăsim în comunicare cu realitatea 

profundă. El e mai mult chiar şi decât modelul de preţ al creaţiei estetice şi nu ne mai 

mulţumim să adunăm nenumăratele metafore spontane prin care geniul oniric pune în 

legătură momente despărţite în timp, fiinţe şi obiecte depărtate în spaţiu. Visul şi Noaptea 

devin simbolurile prin care un spirit, dornic să părăsească aparenţele ca să ajungă la Fiinţă, 

încearcă să exprime spulberarea lumii sensibile. Noaptea, pentru romantic, ca şi pentru 

mistic, e acea împărăţie a absolutului la care nu ajungi decât înlăturând toate datele lumii 

simţurilor‖.  

În definirea şi descrierea esteticii romantismului, criticul subliniază efortul scriitorilor 

care au aderat la această doctrină de a contempla realitatea pură şi inefabilă a originarităţii, de 

a se revendica de la universul spaţiilor de aspect arhetipal, cu valoare paradigmatică. Poezia 

îşi revendică, aşadar, o funcţie de cunoaştere esenţială, fundamentată pe imersiunea în spaţiile 

infinite ale nopţii, ale mitului şi ale visului. Pe de altă parte, între poezie şi mistică se 

stabilesc, în permanenţă, raporturi extrem de bine precizate, corelaţii şi interferenţe, pe care 

criticul le scoate în relief cu claritate.  

O astfel de comuniune mistică-poezie conferă legitimitate romantismului, curent 

literar ce a consacrat rolul „puterilor iraţionale‖, „dorinţa de a crea un obiect‖, dar şi de a 

sugera „prin imagine, revelaţia lăuntrică‖: „Măreţia romantismului va rămâne în 

recunoaşterea şi afirmarea  profundei asemănări dintre stările poetice şi revelaţiile de ordin 

religios, în încrederea acordată puterilor iraţionale şi în marea, totala nostalgie a fiinţei în 

exil. Dar chiar dacă stările poetice sunt într-adevăr semnele evidente ale unei realităţi diferite 

de cea a percepţiei noastre banale, nu-i sigur că poezia va putea să atingă vreodată 

cunoaşterea pe care şi-o propun aceşti poeţi. Nevoia acestei cunoaşteri e însoţită, în 

activitatea poetică, de nevoia operei; dorinţa de a crea un obiect, de a da naştere unei forme, 

de a sugera prin imagine revelaţia lăuntrică. Această dorinţă, vie în orice făptură, nu se 

deosebeşte în esenţă de nevoia uriaşă de desăvârşire pe care ne-o inspiră nostalgia 

cunoaşterii‖.  

Extrem de incitante sunt aprecierile criticului referitoare la mitul poetic, aşa cum se 

defineşte acesta prin prisma mitologiei şi esteticii romantismului. Poezia este „văzută ca un 

şir de gesturi magice, săvîrşite de poet fără să le cunoască limpede semnificaţia, dar cu 

credinţa fermă că aceste rituri sînt elementele unei vrăjitorii atotputernice. Poetul e un 

clarvăzător, un vizionar; el ajunge la necunoscut, găseşte noul. Poezia e realul absolut; 

adevărul ei e superior adevărului istoric. Iată atîtea formule care, de-a lungul întregului secol, 

încearcă să rezume noul fel de a concepe poezia. De vreme ce se consideră că imaginaţia şi 

toate produsele necontrolate ale inconştientului, ce se recunosc numai după şocul afectiv pe 

care îl primim, sesizează o realitate lăuntrică şi în acelaşi timp obiectivă, poetul va căuta o 

metodă care să-i îngăduie să prindă în capcana limbajului fragmente din viaţa lăuntrică. El va 

pune alături cuvintele doar după afinităţile lor sonore, se va încrede în ritmuri, în ecourile 

silabelor, în toate legăturile lăuntrice ale materialului lingvistic. Va accepta că dincolo de 

semnificaţia lor, bună pentru schimburile vieţii colective, cuvintele mai au şi o altă virtute, 

propriu-zis magică, datorită căreia pot prinde acea realitate ce scapă inteligenţei Şi cu aceeaşi 

speranţă se va lăsa în voia imaginilor care urcă din străfundurile fiinţei, inexplicabile şi 

adesea ciudate, dar înzestrate cu o putere emotivă cu totul deosebită‖. 

Criticul precizează, totodată, o distincţie inevitabilă între instanţa lirică şi cea 

religioasă, pentru că tăcerii mistice îi corespunde, în fond, cuvântul, „naşterea unei forme‖: 

„Dar la capătul căii mistice nu mai e decât tăcere şi absenţă de imagini; la capătul tentativei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A28634 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            52 

 

poetice există cuvântul şi naşterea unei forme‖. Cele două părţi ale cărţii - Visul şi natura şi 

Visul şi poezia, edifică o arhitectură armonioasă şi complexă, articulată cu tact şi ştiinţă a 

unei bune aşezări a textului critic.  Titlurile „cărţilor‖ sunt cât se poate de ilustrative: De la zi 

la noapte (capitol consacrat preromantismului secolului al XVIII-lea: Lichtenberg, Moritz), 

Visul, natura şi reintegrarea, Explorarea nopţii (în prima parte), Cerul romantic, Ţinuturi 

franceze (în partea a doua).  

Chiar dacă analogiile dintre vis şi poezie, sau vis şi mistică sunt relevante, numeroase 

şi cu totul semnificative, totuşi, Albert Béguin expune şi un set de distincţii, pentru a le 

detaşa, pe baza unor trăsături distinctive de justificată anvergură. Lecţia despre universul 

oniric pe care ne-o oferă criticul e aceea că, înainte de toate, visul instaurează o lume de 

„libertate şi imagini‖, făcându-ne să înţelegem cât se poate de limpede că „ordinea aparentă a 

lucrurilor nu e singura cu putinţă‖. Dincolo de aparenţe există o prospeţime arhetipală, din 

care rezidă chiar unitatea fundamentală a universului: „Visul nu e poezia, nu e nici 

cunoaşterea. Dar nu există cunoaştere – dacă i se dă acestui cuvânt sensul cel mai înalt -, nu 

există poezie care să nu se hrănească din izvoarele visului. E fără îndoială zadarnic să aştepţi 

de la spectacolele visului, de la fiecare din tablourile sale, o semnificaţie traductibilă, şi să 

vrei să trăieşti mai mult în vis decât în locul care ţi-e hărăzit. Adevărata învăţătură a visului 

stă în altceva: în însuşi faptul că visezi, că porţi în tine toată acea lume de libertate şi imagini, 

că ştii că ordinea aparentă a lucrurilor nu e singura cu putinţă. La întoarcerea din vis, privirea 

omului e în stare de acea uimire pe care o simţi când dintr-o dată lucrurile capătă, pentru o 

clipă, prospeţimea lor dintâi. Mă nasc pentru lucruri; ele se nasc pentru mine. Schimbul se 

restabileşte, ca în primele clipe ale existenţei; uimirea îi redă lumii minunata ei înfăţişare 

feerică‖.  

Fermitatea raţionalistă, rigoarea şi precizia analizelor nu exclud existenţa, în L'âme 

romantique et le rêve, a unor fragmente sau volute ale textului în care turnura autobiografică 

a frazei trasează o geografie privilegiată a fiinţei, prin recuperarea dimensiunilor şi 

potenţialităţilor simbolice ale visului, delimitate cu atenţie de imperativele pragmatice ale 

lumii cotidiene, cu detaliile şi tribulaţiile realului diurn („În străfundurile singurătăţii, după ce 

am avut curajul să accept sărăcia, nu regăsesc disperarea, nici tristeţea. Pierzându-mi speranţa 

în tot ce îmi oferea lumea, n-am ajuns la dezolare. Renunţând la comuniunile facile şi 

întristătoare care se stabilesc între indivizi în viaţa de toate zilele, nu mi-am pierdut bucuria. 

Făptură, mă aflu cu celelalte făpturi în comunitatea cea mai profundă, care nu există decât în 

centrul sufletului – dar care, trainică de acum încolo, îmi va îngădui să cunosc în sfârşit, o 

dată întors la existenţa mea banală, adevărate prezenţe omeneşti. Trăiesc, pentru o clipă, o 

viaţă care între noi toţi e singurul loc comun; dar o dată cunoscând-o, nu voi mai putea s-o 

pierd‖).  

Finalul cărţii are tonalitate de elogiu al acestui vehicul al esenţialităţii umane, care 

este visul, modalitate de regăsire a paradisului pierdut al copilăriei, dar şi forţă germinativă a 

făpturii dilematice a omului: „Chiar dacă ies din vis, chiar dacă mă întorc la existenţa ce ne e 

dată, totul e acum altfel, ca după o îndelungată absenţă. Locurile şi chipurile şi-au recăpătat 

înfăţişarea pe care au avut-o în ochii mei de copil. Din vis mă întorc cu acea putere de a iubi 

viaţa, de a iubi oamenii şi lucrurile şi faptele, pe care o uitasem şi de care mă dezvăţasem, 

părăsind paradisul copilăriei‖. 

În monografia despre Balzac, Balzac visionnaire, Albert Béguin accentuează asupra 

vizionarismului scriitorului, care, prin intermediul unei facultăţi imaginative exacerbate, 

transfigurează coordonatele realităţii imediate, le transferă într-un regim al miraculosului şi 

fantasticului. Balzac, aşa cum îl redescoperă şi resemantizează Albert Béguin este un scriitor 

al tenebrelor sufletului uman, romantic, profund şi eteroclit, un scriitor ce mizează, în 

conturarea vastelor sale ansambluri epice nu doar pe instrumentele descrierii realiste, ci şi pe 

modalităţile visului şi ale fanteziei. Dedesubtul stilului în aparenţă rece, impersonal, se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A28634 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 15 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            53 

 

ghiceşte la Balzac o propensiune spre miraculos, spre fantastic şi vizionarism, propensiune 

care e analizată cu discernământ critic şi argumente viabile de criticul Albert Béguin.  

Vorbind despre vis, despre mitologiile romantismului, Albert Béguin nu încetează să 

se refere şi la sine, căci, dincolo de documentarea amplă sau de acribia explorărilor teritoriilor 

onirice, bănuim afectivitatea criticului, avatarurile biografiei, sensurile trăirilor celor mai 

intime, cum remarcă, de altfel, Marcel Brion: „Pentru cine ştie să citească printre rînduri 

cartea conţine o mare parte de autoelucidare, de autobiografie spirituală‖. Cartea lui Beguin 

este, cum observă Mircea Martin, „o istorie a spiritului, adică o meditaţie asupra condiţiei 

umane şi o căutare a unei identităţi esenţiale, «în afara oricărei complezenţe a eului». În 

cunoaşterea existenţei noastre «celei mai unice», «pe care însuşi amorul propriu ne-o 

ascunde», experienţa poeţilor ne poate fi de ajutor, «a poeţilor pe care-i adoptăm», experienţă 

care «se asimilează la esenţa noastră personală»‖. 

Perspectiva unificatoare a cărţii are şi virtuţi recuperatorii, în anumite privinţe, în 

măsura în care ea suplineşte şi compensează chiar fragmentaritatea pe care spaţiul visului o 

presupune, Albert Béguin reuşind să ne ofere una dintre cele mai credibile imagini ale 

romantismului poetic european, cu numeroase ipoteze, puncte de vedere şi perspectiv 

inaugurale, profitabile pentru o mai bună aşezare a spiritului romantic în literatura universală.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Gaston Bachelard, Poetica reveriei. Traducere din limba franceză de Luminiţa 

Brăileanu, Prefaţă de Mircea Martin, Editura Paralela 45, Piteşti, 2005; Jean Borie (ed.), De 

l'amitié. Hommage à Albert Béguin, Geneva, 2001; Savin Bratu, De la Sainte-Beuve la noua 

critică, Editura Univers, Bucureşti, 1974; Denis Clerc, La pensée critique d‘Albert Béguin, 

1965; Paul Gorceix, A propos de la critique dřAlbert Béguin: un temoignage, în „Etudes de 

lettres‖, nr. 4, 1993; Pierre Grotzer, Les écrits dřAlbert Béguin: essai de bibliographie, 

Neuchâtel, 1967;  Pierre Grotzer,  Existence et destinée dřAlbert Béguin, Neuchâtel, 1977; 

Mircea Martin, Critică şi profunzime, Editura Univers, Bucureşti,  1974 ; Gastone Mosci, 

Mounier e Beguin, Urbino, 1983; Romul Munteanu, Metamorfozele criticii europene 

moderne, Editura Univers, Bucureşti, 1975; Martine Noirjean de Ceuninck, Albert Béguin, 

écrivain, éditeur, professeur et critique littéraire, în Biographies neuchâteloises, t. 4, 

Hauterive 2005; Jean-Pierre Richard, Poezie şi profunzime. Traducere de Cornelia 

Ştefănescu, Editura Univers, Bucureşti, 1974. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:41 UTC)
BDD-A28634 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

