
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 30) 2018 
 

 
 
 

Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri.  
Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 

 
 
 

Sabina FÎNARU 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

sab59ina@yahoo.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: Mircea Eliade began his intellectual formation and rose to prominence in the 
years immediately following the Great Union, an age dominated by important polemics 
concerning the relation between traditionalism and modernism, ethnicity and 
Europeanism, as well as the means of artistic expression of the national specific character 
and the rise of new aesthetic directions. Eliade’s correspondence with outstanding writers, 
theorists, and critics of the Great Union generation is a reflection of the recognition of the 
intellectual, literary, and ethical worth conveyed by the younger contemporary’s journal 
articles, essays, and novels; it refers to the cultural turmoil of that time, to the texts that 
generated it and to the personalities that orchestrated it, also evoked in subsequent 
memorialistic writings. He stood by his own vision of literature, which was close to that of 
the modernist group, but also open to tradition - like Şerban Cioculescu, Camil Petrescu, 
and Cezar Petrescu, to whom I shall refer in my paper, Mircea Eliade and the Great Union 
Generation. Correspondence with Writers and Literary Critics. 
Keywords: polemic, traditionalism, modernism, ethnicity, Europeanism, interwar. 

 
 
Dintre miile de pagini care cuprind scrisorile lui Mircea Eliade în volumul Europa, 

Asia, America… [Eliade, 1999] şi ale celor care i-au scris, adunate în Mircea Eliade şi 
corespondenţii săi [1993, 1999, 2003, 2006, 2007], ne vom opri asupra celor trimise în perioada 
1926 – 1944, urmărind relaţia lui cu instituţiile, scriitorii şi oamenii de ştiinţă din generaţiile 
anterioare şi, nu în ultimul rând, cu scriitorii din generaţia sa. Perioada la care ne referim a 
fost esenţială pentru formarea sa intelectuală, metodele de cercetare, instrumentarul ştiinţific, 
viziunea personală asupra temelor şi ariilor sale de interes pe care le-a dezvoltat în perioada 
maturităţii creatoare. 

S-a vorbit mult despre atitudinea de frondă a lui Mircea Eliade şi a generaţiei sale 
faţă de vechea generaţie, care a realizat Marea Unire. Această viziune generalizantă 
proiectează biografia în ficţiune istorică, ştergând accentele valorilor şi convingerilor 
individuale, reliefând caracteristici marginale drept principale, ignorând resorturile intime şi 
motivaţiile acţiunilor fericite sau nefericite ale persoanei istorice şi raporturilor ei cu ceilalţi, 
detectabile în documente cu valoare istorică, psihologică şi morală, reprezentate de 
corespondenţa cu reprezentanţi ai ambelor generaţii. În ea, ni se dezvăluie simplu şi 
spontan atitudinea şi gândirea genuină ale oamenilor aflaţi în spatele creaţiilor culturale. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

90 

CONFRAŢI ÎN SPIRIT ŞTIINŢIFIC ŞI CRITIC 
Este edificatoare, în acest sens, corespondenţa lui Mircea Eliade cu Valeriu 

Bologa1, începută în 1927şi încheiată pe vremea când în România dictatura comunistă era 
în floare. Profesorul şi medicul clujean îi scrisese, entuziasmat de recenzia lui Eliade din 
Cuvîntul, referitoare la revista de istorie a ştiinţelor Archeion2 (condusă de Aldo Mieli), cât şi 
de interesul său pentru acest domeniu. Dar acest interes nu era nou pentru Eliade, pasionat 
încă din anii de şcoală de chimie, botanică şi entomologie; de atunci devenise colaborator al 
„Ziarului ştiinţelor populare şi al călătoriilor”, unde a publicat articole de popularizare şi de 
compilaţie (Duşmanul viermelui de mătase, 1921) şi a câştigat premiul revistei pentru „un 
subiect ştiinţific tratat «literar»” [Memorii, 1997: 61], cu povestirea fantastică Cum am găsit 
piatra filosofală3. Student, atras încă de Iorga, Hasdeu, Papini, Balzac, Petazzoni şi Frazer, 
căuta împlinirea ca „om universal”, fiind pasionat de alchimie, de religiile de mistere şi de 
orientalism4, pentru ca în final să-şi susţină licenţa, deloc întâmplător, în Renaşterea italiană. 
Pe de o parte, alchimia era pentru el „metodă de cercetare şi de valorificare a Lumii”, fiind 
importantă pentru istoria ştiinţelor „ca încercare de organizare teoretică a cunoştinţelor.”5 
Pe de altă parte, religiile de mistere, multe de origine orientală, îl fascinau ca experienţă 
religioasă concretă, care transfigura existenţa practicanţilor. 

Student încă, Mircea Eliade i-a comunicat profesorului clujean sincera admiraţie 
faţă de activitatea lui în domeniu, delimitându-şi interesul personal pentru alchimie, pentru 
ştiinţa greacă şi pentru botanică; i-a vorbit despre propriul efort de a crea un cerc de studii 
pentru promovarea istoriei ştiinţei în România cunoscutului şi reputatului istoric al 
ştiinţelor Aldo Mieli, care-l invitase să colaboreze la revistă şi cu care i-a promis lui Bologa 
să îl pună în legătură pentru o colaborare viitoare. Răspunsul său la scrisoare dovedeşte, de 
la bun început, vocaţia fondatoare a unui intelectual de anvergură:  

 
„Mă bucur că ştiinţa şi priceperea D-stră vor fi puse în slujba organizării 

Institutului. […] Vă rog să scrieţi D-stră darea de seamă asupra Institutului din Cluj, 
precum şi cronica, recenziile privitoare la contribuţiile româneşti de istoria ştiinţelor. […] 
Eu voi pregăti recenzia lucrărilor D-stră, a broşurii (proaste, de altfel, dar aceasta nu 
interesează Apusul; intenţia şi preocuparea sunt vrednice de ţinut în seamă)d-lui Zaharia 
[…] şi a volumaşului Galileu de O[ctav] Onicescu. […] Un ultim amănunt: nu sunt Dr., 
cum scrie Mieli. El m-a pus astfel, pentru că toţi ceilalţi redactori erau profesori şi doctori.” 
[MEC, I: 72-73] 
 
Întors în ţară din India şi primind extrase şi monografii (pe care le plăteşte corect), 

a văzut „o muncă admirabilă, cu rezultate efective, mai mult, fiecare o piatră în clădirea 
edificiului ştiinţei româneşti.” [MEC, I: 85] Era perioada sa de „lene” post-indiană, când 
plănuia „tot lucrări mari, revoluţionare”, dar în care avea sub tipar şi în şantier „câteva 
monografii mai modeste din domeniul religiunilor şi filozofiei”, foiletoane ştiinţifice, 

                                                           

1 1892 – 1971; Se păstrează circa 20 de scrisori trimise de Eliade în perioada 1927 – 1969 şi 12 expediate de 
Valeriu Bologa între 1927 – 1938. 
2 „Cuvîntul”, 1 dec 1927, p. 2; „Cuvîntul”, 5 iun 1928, p. 2. 
3 Publicată la 27 decembrie 1921, p. 588-589; [cf. Mircea Handoca, [C] Mircea Eliade. Contribuţii bibliografice, 
Societatea literară „Relief Românesc”, Bucureşti, 1980]. 
4 Va scrie numeroase articole pe această temă precum: Misterele orfice la Pompei, în „Orizontul,” 27 mai 1926, 
Misterele şi iniţierea orientală, în „Adevărul literar şi artistic”, 18 iulie 1926, p. 5, Orfeu şi iniţierea orfică, în „Adevărul 
literar şi artistic”, 26 septembrie 1926, p. 3, Dionysos – Christ, în „Orizontul,” 3 februarie 1927, p. 52, Religiile 
mistice, în „Cuvîntul”, 13 martie 1927, p. 1-2 etc.; cf. ibid. 
5 Marcelin Berthelot şi alchimia, în „Cuvîntul”, 14 februarie 1928, p. 1-2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

91 

versiunea franceză a tezei sale despre Yoga (Yoga. Essai sur lesorigines de la mystiqueindienné, 
1936) şi editarea operei lui Hasdeu. 

De-a lungul timpului, a scris câteva articole elogioase referitoare la activitatea 
ştiinţifică a lui Valeriu Bologa6, dar i-a comunicat cu sinceritate critică viziunea sa asupra 
cercetării ştiinţifice, exigenţele sale, care sunt formulate şi în articolul despre George Sarton, 
ce urma să apară:  

 
„Cred şi eu că munca de analiză amănunţită a trecutului ştiinţific român e 

necesară, urgentă şi interesantă. Dar mă întreb dacă e istorie ştiinţifică sau istorie culturală. 
Părerea mea e că lucrările D-stră sunt istorice, culturale, medicinale (dacă vrei) – dar foarte 
puţin istorico-ştiinţifice; […] ceea ce înţeleg eu prin ‹istoria ştiinţelor› se practică foarte rar 
chiar în străinătate.” [MEC, I: 75-76] 
 
Din India, i-a scris despre intenţii de călătorie dincolo de hotare şi despre călătorii 

de studiu efectuate deja, despre interesul pentru farmacie şi magia farmaceutică, pentru 
fiziologia şi anatomia sistemului nervos în yoga. Încă din 1927, Eliade defineşte spiritul 
ştiinţific în stil sartonian; în această perspectivă, este „singurul umanism cu putinţă în zilele 
noastre” [MEC, I: 78], fiind o activitate „corectă şi sistematică”, o sinteză opusă 
„improvizaţiei care bântuie la noi”, fără a se confunda cu gazetăria ori cu monografiile 
generale, iar această idee este reluată până în 1936, printr-o serie de articole. Onestitatea 
intelectuală şi lupta împotriva diletantismului l-au determinat să nu publice cercetări care   
i-ar fi depăşit competenţele; a refuzat, astfel, oferta lui Bologa de a scrie un articol despre 
istoria ştiinţelor şi a spiritului pozitiv în India:  

 
„să scriem studiul în colaborare, pentru că atunci nici eu n-aş face diletantism în 

medicină, nici d-ta în sanscrită […]. Asupra matematicii şi fizicii, voi cere colaborarea dlor 
Sergescu şi Onicescu. În câţiva ani, am putea, aceşti patru, publica o foarte interesantă 
monografie – şi am putea-o prezenta la Varşovia în 1933.” [MEC, I: 82-83] 
 
Ideea de a organiza el însuşi un Institut de studii orientale şi religioase l-a 

preocupat din chiar acei ani de la începutul carierei în domeniu, dorind a fi „deschizătoare 
de drumuri”, mizând şi pe colaborarea cu Aldo Mieli, cu profesorul Dasgupta („cea mai 
formidabilă minte a Indiei moderne”) şi cu alţi învăţaţi europeni cu care coresponda; era 
perioada în care colabora la revistele „Richerche Religiose”7 (condusă de Ernesto 

                                                           

6 Institutul de Istoria Medicinii, în „Cuvîntul”, 31 octombrie 1928, p. 2, Istoria medicinei la Cluj, în „Cuvîntul”, 11 mai 
1932, p. 1, Valeriu Bologa, în „Vremea”, nr. 400, 11 august 1935, p. 9, Istoria medicinei în România, în Revista 
Fundaţiilor Regale, iunie 1936, p. 664-669, Vânătorii de microbi, în „Cuvîntul”, 9 martie 1938, p. 2, cf. Mircea 
Handoca, C. De la această temă va deriva o alta în scrierile lui Eliade, cea a „omului nou”, după cum bine 
observă Giovanni Casadio: „Şi ştiinţele puteau, deci, să se îndrepte în direcţia „noului umanism”, să ajute la 
construirea „omului nou”. Şi nu doar ştiinţele exacte, ci şi ştiinţele umane precum filologia şi istoria. […] Ce 
înseamnă toate astea? Că nu toate „noile umanisme” şi nu toţi „oamenii noi” sunt la fel, că nu toţi – cum strigă 
în gura mare cercetători de slabă credibilitate ştiinţifică – sunt utilizabili la instaurarea unui regim totalitar şi 
purtători ai unei ideologii antisemite. […] Eliade utilizează desigur cu o anumită frecvenţă expresia „omul nou” 
în multe eseuri din 1932 – 33, fără a o fi inventat el: era, de fapt, utilizată constant în scrierile intelectualilor 
contemporani lui, atât de stânga cât şi de dreapta, fie legionari sau comunişti [cf. M. L. Ricketts, Radăcinile 
româneşti ale lui Mircea Eliade, Bucureşti, 2004, Vol. I, p. 545].” – Giovanni Casadio, Între filozofie, medicină şi folclor. 
Mircea Eliade şi Valeriu Bologa, http://www.orizonturiculturale.ro/ro_recenzii_Giovanni-Casadio.html. 
7 Aici publică Ilmale e la liberazionenella filosofia Sāmkhya-Yoga, an 6 (1930), p. 200-221 şi Il rituale hindu e la vita 
interiore, „Ricerche religiose”, an 8 (1932), p. 484-504; în „Logos” nr. 1-2, publică două recenzii în 1928 – cf. 
Mircea Handoca, C. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

92 

Buonaiuti), „Archeion”, „Asiatica” şi „Logos” cu articole de istorie şi filosofie a ştiinţei şi 
religiei; spiritul critic şi dorinţa de inovaţie ştiinţifică i-au însufleţit eforturile, hotărându-l 
„să sacrific[e] totul cercetărilor”; comentând articolul său despre Cunoştinţe botanice în vechea 
Indie8, atrăgea atenţia „că nu există, încă, o lucrare completă într-o limbă europeană asupra 
acestui subiect.” Însuşi stilul său de lucru era al unui erudit, mărturisind că nu poate  

 
„publica decât după ce mă copleşesc notele […], trebuie să le adun şi să le 

integrez, înţelegându-le. De aceea, articolele mele sunt lungi, seci şi se referă întotdeauna la 
alte articole pe care le-am scris sau pe care le voi scrie.” [MEC, I: 83] 
 
În articolul Sarton şi istoria ştiinţelor9, Eliade se referă la importanţa inter- şi trans-

disciplinarităţii în cercetare: 
 

„Ca orice disciplină, istoria ştiinţei trebuie să-şi explice 1) rostul 2) metodele 3) 
rezultatele. (…) Sarton, cu dreptate, socoteşte că numai progresul global al ştiinţei 
interesează. Istoria ştiinţelor dovedeşte unitatea ştiinţei, pentru că: 1) progresul fiecărei 
ştiinţe depinde de progresul celorlalte şi există 2) simultaneitatea descoperirilor ştiinţifice. E 
evidentă, astfel, necesitatea colaborărilor în timp şi spaţiu.” 
 
Acest mod de gândire îl ajută să lărgească domeniul de cercetare al tezei sale 

despre yoga, după cum mărturiseşte în Memorii [Memorii, 1997: 181]; el a înţeles că sistemul 
filosofiei clasice yoga, ascetice, idealiste şi pesimiste, în care maestrul său era specializat, 
este mai puţin interesant decât un alt domeniu, neglijat de cercetătorii indieni şi europeni, 
yoga tantrică, vitalistă şi populară (din epică, legende, folclor); căutând noul, tânărul 
înţelege că India „nu cunoscuse numai dorinţa de eliberare, ci şi setea de libertate”, care 
valorifica „pozitiv realităţile cosmice şi vitale”. Acolo studiază alchimia şi, deoarece 
medicina antică s-a folosit de plantele medicinale, se informează despre practicile 
medicinale populare şi documentează mătrăguna, despre care va scrie numeroase articole. 
Articolul Plantele lui Jagadish Bose10, despre omologia formelor de viaţă din regnuri diferite, îl 
ajută să înţeleagă capacitatea unei „culturi integrale” de a îngloba perspective diferite, 
antagonice chiar, dovedind „unitatea funciară a vieţii” [Memorii, 1997: 198]. 

Primele sale cursuri şi seminarii pe care le va ţine după susţinerea tezei de doctorat 
(1932) vor valorifica experienţa acumulată în India11. La elaborarea tezei sale, Eliade a 
aplicat metoda trans-disciplinară în studierea ştiinţei, filosofiei şi religiei indiene, care 
formează „un tot organic firesc”, după cum îi mărturisea lui Valeriu Bologa, în 1934:  

 
„De un an lucrez nebuneşte la redactarea definitivă, în limba franceză, a studiilor 

mele asupra fenomenologiei meditaţiei indiene. E mai mult decât o carte de orientalistică 
sau de istoria religiilor. Este, sper, o lucrare de filozofie a culturii, deşi are aparenţe 

                                                           

8 „Buletinul Societăţii de Ştiinţe din Cluj”, nr. 8, 8 oct 1931, p. 221-237, cf. ibid.. 
9 „Cuvîntul”, 11 nov. 1928, p. 1-2. 
10 „Cuvîntul”, 22 ianuarie 1932, p. 1-2. 
11 În Memorii, Eliade îşi aminteşte: „… anunţasem un curs despre Problema răului şi a mântuirii în istoria religiilor şi 
un seminar despre Disoluţia conceptului de cauzalitate în logica budistă medievală. Meditasem îndelung asupra acestor 
probleme, cunoşteam destul de bine materialul documentar […]. Dar când am ajuns într-o vineri după-amiază 
la Facultatea de Litere […], m-am întrebat dacă nu era la mijloc o eroare. Nu puteam crede că toată lumea aceea 
înghesuită pe coridor venise să mă asculte pe mine. […] Din fericire, Nae Ionescu nu era acolo. Mi-era ruşine 
să am la deschiderea cursului meu mai mult public decât el – deşi ştiam bine că majoritatea veniseră […] ca să-l 
vadă şi să-l asculte pe autorul lui Maitreyi.” – ed. cit., p. 273. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

93 

filologice şi tehnice. Cred că am putut demonstra un lucru cu totul nou: tendinţele către 
concret, către experienţa reală şi imediată ale spiritului indian. Urmăresc pe bază de texte 
reacţiunea maselor pre-ariene din India contra schemelor abstracte ale brahmanismului şi 
ale ‹filozofiei› sanscrite. Lucrez de cinci ani încheiaţi la această demonstraţie şi m-am folosit 
de toate instrumentele de cunoaştere ştiinţifică: filologie, etnografie, istoria religiilor, istoria 
filozofiei, psihologie.” [MEC, I: 88] 
 
Viziunea comparatistă timpurie, confirmată de experienţa indiană, îl va călăuzi în 

cercetarea ştiinţifică a folclorului românesc, pornind de la cel medicinal12; iar editarea operei lui 
Hasdeu i-o va consolida (1937). Până în 1937, cei doi au făcut schimb de publicaţii ştiinţifice şi 
de cărţi13. În 1938, când începuse lucrul la editarea revistei internaţionale de istoria religiilor, 
etnografie şi folclor, „Zalmoxis”, urmărit de autorităţi, evoca însă cu melancolie imaginea unui 
paradis livresc pierdut, cu doar două săptămâni înainte de arestarea sa:  

 
„Îţi închipui bucuria mea zărindu-ţi slova scrisă pe pachet. Toate aceste lucruri 

îmi aminteau un paradis pierdut: ştiinţă, linişte, libertate.” [MEC, I: 93] 
 
Eliade vede încă de la întoarcerea în ţară, în 1931, „că toate merg greu acum” şi 

începe să înţeleagă încă o dată tragedia omului de ştiinţă de aici:  
 

„Bănuiam eu de când am venit că mizeria şi indiferentismul copleşesc toate 
instituţiile, sterilizează toate entuziasmele şi întunecă şi mintea, şi speranţele – dar nu mi-aş 
fi închipuit că au ajuns în asemenea hal! […] Văd că toţi suferă şi înţeleg că suferinţa nu e 
restrânsă numai la ţara noastră. Totuşi, nu e mai puţin o suferinţă.” [MEC, I: 84-85] 
 
MAEŞTRI  
După susţinerea doctoratului, nici un profesor de la Universitatea Bucureşti nu i-a 

oferit şansa de a rămâne la catedră, pe un post scos la concurs, cu excepţia lui Nae Ionescu; 
remarcat de Pamfil Şeicaru, redactor şef la „Cuvântul”, care l-a lăudat într-o notă şi i-a 
retipărit unul dintre articolele apărute în „Revista universitară” (despre Ionel Teodoreanu), 
acesta l-a acceptat ca redactor retribuit (aidoma lui Nae Ionescu, intrat şi el în redacţia 
ziarului din acelaşi an14) încă din toamna anului 1926, când Eliade i-a făcut o vizită, după 
plecarea de la „Revista universitară”; urma să publice acolo două foiletoane săptămânal15. 
Eliade nu a dat oficial concurs la universitate, ci a fost acceptat de profesor ca asistent 
onorific, pentru a susţine cursul de metafizică şi seminarul de istoria logicii din norma sa, 
cedându-i o parte din propria-i leafă, după cum aminteşte şi în Memorii. Astfel începe, în 
1933, cariera academică a lui Mircea Eliade, pe plaiurile Dâmboviţei. Nu se păstrează nici o 
scrisoare a lui Eliade către Nae Ionescu, doar două texte scurte ale lui Nae Ionescu, din 

                                                           

12 Are dreptate Mihaela Gligor, care afirmă că „Interesul său pentru istoria ştiinţei şi încercarea de a face ceva în 
acest sens l-au dus pe Eliade, indirect, înspre folclor”. Vezi Mihaela Gligor Între filosofie şi medicină. Folclorul medical în 
viziunea lui Mircea Eliade şi Valeriu Bologa, Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2012, p. 28. Cercetarea 
folclorului l-a apropiat şi de Ion Muşlea (1899 – 1966), conducătorul Arhivei de Folclor a Academiei Române din 
Cluj, de la care se păstrează 3 scrisori (1936, 1939 – 1940), referitoare la schimburi de cărţi şi broşuri semnalări în 
presa vremii, ori la dificultăţile colaborării la revistele pe care le conduceau [MEC, III: 205-207]. 
13 Ultima solicitare a lui Eliade datează din 1969. 
14 În Memorii, Eliade menţionează că prezenţa profesorului îl „asigura că acest fel de gazetărie nu e incompatibil 
cu o activitate ştiinţifică riguroasă.”, ed. cit., p. 121. Au mai colaborat la acest „ziar politic independent, scris de 
intelectuali” Lucian Blaga, Iuliu Maniu, Cezar Petrescu etc. 
15 Aici vor apărea, pe lângă articole cu temă literară sau istorico-religioasă, Itinerariul spiritual, ori Scrisori către un provincial. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

94 

1929 şi 1930, în urma obţinerii de sprijin financiar de la Ministerul Artelor, Banca 
Naţională şi Casa Şcoalelor pentru acoperirea cheltuielilor din India. 

Încă din anii premergători perioadei de referinţă pe care o avem în vedere, s-au 
păstrat câteva ciorne ale unor scrisori netrimise, destinate maeştrilor adolescenţei sale, 
Nedelea Locusteanu (1926) şi Nicolae Iorga (1923). Primului, profesorului său de latină din 
liceu, îi mulţumeşte pentru formarea spiritului critic, care l-a desăvârşit intelectual:  

 
„Preavenerate Maestre, în ziarul pe care îndrăznesc a vi-l trimite, se află publicată, 

sub iscălitura lui Pamfil Şeicaru, o notiţă elogioasă la adresa-mi. Găsesc nimerit să v-o 
trimit, deoarece o bună parte dintre însuşirile-mi s-au desăvîrşit sub privegherea Voastră, 
prin critici aspre şi juste, prin îndemnuri şi prin sfaturi. Nici unul dintre elevii voştri nu vor 
uita orele în care se biciuiau superficialele cugetări, lipsa de plan, obscuritatea exprimării, 
retorismul searbăd, şirul de fraze dezarticulate şi se sfătuiau preciziunea, claritatea, 
documentarea şi sobrietatea. Din fericire, am ştiut să-mi asimilez învăţămintele izvodite din 
cultura clasică şi roadele se arată îmbelşugate. Cred că notiţa aceasta Vă va aduce în orice 
caz satisfacţia pe care o simte Maestrul în faţa laudei aduse ucenicului, care n-a făcut 
altceva decât să-l urmeze. Preaumil învăţăcel, Mircea Eliade.” [MEC, II: 106] 
 
Celui de al doilea, personalitate controversată în presă pentru orientarea sa politică, 

stilul critic şi metoda de cercetare istorică, îi mărturiseşte fascinaţia pentru exemplul 
intelectual pe care-l întrupează; cunoscându-i opera, a fost animat de „respect amestecat cu 
spaimă” şi a dorit încă de pe băncile şcolii a-l imita pe „Iorga, bun român, desăvârşit 
cărturar şi nepreţuit erou al voinţei”, adevărat model de energie creatoare, care l-a mobilizat 
la lucru în momentele de slăbiciune [MEC, II: 39]. În 1925, va scrie în „Vlăstarul”16 Iorga, în 
aceeaşi manieră admirativă, pentru ca numai după un an să se producă ruptura violentă de 
idolul său din cauză că tânărul student, redactor al „Revistei universitare”, a publicat un 
articol critic despre Sinteza istorică a D-lui Iorga, care i-a supărat pe acesta şi pe admiratorii 
lui, provocând un adevărat scandal şi iminenta dispariţie a publicaţiei17. 

Lui Iorga îi va trimite o altă scrisoare, în 1931 din India, pentru a-l sprijini pe 
profesorul rus Bogdanov, care spera la crearea unei conferinţe de limbă arabă şi persană la 
universitatea bucureşteană; cunoscând dintr-un articol al său „via dorinţă” a istoricului „de 
a inaugura studiile orientale în învăţământul nostru universitar”, Eliade vrea să uite 
incidentele anterioare şi îi cere ajutorul „cu adânc respect”, dar nu va primi răspuns. [MEC, 
II: 40] Iorga nu-l va ierta niciodată, criticând în „Neamul românesc” „fiţuicile în care 
studenţii împroaşcă cu noroi pe propriii lor profesori” [Memorii, 1997: 119], iar peste ani, 
atacându-l violent, alături de susţinătorii săi, pentru paginile considerate pornografice din 
Întoarcerea din rai şi Domnişoara Christina. 

În Memorii, Eliade comentează consecinţele criticii sale iconoclaste şi ale supărării 
lui Iorga:  

 
„Paginile acestea au jucat un rol hotărâtor în tinereţea mea. Critica volumului lui 

Iorga era exagerată şi plină de teribilisme juvenile. În admiraţia mea fără seamăn faţă de 
genialul polihistor, fusesem profund dezamăgit de acest prim volum al Sintezei. […] 
Visasem ani de zile la această carte. Mi-o închipuisem limpede, concentrată, lapidară, 
adevărat monument construit ca să înfrunte secolele, […] descurajat, mai ales, descoperind 

                                                           

16 Nr. 3, p. 4-7. 
17 Martie, nr. 3, p. 85-90. În pofida acestui lucru, el a publicat o serie de articole despre Iorga în „Cuvîntul”, sub 
genericul Cetind pe Iorga: Noi şi Nicolae Iorga, 6 noiembrie 1926, p. 2; Impulsul poligrafic, 9 martie 1927, p. 1-2; 
Lecturile, 1 aprilie 1927, p. 1-2. De la Hermes Trismegist la Nicolae Iorga, 5 martie 1927, p. 1-2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

95 

că cel mai învăţat istoric pe care îl dăduse neamul românesc ignora bibliografia recentă 
[…], nu se ţinuse la curent cu modificările care avuseseră loc în problematica istoriografiei 
orientale şi antice.” [Memorii, 1997: 118-119] 
 
În ciuda aparenţelor create de episodul din 1926 – 1927, Eliade a continuat să scrie 

despre idolul primei sale adolescenţe şi în termeni elogioşi, după cum se va vedea în continuare. 
Lui Constantin Rădulescu-Motrui i-a adresat, între 1926 – 1938, opt scrisori; prima, 

păstrată în ciornă [EAA, III: 7], este către profesorul decan al Facultăţii de Litere şi Filosofie, în 
legătură cu supărarea lui Nicolae Iorga, provocată de articolul său din „Revista universitară”. Ca 
să-i protejeze existenţa şi ca să nu fie blamaţi ceilalţi membri ai redacţiei, Eliade îşi asumă 
întreaga responsabilitate pentru apariţia articolului şi îşi anunţă retragerea din echipă. Deşi îi 
mărturiseşte decanului că Iorga este pentru el „un uriaş” în umbra căruia jinduise să crească, pe 
care îl admirase şi şi-l alesese ca model de energie şi creativitate [Memorii, 1997: 118-120], nu-şi 
retractează opiniile din articol, nici nu renunţă la libertatea sa de gândire:  

 
„Sînt şi voi rămâne întotdeauna un admirator al lui Nicolae Iorga. Mă dor însă 

greşelile Sale şi îmi păstrez totdeauna simţul proporţiilor şi calmul judecăţilor. Dovada 
profundei mele admiraţii va fi cartea Cetind pe Iorga la care lucrez şi care va fi sfîrşită la 
iarnă. Articolul asupra sintezei l-am scris pentru că nu sunt un adept al medievalului 
Magister dixit şi gîndeam că el va da loc la discuţii academice, ştiinţifice. Lucrurile s-au 
petrecut altfel. Pentru care vă cer încă o dată iertare.” [MEC, III: 6] 
 
Sinceritatea, onestitatea intelectuală şi deziluzia sa arată experienţa rupturii dintre 

ideal şi realitate. S-a vorbit mult despre acel articol şi despre seria care a urmat, publicată în 
„Cuvîntul”, sub titlul generic Cetind pe Iorga. Şi totuşi, la o lectură proaspătă, ne dăm seama 
că observaţiile lui Eliade rezistă, că erau corecte atunci, când reevalua canonul după care 
era judecat idolul adolescenţei sale, afirmând poziţia schimbării de paradigmă odată cu 
apariţia generaţiei sale. În Lecturile, Eliade afirmă:  

 
„Revizuirile acestea nu sunt dovada unei impietăţi. Ci o necesitate a spiritului 

critic. Nu putem construi decât după ce am precizat valorile şi am pipăit terenul. Creaţia nu 
poate ignora tradiţia. Dar această tradiţie trebuie cu multă pătrundere cercetată şi cu mult 
calm preţuită. Numai astfel munca va fi fecundă şi continuitatea generaţiilor organică.” 
[Lecturile, 1972: 2] 
 
Acelaşi lucru îl afirmă în registru ironic şi alte trei articole, De la Hermes Trismegist la 

Nicolae Iorga, Impulsul poligrafic, Noi şi Nicolae Iorga, punctând necesitatea unei creaţii ştiinţifice 
originale, ale cărei standarde să fie în acord cu exigenţele din Occident, în ceea ce priveşte 
metoda de lucru, bibliografia şi citarea surselor. El defineşte şi termenul poligrafie 
enciclopedică, care se leagă de ideea unei sinteze ştiinţifice şi teoretice originale şi unitare, 
sistematice şi filosofice, descifrând tâlcuri noi lecturii cărţilor mai vechi, prin viziunea 
însufleţită de spirit critic şi pătrundere analitică (care s-a manifestat în opera lui Aristotel), 
diferită de simpla compilaţie sau de sistematizarea vulgarizantă. 

Dar să revenim la corespondenţa cu profesorul C. Rădulescu-Motru, prilejuită de 
relaţia oficială, în primul rând. În 1929, Rădulescu-Motru îl invită pe Eliade să trimită o 
serie de articole de „orientare în filosofia indiană”, pe care „să le tipărim la Casa Şcoalelor”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

96 

fiindcă „filozofia indiană este ca şi inexistentă la noi”18. El apreciază noutatea cercetărilor 
sale doctorale, deşi recunoaşte că nu poate înţelege logica argumentaţiei indiene, „alta decât 
cea europeană”, de parcă s-ar găsi „în faţa unei lămpi cu lumină intermitentă, câteodată 
prea vie, şi altădată prea slabă”:  

 
„În privinţa scopului studiilor d-tale sunt perfect de acord. De o catedră, numai 

de o conferinţă de istoria religiilor, avem mare nevoie la noi, unde acest studiu se face prea 
ortodoxiceşte!”19 [MEC, IV: 37-38] 
 
Aflat de un an în India, în septembrie 1929, iar apoi în 1930, Eliade îl roagă să îi 

scrie o recomandare20 către biroul de valută al Universităţii bucureştene pentru prelungirea 
bursei (în contextul tulburărilor politice din India şi morţii Maharajahului21). Sunt 
emoţionante naturaleţea şi demnitatea cu care studentul formulează cererea: „Vă rog din 
toată inima să susţineţi, dacă o credeţi cinstită şi justificată, cererea mea.” [MEC, III: 9]. 

Ambiţia sa de a-şi publica studiile în străinătate, unde fusese deja invitat să 
colaboreze22, este răspunsul normal la încurajările primite din partea unor cercetători 
prestigioşi, care apreciau noutatea materialului investigat, necunoscut în Occident (texte, 
manuscrise, tratate şi şcoli Samkhya şi Tantra), şi nu o dovadă de narcisism, cum au opinat 
unii biografi. Gesturile amicale ale profesorului vorbesc de la sine (trimiterea de extrase din 
lucrări de specialitate, de informaţii despre schimbările politice care i-ar putea influenţa 
studiile etc.). Eliade continuă să se dedice muncii sale „cu disciplină, luciditate şi prudenţă” 
[MEC, III: 8], fiind recunoscător pentru şansa care i s-a oferit:  

 
„Pe aici, pregătiri pentru mişcare serioasă la toamnă. Dar eu, locuind în casă 

indiană, în cel mai indian cartier al Calcuttei – nu sunt în primejdie. Existenţa mea e nu numai 
un privilegiu nestemat pentru cariera mea ştiinţifică, ci şi o revelaţie umană directă şi urgentă 
a unui spirit, a unei rase care rămâne pecetluită majorităţii orientaliştilor.” [MEC, III: 12] 
 
După revenirea în ţară, scrisorile către profesorul său cuprind trimiteri la tensiunile 

politice şi economico-sociale care grevează existenţa tinerilor intelectuali, mai ales. În 1932, 

                                                           

18 Eliade va colabora la „Revista de filosofie” condusă de profesorul său în nr. 2, aprilie – iunie 1930, unde 
publică Introducere în filozofia Samkhya. 
19 Aluzie la Nae Ionescu, însărcinat de el cu susţinerea cursului de Logică; acesta ar fi făcut „un soi de misticism 
diletant”, denigrându-l în „Cuvîntul” din cauza opoziţiei sale. Se păstrează 4 scrisori către Eliade redactate între 
1929 – 1938, şi una oficială, către Ministrul de Externe – vezi MEC, IV – V. 
20 Celelalte recomandări au fost semnate de Dimitrie Gusti (1880 – 1955) şi Nae Ionescu. Ca bursier în străinătate, 
el este nevoit să corespondeze şi cu Ministrul Instrucţiunii, care i-a acordat ajutor de studii pentru procurarea 
biletului până la Calcutta în octombrie 1928, iar în anul următor i-a finanţat parţial o călătorie de studii în Jaipur, cu 
ocazia participării la “All India Philosophic Congress” din Lahore, ca delegat al universităţii din Calcutta. În 
solicitarea sa, prilejuită de „cea dintâi contribuţie românească la un congres ştiinţific asiatic” [MEC, II: 324], Eliade 
este corect în precizarea facilităţilor şi costurilor acoperite de partea indiană; de la G. Vlădescu-Răcoasa, Eliade află 
că profesorul Gusti nu primise cererea lui, dar i-a dat „asigurarea caldă […] în ceea ce priveşte sprijinul său pentru 
prelungirea valutei”, vorbind „din dragostea şi consideraţia ce ţi-o păstrează” cu câţiva dintre membrii comisiei, 
„recomandându-te stăruitor şi convins pe deplin de rodnica muncă ce o depui la Calcutta.” [MEC, V: 89]. Când a 
revenit în ţară, Dimitrie Gusti a devenit ministru al instrucţiei şi artelor şi a fost preşedintele comisiei în faţa căreia 
şi-a susţinut teza de doctorat – cf. Memorii, ed. cit., p. 253. 
21 Preşedinte al acestei comisii a fost Nicolae Iorga, care, spre cinstea sa, i-a aprobat cererea, dar C. Rădulescu-
Motru îi mărturiseşte cu umor: „Anul viitor, sper să nu mai fie dânsul ca preşedinte al comisiei de valută.” 
[MEC, IV: 39]. 
22 „Revue d’histoire de la philosophie”; „Richerchereligiose”; „Asiatica”; „Archeion” ; „Revista de filosofie” etc. – 
cf. Mircea Handoca, C. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

97 

după satisfacerea stagiului militar şi susţinerea tezei de doctorat, se luptă cu sărăcia, 
indiferenţa şi proasta organizare a instituţiilor culturale şi academice, generate de criza 
regală, a partidelor şi ideologiilor de import (italo-germane şi ruseşti)23. Legătura sa cu 
decanul facultăţii bucureştene a fost însă motivată doar de interese intelectuale comune şi 
de reciproca recunoaştere a valorii. 

După convorbirea Cu dl. prof. Rădulescu-Motru despre destinele culturii româneşti24, Eliade 
revine asupra lui abia în 1934 cu articolul Domnii Iorga şi Rădulescu-Motru îşi scriu memoriile25, 
în 1935 – cu subiecte care-l interesau şi pe el în acea perioadă, despre Reabilitarea 
spiritualităţii26 şi Românismul d-lui Rădulescu-Motru27 şi în 1938, cu Filozofii români peste hotare, în 
care îşi exprimă regretul că studiile filozofice ale lui C.Rădulescu-Motru, P.P. Negulescu şi 
L. Blaga nu sunt cunoscute dincolo de hotare28. Articolul despre românism reliefează tipul 
de naţionalism acceptat de Eliade, de centru, nediscriminator, antipoliticianist şi 
antimarxist; el îl compară cu naţionalismul lui Iorga şi cu rădăcinile lui culturale şi defineşte 
rolul generaţiei 1900-1916:  

 
„Am avut prilejul şi altădată să arăt importanţa acestor capitole de filozofie a 

istoriei, culturii şi politicii româneşti, pe care d. profesor Rădulescu-Motru le publică. […] 
Aceste articole atât de substanţiale, semnate de un autor care nu e numai un strălucit 
profesor şi gânditor, dar şi unul dintre şefii spirituali ai generaţiei sale” sunt foarte 
importante. „Căci, alături de Nicolae Iorga, domnul Rădulescu-Motru este incontestabil 
omul cel mai viu, cel mai creator şi cel mai original al generaţiei de la 1900”, dar, din 
păcate, ambii sunt ignoraţi.  

 
„Şi domnul Iorga şi domnul Motru au fost trădaţi de generaţia ai căror şefi 

spirituali sunt. E şi firesc să fie aşa; rareori a mai crescut în România o generaţie atât de 
politică şi de politicianizată ca generaţia lui 1900, şi care astăzi încă ocupă cele mai esenţiale 
şi mai remuneratorii posturi de comandă. […] D. profesor Motru e naţionalist fără a fi 
şovin; şi crede în românism fără a accepta totuşi linia de luptă a extremei drepte. […] Căci, 
aşezat pe axa centrală a românismului lui Kogălniceanu şi Eminescu, d. Motru accentuează 
totuşi elementul dinamic, revoluţionar al acestei poziţii. […] Adică, este optimist şi 
încrezător în progresul continuu al poporului românesc […] şi este în acelaşi timp 
ponderat, lucid, critic în judecata sa naţionalistă. […] Optimist şi critic, naţionalist şi lucid, 
metafizician şi antimistic, iubitor de oameni şi antimarxist. […] După ce am comentat unul 
dintre articolele d-lui Motru, intitulat „Reabilitarea spiritualităţii”, am primit vreo trei 
răspunsuri, […] toate din presa de stînga […] studiul d-lui Motru, ca şi comentariul meu, 
erau antimarxiste. […] Românismul d-lui Rădulescu-Motru este istoric, nu etnic; […] 
numai vocaţia, numai conştiinţa acestei etnicităţi, cu toate implicaţiile ei spirituale, 
cucereşte dreptul de prezenţă în istorie […] firul de foc care leagă ideologia lui Eminescu 

                                                           

23 În 1932, îi trimite o scrisoare profesorului Ion Simionescu (1873 – 1944), de la Facultatea de Știinţe, director 
al Editurii Cartea Românească, propunând pentru consiliul de administraţie publicarea volumului India. 
Profesorul îl asigură că va avea în el „un susţinător sincer”, pentru că apreciază modul său de redare a celor 
trăite şi îi propune să publice cartea pe care Eliade o va intitula Într-o mănăstire din Himalaya [MEC, V: 355]. În 
legătură cu aceste subiecte, Eliade i-a adresat, în 1932, 3 scrisori, iar profesorul 2. Din aceleaşi motive acceptă să 
traducă pentru Fundaţia pentru Literatură şi Artă a Regelui Carol II cartea colonelului Lawrence, Revoltă în 
deşert, aşa cum reiese din scrisoarea către Secretarul ei general. [EAA: 358]. 
24 „Cuvîntul”, 13 noiembrie 1932, p. 3. 
25 „Credinţa”, 17 februarie 1934. 
26 „Criterion”, Anul II, Nr. 6-7, Ianuarie – Februarie, 1935, republicat în Profetism românesc, II, Editura Roza 
vânturilor, Bucureşti, 1990, p. 65-69. 
27 „Vremea”, 7 iulie 1935, p. 6, republicat în Profetism românesc, II, ed. cit., p. 104-107. 
28 „Sânzana”, 15 ianuarie 1938, p. 3 – apud Mircea Handoca, p. 206. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

98 

de cea a d-lui Iorga (nu mă refer la activitatea de partid a profesorului, ci la ‹profetismul› 
domniei sale atât de fecund în lămurirea şi exaltarea virtuţilor româneşti).”  
 
Confuzia ruşinoasă a planurilor vine din iresponsabilitatea politicienilor „care au 

prostituat o formulă” şi a acelei prese „care confundă cu rea-credinţă naţionalismul cu fascismul şi 
românismul cu antisemitismul.” 

Se pare că şi în mult lăudata, dar necoapta democraţie de după 1918, puterea 
politică, deţinută de unii reprezentanţi ai elitelor intelectuale, acţiona în mod nefast în 
instituţiile de cultură, încercând să manipuleze presa şi învăţământul. După suspendarea, în 
1934, a revistei „Cuvîntul”, unde publicase mai multe articole despre Nicolae Iorga, Eliade 
a rămas în colimatorul lui şi al echipei sale (N. Georgescu-Cocoş); atacând modernismul în 
paginile „Neamului Românesc”, au publicat pagini din romanele Întoarcerea din rai şi 
Domnişoara Christina, acuzându-l pe autorul lor de pornografie şi solicitând, prin acest 
pretext, înlăturarea lui Eliade din Universitate; la câteva zile după apariţia ediţiei Hasdeu, 
Ministerul Educaţiei Naţionale a dat un comunicat de suspendare a lui în aprilie, iar Eliade 
a făcut o cerere către decanul Facultăţii de Litere şi Filozofie pentru clarificarea situaţiei 
sale. Iată răspunsul lui C. Rădulescu-Motru, primit în luna iunie:  

 
„La adresa Ministerului Educaţiunii Naţionale […], prin care se cerea să se facă 

cercetare asupra literaturei publicată de d-l Mircea Eliade în romanul Întoarcerea din rai şi să se 
aplice sancţiunile prevăzute de lege, Consiliul Facultăţii de Litere constatând că d-l Mircea 
Eliade nu are în organizarea Facultăţii decât însărcinarea de asistent onorific al d-lui 
conferenţiar Nae Ionescu şi că, aşa fiind dânsul, nu poate fi anchetat sau judecat după o 
procedură prevăzută de lege, a socotit că singura măsură ce poate lua ca urmare la adresa 
Ministerului Educaţiunii Naţionale este de a invita pe dl. Nae Ionescu, ca d-sa să renunţe la 
asistenţa onorifică a d-lui Mircea Eliade, fără ca prin aceasta să prejudece asupra viitoarei cariere 
universitare a d-lui Mircea Eliade. Consiliul Facultăţii de Litere n-a judecat literatura d-lui Mircea Eliade 
şi, ca atare, n-a exprimat nici un fel de calificare asupra ei, nici asupra moralităţii autorului.” [MEC, II: 1] 
 
Eliade a intentat proces Ministerului, pe care l-a câştigat, susţinut de colegi, scriitori 

şi studenţi29. 
Nu peste mult timp, a fost supus urmăririi şi percheziţiilor repetate, urmate de 

intempestiva sa arestare (14 iulie 1938). În arest, a continuat să lucreze la studiul despre 
mătrăgună şi la editarea primului număr al revistei „Zalmoxis”30. În Memoriile sale, Mircea 
Eliade scria despre motivele care l-au determinat să editeze această revistă:  

 

                                                           
29 Iată ce îi scria Jaques Byck (1897 – 1964), lingvist şi filolog, profesor la Universitatea Bucureşti, pe 5 mai 
1937: „Stimate Domnule Eliade, la cîteva zile după ce ai pus în mîinile iubitorilor de carte românească 
magistrala ediţie a operelor lui Hasdeu, autoritatea şcolară te exclude din învăţământ. De ce nu-mi pot striga 
revolta aşa cum trebuie! Ţin totuşi să te consolez. Nu uita că acest lucru s-a întîmplat cîndva şi lui Hasdeu (vezi 
ediţia D-tale, vol. I, pag XVIII, 327 ş.a. Pentru un om cu însuşirile D-tale – şi dată fiind identitatea 
împrejurărilor – acest lucru trebuie să fie de bun augur. Cu convingerea că previziunea mea nu va da greş, te 
rog să crezi în bunele sentimente pe care ţi le păstrează, al d-tale, J. Byck”. [MEC, I: 155-156]. 
30 În primele două numere, au colaborat din străinătate Ananda K. Coomaraswamy (Filosofia artei medievale şi 
orientale), Raffaele Pettazzoni (Corpul presărat cu ochi), C. Hentze (Cultul ursului sau al tigrului şi T’ao-t’ie), Benjamin 
Rowland (Buddha şi Zeul Soare), J. Przyluski (Cultul stindardului la sciţi şi în India), iar din ţară Ioan Coman şi Petru 
Caraman (Originea şi evoluţia credinţelor în Europa Orientală), Mircea Eliade (Cărţile populare în literatura românească, 
Note asupra simbolismului acvatic, studiile despre Mătrăguna şi miturile „naşterii miraculoase”) etc. cf. 
http://www.romaniaculturala.ro/articol.php?cod=7471. Eliade a purtat o intensă corespondenţă cu mai mulţi 
cărturari (D. M. Pippidi, de la care se păstrează 2 scrisori din 1938, Ion Muşlea etc.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

99 

„Mă hotărîsem să scot Zalmoxis, în speranţa că, pe de o parte, voi încuraja 
studiile de istorie a religiilor în România, iar, pe de altă parte, voi promova rezultatele 
cercetătorilor români, publicîndu-le într-o limbă de mare circulaţie. Nu exista nici o catedră 
de istorie a religiilor la facultăţile de litere şi filosofie, deşi Vasile Pârvan, Nae Ionescu, iar, 
de câţiva ani, eu însumi, ţinuserăm cursuri de istorie a religiilor. Mă interesa, de asemenea, 
«deprovincializarea» studiilor de folclor şi etnologie comparată în România. Îmi 
propuneam să silesc folcloriştii români să ia în serios valoarea istorico-religioasă a 
materialelor pe care le adunau şi le utilizau; să treacă, adică, de la faza filologică la 
momentul hermeneutic.” [Memorii, 1997: 339] 
 
Decan atunci, Rădulescu-Motru a cedat 20.000 de lei din fondurile Facultăţii de 

Litere pentru tipărirea ei. Abia eliberat din sanatoriul Moroieni, unde ajunsese din cauza 
condiţiilor de detenţie de la Miercurea Ciuc, i s-a adresat din nou, evocând situaţia absurdă 
în care se afla. Important mi se pare nu doar conţinutul textului, ci şi destinatarul, care îl 
cunoştea şi putea judeca şi înţelege bine, în calitate de martor credibil, tragismul situaţiei, 
mai ales că nu era în relaţii bune cu Nae Ionescu, magistrul declarat al lui Eliade:  

 
„…am fost eliberat de douăsprezece zile, semnînd o hîrtie prin care mă angajam să 

nu fac politică (Straniu! Mă întreb cînd am făcut vreodată politică – şi-mi amintesc că 
semnasem acum vreo şase luni o hîrtie asemănătoare. Cu toate acestea, am fost ţinut 
şaisprezece zile la Prefectură şi trei luni la Ciuc!). […] Ce credeţi, stimate domnule profesor, 
despre un tînăr care se vede, la 31 de ani, nu numai lipsit de dreptul de a-şi cîştiga existenţa, în 
imposibilitatea de a munci – dar se vede bolnav de piept din cauza tratamentului şi a 
subalimentaţiei la care a fost supus într-o temniţă, la care a fost osîndit fără nici o vină şi fără 
nici o judecată? […] Zadarnic am umblat în două continente, am citit biblioteci întregi şi am 
scris şaisprezece volume. […] Mă întreb ce blestem apasă asupra generaţiei mele, ca ratarea şi 
moartea să ne secere atît de timpuriu şi cu atîta cruzime?” [MEC, III: 15-16] 
 
Răspunsul protectorului său este încurajator şi reafirmă încrederea lui în persoana şi în 

destinului academic al discipolului său, umbrite temporar de răuvoitori şi de contexte potrivnice:  
 

„Iubite Domnule Eliade, Am văzut şi eu în jurnale de suspendarea pentru doi ani 
a lui Nae .[…] Din parte-mi însă îţi promit tot sprijinul pe care nu mă îndoiesc că ţi-l va 
acorda majoritatea Consiliului. […] Revista ar risipi atmosfera nefavorabilă pe care 
nepriceperea lui Chelaru ţi-a făcut-o altădată. […] Viitorul d-tale se deschide de acum 
înainte. Mă bucur că prin împrejurările vieţii am putut să-ţi fiu de ajutor. Aşa voi fi şi de 
aici înainte. D-ta ai fost o veche simpatie a mea încă de cînd te găseai pe băncile 
Universităţii.” [MEC, IV: 41] 
 
COLABORATORI, PRIETENI INFLUENŢI, OFICIALI  
În aceleaşi circumstanţe, i-a scris publicistului Titu Ştefan Devechi31, codirector al 

ziarului „Cuvîntul”, rugându-l să-l împrumute pentru ca „familia […] nu va trebui să 
cerşească”[MEC, I: 219]:  

 
„Profesorul nostru [Nae Ionescu, n. n.], pierzîndu-şi leafa la Universitate, din care 

îmi ţineam zilele, şi eu fiind în imposibilitate de a mai cîştiga ceva prin scris – îndrăznesc să 
mă adresez D-tale. […] S-ar putea să obţii lunar o mică sumă de bani – împrumut pe 
numele meu – din care să trăiască soţia şi copilul nostru? […] Am o bibliotecă de un milion 
de lei şi […] voi achita orice datorie.” [MEC, I: 219] 

                                                           

31 1899 – ?. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

100 

 
În acelaşi scop şi în aceeaşi lună, l-a contactat şi pe directorul Editurii Cugetarea, 

P. C. Georgescu-Delafras32, solicitând restul din drepturile sale de autor pentru India (ediţia 
a doua) şi Şantier. 

Lui Cezar Petrescu33 i se adresează în aceeaşi chestiune în mai 1938, ca scriitor şi 
ca director al celui mai important ziar (oficios) de atunci, „România”34, denunţând abuzul, 
încălcarea legislaţiei, a drepturilor civile şi violenţa instituţiilor statului democratic:  

 
„A fi asistentul lui Nae, se-nţelege, este de-a dreptul subversiv. A fi redactor la 

„Cuvîntul” este chiar şi mai grav. Cumulînd aceste două culpe, eu şi familia mea suntem 
necontenit păziţi de agenţi, de şase săptămâni. Cinci descinderi şi percheziţii, descindere la 
proprietar, jandarmi pe stradă, sergent la poartă. De cinci zile, de cînd au venit să ‹mă 
ridice› – fără mandat, fireşte –, eu sunt fugărit ca un vînat de lux, din casă în casă, din gară 
în gară, din oraş în oraş. Am de lucru, ca să-mi pot plăti coşniţa, şi nu pot lucra. M-am 
angajat să editez, în limba franceză, o revistă de studii religioase, „Zalmoxis” şi am primit 
de două luni şase studii de la savanţi străini. Nu pot tipări revista, pentru că nu mai găsesc 
fonduri. Şi, mai ales, pentru că sunt urmărit ca un cîine. Nu mă gîndesc la mine; dar mă 
gîndesc la ţara noastră, pe care am angajat-o – ca un prost – la Collège de France, la 
Academia Italiană, la Oslo şi Bruxelles, la Harvard University şi la Field Museum. […] Luni 
noaptea, s-au făcut cinci sute de noi arestări. Toţi subversivi. Toţi studenţii mei de la 
Seminarul de metafizică sunt arestaţi sau urmăriţi. Iar eu sunt considerat atât de periculos, 
încât a venit chiar un colonel la mine acasă, ca să mă „ridice”.” [MEC, II: 468-469] 
 
Peste un an îi va scrie iar, constrâns de condiţiile precare de trai şi afirmându-şi 

nevinovăţia în faţa acestuia, care l-ar fi putut contrazice, dacă ar fi avut motive:  
 

„Sunt la capătul puterilor. Am scris vreo cinci articole la „România literară”, dar 
pînă azi n-am primit onorariul. N-am cerut niciodată onorarii dacă ele nu mi s-au dat. Dar 
de data aceasta, sunt silit să o fac. Şi îndrăznesc, pentru că ştiu că d-ta ai cunoscut spectrele 
sărăciei şi deznădejdii ultime ale unui scriitor nevoit să-şi vîndă cu bucata biblioteca. Dacă 
m-aş face vinovat de cel mai mic lucru, în afară de crîncena mea onestitate, aş răbda şi mi-
aş aştepta sfîrşitul hotărît de Dumnezeu. Dar, repet, mi-este peste putinţă să-mi descopăr 
vreo vină. Şi atunci, mă întreb: cui foloseşte lenta mea pieire?” [MEC, II: 470] 
 
Eliade a solicitat colaborarea la revistă celor mai erudiţi savanţi, folclorişti şi 

etnografi români, între care se numără şi Petru Caraman35, pe care, înainte de plecarea sa la 
Londra, l-a sfătuit să ceară sprijinul lui D. M. Pippidi şi C. Noica, ambii colaboratori la 

                                                           
32 1885 – ?. De la Georgescu-Delafras se păstrează o scrisoare din 1944, în care îl anunţa de stadiul tipăririi 
nuvelei Șarpele şi îşi exprima intenţia de a-i publica în anul respectiv încă cel puţin 3 – 4 cărţi de literatură. 
[MEC, II: 40]. 
33 1892 – 1961; se păstrează 8 scrisori ale lui Eliade către el, expediate între 1927 şi 1943; în această perioadă era 
director la „România” şi la „România literară”. 
34 „Din nefericire pentru Cezar Petrescu, dar şi pentru presa românească, „România” nu e ziarul lui Cezar 
Petrescu. Nu e nici ziarul vreunui om de afaceri. „România” e oficiosul dictaturii carliste sau, mai bine zis, 
ziarul lui Carol al II-lea. […] Scriitorul e însă şi un ziarist de prestigiu, cunoscut mai ales ca arhitect de gazete: 
„Gândirea”, „Cuvântul”, „Curentul”.” – Ion Cristoiu, în https://www.historia.ro/sectiune/general/articol/un-
mogul-carol-al-ii-lea. 
35 1898 – 1980, profesor universitar la Iaşi şi Bucureşti; se păstrează 1 scrisoare a lui Mircea Eliade din 1940 şi 5 
scrisori ale lui Petru Caraman, din perioada 1930 – 1940. O scrisoare de mulţumire pentru trimiterea primului 
număr al revistei primeşte Eliade şi din partea lui profesorului şi criticului literar Al. Dima (1905 – 1979). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

101 

editarea revistei în absenţa lui [MEC, I: 138]. Conţinutul acestor scrisori se referă strict la 
termenele de predare, la temele ştiinţifice, programul de lucru şi îndatoririle oficiale:  

 
„M-am bucurat mult de vestea plăcută a triumfului lui „Zalmoxis” – căci e un 

adevărat triumf să poată răzbate prin bezna spirituală a bietei noastre epoci.”, îi scrie 
Caraman în martie 1940 [MEC, I: 170]. 
 
O bună parte din corespondenţa din 1939 – 1940 se referă la eforturile sale de a 

obţine subvenţii pentru editarea revistei „Zalmoxis” şi la cei care au susţinut-o, C. Rădulescu-
Motru, Alexandru Rosetti, Mihail Ralea, Nicolae Condiescu – din rândul mediului universitar 
şi al scriitorilor, mai puţin din cel al autorităţilor, aşa cum reiese dintr-o scrisoare adresată lui 
Tudor Vianu36, pe 8 februarie 1939. Ea vorbeşte şi despre instabilitatea României din acei ani, 
când suma necesară iniţial tipăririi ajunge de patru ori mai mare în final:  

 
„Iubite Domnule Tudor Vianu, Îndrăznesc să vă adresez această scrisoare, pentru 

că nu e vorba de mine şi pentru că, mai ales, nu cer nimic pentru mine. Am tăcut când n-am 
avut de coşniţă, am tăcut şi când n-am avut bani de chirie; dar, de data aceasta, nu mai am 
dreptul să tac. […] Te rog să mă crezi că aici nu mai e vorba de mine, ci de un angajament al 
culturii române, care vrea să se exprime pe plan european.” [MEC, III: 231-233] 
 
Peste nici o lună, îi scrie lui Nicolae Condiescu37, unchiul soţiei lui, prezentând 

viaţa sa în democraţia românească de atunci, condiţia sa de intelectual:  
 

„Eu nu mai am nimic de adăugat la ceea ce ştii D-ta, decât că mi-am plătit chiria 
cu o poliţă ce expiră la 20 martie, că masa  mi-o plătesc prietenii, că boala mea nu e 
complet vindecată, că umblu în zdrenţe – şi, în plus, că am pe braţe revista „Zalmoxis”, al 
cărei preţ s-a urcat la 80 000 lei şi pe care demnitatea mea de cărturar român mă obligă s-o 
scot, chiar dacă ar trebui să-mi vând biblioteca.” [MEC, I: 180-181] 
 
Odiseea apariţiei acestei veritabile „arhive de studii religioase, etnografie şi 

folclorice” avea să se încheie abia în a doua jumătate a anului, pe cheltuiala Ministerului 
Presei şi Propagandei, reprezentat de ziaristul Ion Dragu38. În iulie 1939, Mircea Eliade îi 
scrie o scrisoare de mulţumire lui Armand Călinescu39, prim-ministrului, care eliberase 
fondurile pentru editarea primului volum al revistei, „excelent primită în cercurile ştiinţifice 
străine”, care vorbea îndestul „asupra adevăratelor mele preocupări.” [MEC, I: 140]. Cu o 
lună înainte, îi trimisese Rectorului Universităţii, Stoicescu40, aceleaşi mulţumiri, dar acesta 
i-a răspuns cu modestie şi interes pentru studiile lui Eliade şi i-a promis să îl sprijine în 
continuare, chiar şi prin colaborarea sa. Dar grija editorului va continua şi în perioada 
activităţii sale ca ataşat cultural şi de presă la Legaţia Română din Londra. La 6 mai 1940, i-
a scris profesorului Alexandru Rosetti41, care intervenise pentru el pe lângă ministrul 
                                                           

36 1897/8 – 1966, estetician şi critic literar, din 1924 suplinitor la Universitate, iar din 1930 conferenţiar la 
Facultatea de Litere. 
37 1880 – 1939; preşedinte al Societăţii Scriitorilor Români, aghiotant regal. 
38 1889 – ?, secretar în Ministerului Presei şi Propagandei. Eliade îi adresează o scrisoare în 1939 şi îi transmite 
volumul tipărit, anunţându-l pe cel de al doilea. 
39 1893 – 1939, apropiat de regele Carol II. 
40 Se păstrează două scrisori ale lui Stoicescu din 1939. 
41 1895 – 1990; filolog, director al Editurii Cultura Naţională şi al Editurii Fundaţia pentru Literatură şi Artă a 
Regelui Carol II, iniţiator al proiectelor de editare a operelor lui B. P. Hasdeu, Scrieri literare, morale şi politice 
Editura Fundaţia pentru Literatură şi Artă a Regelui Carol II, 1937 şi Nae Ionescu, Roza vînturilor(1926 – 1933), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

102 

Constantin C. Giurescu pentru numirea lui în postul de acolo, rugându-l să înainteze petiţia 
pentru tipărirea celui de al II-lea volum al revistei „Zalmoxis” şi să-i anunţe pe Constantin 
Noica şi pe Mihail Sebastian să încaseze banii pentru editarea numărului următor. 

Din prima scrisoare a lui Rosetti, deducem că el a iniţiat corespondenţa, semnând 
plin de curtoazie: „Cu cele mai distinse salutări, al D-tale devotat”. A făcut numeroase 
gesturi de prietenie faţă de Eliade, semnalându-i noutăţi bibliografice, felicitându-l pentru 
excelenta primire a tezei sale despre Yoga, pe care tot el i-o şi tipărise, sprijinindu-l în 
munca sa de editare a lui Hasdeu şi Nae Ionescu fără a-l presa, în încercările de înfiinţare a 
Institutului Oriental şi a revistei „Zalmoxis” sub patronajul regelui şi Fundaţiei pentru 
Literatură şi Artă a Regelui Carol II, sperând în numirea oficială a lui Eliade ca asistent al 
lui Nae Ionescu, plângându-se uneori de insultele zilnice primite din partea lui Iorga et co. 

Din Marea Britanie, Eliade îi comunică bucuria că Yoga şi „Zalmoxis” se află la 
British Museum şi la câţiva librari, că activitatea lui ştiinţifică este cunoscută de reprezentanţii 
presei străine şi ai PEN cluburilor europene, încântat şi de aprobarea oficială a ambasadorului 
de a intra în contact cu scriitori, etnografi, orientalişti şi filosofi englezi, cât şi de 
personalitatea prinţului Matila Ghyka, „om încântător şi foarte original.” [MEC, III: 94]. 
Scrisorile mărturisesc acelaşi devotament în muncă, pe care îl manifestă faţă de activităţile 
impuse de funcţia sa, de publicarea autorilor români în traducere engleză, de apariţia primei 
reviste româneşti în limba engleză, pentru care scrie articolul de fond, şi de rapoartele despre 
presa culturală din Marea Britanie. Optimismul său şi nădejdea „în permanenţa valorilor 
spirituale”, „mai fierbinte ca oricînd” [MEC, III: 92], alternează cu îndoiala, când simte că 
angajaţii Legaţiei sunt tot mai izolaţi în mediul englez, a cărui ostilitate creşte în cele trei luni 
de serviciu, şi este devastat de durere după anexarea Basarabiei [MEC, III: 92]; uneori, nu-şi 
ascunde îngrijorarea („Trăiesc cu teamă, gândindu-mă necontenit la soarta ţării mele”), întrebând 
despre „lucrurile şi cultura din ţară” [MEC, III: 91]. Neliniştea îl face să îşi dorească 
reîntoarcerea în patrie, unde voia să vadă tipărite următorul număr al revistei „Zalmoxis” şi 
Mitul reintegrării. Dar nu va reveni, ci îi va scrie lui Rosetti de la Legaţia Română din Lisabona, 
unde i s-a făcut transferul în 1941 şi unde a trăit în acelaşi provizorat, înseninat doar de 
lectura operelor complete ale lui Ortega y Gasset, pe care-l consideră  

 
„cel mai european dintre spanioli, iar critica societăţii spaniole, aşa cum o face el, 

cu durere se potriveşte întocmai mult încercatei noastre ţări. Ar merita să fie tradus numai 
ca să ne cunoaştem mai bine – şi societatea, şi necazurile.” [MEC, III: 97-98]. 
 
O mai asiduă corespondenţă în acest an o va avea cu ziaristul Alexandru Constant42, 

subsecretar de stat la Ministerul Afacerilor Străine; după experienţa traumatizantă din Marea 
Britanie, părăsită în urma alianţei dintre România şi puterile Axei, ajuns în Lisabona la 
închiderea Expoziţiei Expansiunii Portugheze în lume, i-a trimis un raport, bucuros că 
România era singura ţară europeană invitată, cu texte din istoria românilor şi o comunicare 
ţinută de Nicolae Iorga. Alături de Aron Cotruş, s-a implicat în distribuirea unor cărţi şi 
broşuri despre România Mare (sfârtecată iar de ruşii sovietizaţi), în redacţii, biblioteci, 
universităţi şi unor personalităţi culturale portugheze, iar o scrisoare adresată Directorului 

                                                                                                                                                            

Editura Cultura Naţională, 1937, ambele îngrijite de Eliade. Se păstrează 11 scrisori ale lui Eliade către el, 
redactate între 1940 – 1976, dintre care 7 în perioada investigată de noi şi 13 scrise de Rosetti în perioada 1933 
– 1969, dintre care 10 în perioada investigată de noi.În 1937, pe când lucra la Hasdeu, Perpessicius (1891 – 
1971) i-a trimis lui Eliade o scrisoare entuziastă, cu câteva sugestii [MEC, III: 265]. 
42 Subsecretar de stat la Ministerul Afacerilor Străine în timpul celui de Al Doilea Război Mondial [cf. Mircea 
Handoca, EAA, I: 183]. Se păstrează 4 scrisori trimise de Eliade între 1941 – 1944. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

103 

presei solicită material documentar [MEC, I: 220]. Temele pericolului comunist şi mijloacelor 
portugheze de contracarare a propagandei lui revin în următoarele rapoarte. Două se referă la 
tensiunea politică din Portugalia, unde domneau o atmosferă apăsătoare şi „psihoza stării de 
război” din cauza camuflajului antiaerian, la comploturile împotriva lui Salazar, urmate de 
arestări şi deportări, la sabotajul regimului său de către comuniştii cu legături propagandistice 
în Rusia şi Marea Britanie şi la naivitatea bisericii în judecarea evenimentelor de pe poziţia de 
supravieţuire, sub constrângerea evenimentelor; aceasta susţinea „revoluţia comunistă 
mondială” pentru „o lume nouă, socialistă şi creştină”, deoarece vedea în posibila victorie a 
nazismului „dispariţia definitivă a creştinismului în Europa”. [MEC, I: 185]. Această perioadă 
apare consemnată în Jurnalul portughez cu maximă acuitate. Sub presiunea evenimentelor, 
Eliade îşi găsea rostul în onorarea îndatoririlor pe care le avea la Legaţie, anunţând, în 1944, 
titlurile de „iminentă apariţie” în Portugalia, opere semnate de Liviu Rebreanu, Vasile 
Voiculescu, Simion Mehedinţi (a cărei traducere o verifică, alături de Europolis-ul lui Jean 
Bart), cât şi volumul său de eseuri lusitane. 

Aflat în Portugalia, Mircea Eliade tânjea după întoarcerea în ţară şi trimite o cerere 
către Gheorghe Brătianu, decanul Facultăţii de Litere şi Filozofie din Bucureşti, „pentru 
înscrierea la concursul deschis în vederea ocupării Conferinţei de filosofie a istoriei şi 
filosofie a culturii de pe lîngă Facultatea de Litere şi Filosofie din Bucureşti”, cerere însoţită 
de un Memoriu de titluri şi lucrări în vederea ocupării prin concurs a Conferinţei de filosofie a istoriei şi 
filosofie a culturii, apărute în Bucureşti, Cluj, Roma, Paris, Calcutta şi Lisabona. Dar n-a fost 
să fie. Niciodată. 

Corespondenţa lui Mircea Eliade, purtată cu oamenii de ştiinţă, maeştri, profesori 
universitari, directori de edituri, fundaţii şi reviste culturale, ori cu reprezentanţi oficiali ai 
guvernului României din perioada 1926 – 1945, cuprinde preponderent informaţii 
referitoare la activităţile sale multilaterale de cercetare, publicare, editare, promovare a 
valorilor ştiinţifice şi literare româneşti prin articolele, studiile şi cărţile sale. Ea vădeşte o 
relaţie de reciprocă apreciere a valorii, exprimată în mod direct, de solidaritate, generozitate 
şi politeţe desăvârşită. 

Multe scrisori definesc principiile, metodele, instrumentele şi viziunea sa ştiinţifică, 
fundamentate pe inter- şi trans-disciplinaritate, erudiţie, spirit critic şi onestitate 
intelectuală; „noul umanism” al filosofului culturii şi „lecţiile Indiei” sunt recognoscibile în 
concepţia sa asupra autenticităţii şi experienţei din textele literare. Scrisorile se referă, de 
asemenea, şi la condiţia precară a intelectualului român din epoca interbelică, la atitudinea 
loială faţă de maeştri, la energia şi devotamentul faţă de munca sa, la dorinţa de schimbare 
de paradigmă prin reevaluarea canonului şi la cea de inovare ştiinţifică. 

Indirect mai mult, ele reflectă instabilitatea politică, socială şi economică a noii 
Românii, polemicile culturale şi invazia politicului în viaţa privată a oamenilor de cultură. 
Sunt cutremurătoare paginile din 1937 – 1938, perioada cea mai tensionată pe care a trăit-o în 
România, când a vieţuit în sărăcie lucie şi a fost arestat fără a fi acuzat sau judecat; 
corespondenţa sa cu personalităţi de prim rang din lumea ştiinţifică şi literară vădeşte 
convingerea lui şi a celor din epocă în abuzul comis asupra lui; corespondenţa cu prietenii şi 
oficialităţile relevă că plecarea sa în misiunile diplomatice de la Londra şi Lisabona a însemnat 
o soluţie temporară de supravieţuire economică, căreia spera să-i pună capăt după susţinerea 
concursului de conferenţiar pe postul scos la concurs la Universitatea din Bucureşti, vădind, 
în acelaşi timp, faptul că a considerat comunismul drept cel mai mare pericol politic pentru 
România şi Europa, ca în mai vechile sale articole şi în Jurnalul portughez. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Sabina FÎNARU 
 

104 

BIBLIOGRAFIE 
 
1993, 1999, 2003. [MEC] Mircea Eliade şi corespondenţii săi, I-V, ediţie îngrijită, note şi indici de Mircea 

Handoca, Bucureşti, Editura Minerva (I-III).  
1997. [Memorii] Memorii, 1907 – 1960, ediţia a II-a revizuită şi indice de Mircea Handoca, Bucureşti, 

Editura Humanitas.  
1997. Memorii, 1907 – 1960, ediţia a II-a revizuită şi indice de Mircea Handoca, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 
1999. [EAA] Europa, Asia, America… Corespondenţă, I-III, Cuvânt înainte şi îngrijirea ediţiei de Mircea 

Handoca, Bucureşti, Editura Humanitas. 
2006, 2007. [MEC] Mircea Eliade şi corespondenţii săi, (IV-V), Bucureşti, Editura Criterion Publishing. 
Eliade, Mircea, 1990. Profetism românesc, I-II, Bucureşti, Editura Roza Vânturilor. 
Gligor, Mihaela, 2012. Între filosofie şi medicină. Folclorul medical în viziunea lui Mircea Eliade şiValeriu 

Bologa, Cluj-Napoca, Presa Universitară Clujeană. 
Handoca, Mircea, 1980. [C] Mircea Eliade. Contribuţii bibliografice, Bucureşti, Societatea literară „Relief 

Românesc”. 
Hasdeu, B. P., 1937. Scrieri literare, morale şi politice, ediţie îngrijită de Mircea Eliade, Bucureşti, Editura 

Fundaţia pentru Literatură şi Artă a Regelui Carol II. 
Ionescu, Nae, 1937. Roza vînturilor (1926 – 1933), ediţie îngrijită de Mircea Eliade, Bucureşti, Editura 

Cultura Naţională. 
Ricketts, M. L., 2004. Radăcinile româneşti ale lui Mircea Eliade, în româneşte de Virginia Stănescu şi 

Mihaela Gligor, Bucureşti, Editura Criterion Publishing, Vol. I, p. 545. 
 

Articole de Mircea Eliade: 
„Istoria medicinei în România”, în Revista Fundaţiilor Regale, iunie 1936, p. 664-669. 
„Misterele orfice la Pompei”, în Orizontul, 27 mai 1926. 
„Misterele şi iniţierea orientală”, în Adevărul literar şi artistic, 18 iulie 1926, p. 5. 
„Orfeu şi iniţierea orfică”, în Adevărul literar şi artistic, 26 septembrie 1926, p. 3. 
„Dionysos – Christ”, în Orizontul, 3 februarie 1927, p. 52. 
„Religiile mistice”, în Cuvîntul, 13 martie 1927, p. 1-2. 
„Marcelin Berthelot şi alchimia”, în Cuvîntul, 14 februarie 1928, p. 1-2. 
„Institutul de Istoria Medicinii”, în Cuvîntul, 31 octombrie 1928, p. 2. 
„Istoria medicinei la Cluj”, în Cuvîntul, 11 mai 1932, p. 1. 
„Valeriu Bologa”, în Vremea, nr. 400, 11 august 1935, p. 9. 
„Vânătorii de microbi”, în Cuvîntul, 9 martie 1938, p. 2. 
“Ilmale e la liberazionenella filosofia Sāmkhya-Yoga”, în Ricerche religiose, an 6 (1930), p. 200-221. 
“Il rituale hindu e la vita interiore”, în Ricerche religiose, an 8 (1932), p. 484-504. 
“Il rituale hindu e la vita interiore”, în Logos nr. 1-2. 
„Cunoştinţe botanice în vechea Indie”, în Buletinul Societăţii de Ştiinţe din Cluj, nr. 8, 8 oct 1931, p. 

221-237. 
„Sarton şi istoria ştiinţelor”, în Cuvîntul, 11 nov. 1928, p. 1-2. 
„Plantele lui Jagadish Bose”, în Cuvîntul, 22 ianuarie 1932, p. 1-2. 
„Cetind pe Iorga: Noi şi Nicolae Iorga”, în Cuvîntul, 6 noiembrie 1926, p. 2. 
„Impulsul poligrafic”, în Cuvîntul, 9 martie 1927, p. 1-2. 
„Lecturile”, în Cuvîntul, 1 aprilie 1927, p. 1-2.  
„De la Hermes Trismegist la Nicolae Iorga”, în Cuvîntul, 5 martie 1927, p. 1-2. 
„Iorga”, în Vlăstarul, Nr. 3, p. 4-7. 
„Sinteza istorică a D-lui Iorga”, în Revista universitară, Martie, nr. 3, p. 85-90. 
„Introducere în filozofia Samkhya”, în Revista de filosofie, nr. 2, aprilie – iunie 1930.  
„Cu dl. prof. Rădulescu-Motru despre destinele culturii româneşti”, în Cuvîntul, 13 noiembrie 1932, p. 3. 
„Domnii Iorga şi Rădulescu-Motru îşi scriu memoriile”, în Credinţa, 17 februarie 1934. 
„Reabilitarea spiritualităţii”, în Criterion, Anul II, Nr. 6 – 7, Ianuarie – Februarie, 1935. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea Eliade şi Generaţia Marii Uniri. Corespondenţă cu profesori, prieteni şi oficiali (1) 
 

105 

„Reabilitarea spiritualităţii”, în Profetism românesc, II, Editura Roza vânturilor, Bucureşti, 1990, p. 65-69. 
„Românismul d-lui Rădulescu-Motru”, în Vremea, 7 iulie 1935, p. 6. 
„Românismul d-lui Rădulescu-Motru”, în Profetism românesc, II, ed. cit., p. 104-107. 
„Filozofii români peste hotare”, în Sânzana, 15 ianuarie 1938, p. 3. 
 
 Resurse web: 
Casadio, Giovanni, Între filozofie, medicină şi folclor. Mircea Eliade şi Valeriu Bologa, în 

http://www.orizonturiculturale.ro/ro_recenzii_Giovanni-Casadio.html. 
Cristoiu, Ion, Un mogul: Carol al II-lea, în https://www.historia.ro/sectiune/general/articol/un-

mogul-carol-al-ii-lea. 
http://www.romaniaculturala.ro/articol.php?cod=7471 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:30 UTC)
BDD-A28546 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

