
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 30) 2018 
 

 
 
 

Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. 
Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 

 
 
 

Mircea A. DIACONU 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

mircea_a_diaconu@hotmail.com 
 

______________________________________________________________________ 
 
Abstract: The premise upon which the present study stands is that Romanian literature is a 
literary translinguistic system whose configuration is determined diachronically by the 
fractures occured in the political realm of the 20th century, such as World War I, the rise 
and fall of the Communist system, etc., which generated major changes all over Europe in 
terms of the borders of nation-states. The description of this system may make use of such 
concepts as microliterature and intra- and extra-territorial literature, which we have actually 
proposed and defined elsewhere [Diaconu, 2018]. For the proposed description of 
literature to be properly connected to reality and its concepts to be used effectively, a 
synthetic survey of the political background of Transylvania, Bassarabia, and Bukovina is 
necessary, focusing on the way in which writers viewed their relationship to the centre, to 
languages, and various other systems. The analysis of some new concepts (Transylvanism, 
Bukovinism, Moldovenism) is also needed as they render the phenomenon of oscillation 
between several centres, expressing the need for an identity, even for the construction of 
some specific traits depending on location but also on ideology. The present study 
addresses all of the above-mentioned topics.  
Keywords: Literary geography, microliteratures, intra- and extra-territorial, Hungarian and German 
literature written in Romania, Romanian literature written in Bassarabia/the Republic of Moldova, 
former Yugoslavia/ Serbia, Bukovina.  

 
 
În “Reading Microliterature: Langage, Ethnicity, Polyteritoriality” [Diaconu, 2018: 

135-156], am avansat ideea că literatura română este un sistem literar determinat de 
contexte geo-politice aflate la intersecţia unor graniţe de tipuri diferite: cele etnice, cele 
administrative, cele politice. Iar la acestea am putea adăuga, metaforic vorbind, o serie de 
graniţe istorice, adică de fracturi în ceea ce s-ar putea considera o devenire, o diacronie 
liniară. Propriu-zis, porneam de la câteva întrebări de genul: Aparţin literaturii române 
scriitorii din Republica Moldova, Bucovina, Banatul sârbesc ori din estul Ungariei? Are 
vreo relevanţă dacă scriu în limba maternă sau nu? Pot fi incluşi literaturii române scriitorii 
de limba maghiară şi germană din România, mai ales că, după 1947, prin instituţiile care 
constituiau cadrul administrativ, ba chiar social şi politic al literaturii, ele fac parte din 
sistemul literar românesc? În încercarea de a oferi soluţii la aceste întrebări – care pot 
genera o redefinire sistemică a literaturii române –, propuneam concepte precum 
microliteratură, literatură intra- şi extra-teritorială al căror rost este să determine o reprezentare a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

76 

literaturilor dincolo de criteriul naţionalului, care să reflecte situaţii de fapt pe care o astfel 
de reprezentare le ignoră.  

Pornind de la aceste date, vom putea spune despre literaturile scrise în limbile 
maghiară şi germană din România, ori despre cea scrisă în limba română din Serbia ori 
Ucraina că sunt minoritare, aşa cum vom putea spune despre literatura în limba română din 
Republica Moldova că este marginală. Le vom putea numi, însă, cu avantajele precizate în 
studiul invocat, microliteraturi, cu existenţă intra- şi extra-teritorială, făcând astfel trimitere 
spre o teritorialitate (şi, implicit, o identitate) în mişcare, determinată de relaţiile simultane 
cu centre de putere şi de referinţă diferite. Prin urmare, vom considera literatura extra-
teritorială (i.e. literatura română din Republica Moldova, fosta Iugoslavie, Bucovina şi 
Ungaria) şi literatura intra-teritorială (i.e. literatura maghiară şi literatura germană din 
România) drept microliteraturi care pot fi cercetate ţinându-se cont de multiplele 
contextualizări politice, geo-politice, culturale, ideologice, administrative. Or, toate aceste 
aspecte generează diferenţe semnificative.  

 
Pentru a putea descrie literaturile extra- şi intra-teritoriale şi pentru a putea avansa 

în încercarea de a le defini ca microliteraturi, aflate la intersecţia mai multor tendinţe şi 
sisteme (de raportare la ficţiunea a cel puţin celor două centre, cel natural şi cel istoric, şi la 
auto-ficţiunea propriei identităţi), e necesar să facem o incursiune în ceea ce am putea numi 
naraţiunea şi istoria graniţelor teritoriilor aduse deja în discuţie. Nu vom face prezentări 
exhaustive şi nici nu vom avea pretenţia de a suplini studii istorice propriu-zise; cu riscul de 
a simplifica în această încercare cu caracter introductiv, ne vom opri la fiecare dintre 
microliteraturi pentru a-i descrie, simplu spus, mijloacele istorice de funcţionare şi 
modalităţile de (auto)reprezentare. Opinia noastră este că stabilirea câtorva repere este 
absolut necesară unei înscrieri corecte în context a literaturii.  

În fapt, deşi par realităţi tari, teritoriile politice se află mai degrabă într-un 
permanent echilibru precar, care favorizează mozaicul etnic şi generează fie o literatură cu 
funcţii în recuperarea sau construirea identităţii, fie una care depăşeşte problematica 
etnicităţii, a apartenenţei. Aşa încât, am putea vorbi despre delimitările administrativ-
politice ca despre nişte ficţiuni ale istoriei, cu consecinţe în planul geografiei, demografiei, 
lingvisticii etc. Europa de Est este consecinţa câtorva fracturi ale istoriei, precum 
destrămarea Imperiului Austro-Ungar, a Iugoslaviei, a Imperiului Sovietic, apariţia blocului 
comunist etc., care au generat deteritorializări şi reteritorializări cu consecinţe în 
variabilitatea traumelor. O spun Deleuze şi Guattari vorbind despre Kafka:  

 
„Descompunerea şi prăbuşirea imperiului dublează criza, accentuează 

pretutindeni mişcarea de deteritorializare şi provoacă reteritorializări complicate, 
arhaizante, mitice sau simbolice” [Deleuze, Guattari, 2007: 43].  
 
Reteritorializări care au obsesia originarului şi a integralităţii. În 1941, de exemplu, 

după cedarea în 1940 de către România a Transilvaniei, Basarabiei şi Bucovinei şi 
recuperarea lor în anul următor, Istoria literaturii române de la origini până în prezent [Călinescu, 
1982] e un act militant de afirmare a identităţii naţionale. Ultimul capitol, „Specificul 
naţional”, cu toată dezbaterea sa de idei pe tema identităţii, a ameninţării reprezentate de 
creaţia străinilor, e o demonstraţie care vine exact pe urmele dorinţei de a demonstra 
existenţa unui specific, cu grade diferite, care delimitează literatura unui popor şi prin 
urmare spiritul lui, „specificul lui rasial” [Călinescu, 1982: 976]. Ideea dominantă e 
formulată explicit:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 
 

77 

 
„Istoria literaturii române nu poate fi decât o demonstraţie a puterii de creaţie 

române, cu notele ei specifice, arătarea contribuţiei naţionale la literatura universală” 
[Călinescu, 1982: 974].   
 
Acest fapt avea drept cauză tocmai obsesia originarităţii/originalităţii şi 

integralităţii. În construcţia gândită de Călinescu străinii, scriitorii evrei şi-ar releva 
inaderenţa la spiritul românesc. Fenomenul s-a perpetuat în mod natural, fără să fi 
înregistrat parcă traume vizibile la cei excluşi, deşi nu putem să nu remarcăm un paradox: 
peste timp, tocmai în ideea demonstrării priorităţii specificului românesc, protocronismul 
din anii ‘80 ignora componenta lingvistică, esenţială pentru ca o literatură să fie naţională, 
au căutat identitatea românească în scrieri de mileniu I scrise în limba latină sau în scrieri de 
ev mediu redactate în slavonă. În acest caz, de ce nu i-am considera scriitori români pe cei 
care scriu, pe teritoriul românesc, în altă limbă decât româna? Sau pe cei care, formaţi sau 
nu în spaţiul românesc, scriind şi publicând în alte spaţii geografice decât cele româneşti şi 
în altă limbă decât româna, scriu despre realităţi româneşti?   

 
Transilvania s-a unit cu România în 1918, aducând cu ea nu doar un potenţial 

literar şi cultural românesc, ci şi câteva minorităţi care-şi vor construi propriile poveşti de 
legitimare, cu caracter revanşard şi recuperator. Este vorba despre minoritatea de limbă 
maghiară, formată din maghiari şi secui, şi despre cea de limbă germană, formată din saşi, 
cărora li se alătură, în zona Banatului, şvabii, minorităţi care în diferite momente ulterioare 
anului 1918 îşi caută identitatea şi se raportează fie la un centru din afară graniţelor politice 
ale României, fie şi la un centru intra-teritorial (Cluj, Bucureşti), când nu îşi caută – soluţie 
provizorie, considerată salvatoare deocamdată – propria identitate. Publicată în spaţiul 
transilvănean, dar cel mai adesea la Buda şi mai puţin la Bucureşti, literatura română din 
Transilvania de dinainte de 1918 era cunoscută în România şi era inclusă în circuitul ei de 
valori. Graniţele politice nu erau insurmontabile, şi nu numai în plan cultural. Scriitorii 
puteau pleca din Imperiul Austro-Ungar pentru a se stabili la Bucureşti, aşa cum se mişcau 
liber în tot imperiul (la Viena, la Praga etc.). mai mult decât atât, unii dintre scriitorii români 
din Imperiu, din Banat sau din Transilvania, au început prin a scrie în limba maghiară (Ioan 
Slavici şi Liviu Rebreanu), în vreme ce alţii, hrăniţi din idealuri naţionale, scriau sub 
emblema naţionalului. „Să ne mutăm în altă ţară”, versul lui Octavian Goga, sugera nu 
simplul exil, ci o reteritorializare vizionar-hiperbolică: mutându-se în altă ţară, locuitorii ar 
fi trebuit să ia cu ei şi pământul în care erau îngropaţi strămoşii. Goga vorbeşte metaforic 
despre o reteritorializare care se şi produce în plan politic-administrativ în 1918. Este 
evident însă că scriitorii români din Transilvania debutaţi sau afirmaţi înainte de 1918, ca şi 
aceia care debutează după 1918, sunt integraţi în mod natural istoriei literaturii române.  

Parţial, acelaşi lucru s-a întâmplat cu Bucovina, spaţiul de nord al Moldovei, anexat 
în 1775 de Imperiul habsburgic. Puternic colonizată, Bucovina revine României în 1918, 
pentru ca după al Doilea Război Mondial să fie integrată Republicii Socialiste Sovietice 
Ucrainene (RSSU). După redeşteptarea idealurilor naţionale, din 1848, contactele cu 
literatura română sunt mai frecvente, scriitorii raportându-se la literatura română din Regat, 
asumându-şi în mod natural problematica naţional-tradiţionalistă. În perioada interbelică, 
tinerii scriitori din Cernăuţi, al treilea oraş din România după Bucureşti şi Chişinău, trăieşte 
cu magia Capitalei, a Bucureştiului, unde se face canonul, şi scrie o literatură proprie despre 
care are iluzia nu numai că s-ar fi sincronizat cu literatura din Regat, dar chiar că îi este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

78 

superioară acesteia, având, oricum, o identitate proprie. „Goticul moldovenesc” ar defini o 
estetică proprie, specifică.  

Cât priveşte Republica Moldova, după ce fusese cedată Rusiei ţariste în mai multe 
rânduri, partea dintre Prut şi Nistru a Moldovei, numită Basarabia, revine României în 1918. 
O puternică tradiţie culturală de sine stătătoare (cumva izolată şi izolaţionistă) a locului nu 
exista din moment ce marii reprezentaţi ai locului (un Negruzzi sau un Hasdeu, de exemplu) 
se afirmaseră în România din dreapta Prutului şi se integraseră (sau făceau parte în mod 
natural) culturii române. Dar la sfârşitul anilor ‘40, deşi studiaseră la Iaşi sau la Bucureşti, 
tinerii scriitori din Basarabia îşi manifestau uneori zgomotos nevoia de individualitate, 
dezamăgiţi. Integrarea în literatura română nu reuşise, aşa încât orgoliul periferiei se 
concretiza în gesturi iconoclaste. Cum tinerii bucovineni vorbeau despre superioritatea lor de 
germanofili, basarabenii puteau invoca dependenţa şi admiraţia faţă de Moscova. În cel mai 
bun caz, Centrul spre care râvniseră în taină, Bucureştiul, Regatul, trebuia nu numai sedus, ci 
şi intimidat. Viena ori Moscova puteau fi repere care legitimau un specific instituit prin 
tradiţie. După Cel de-al Doilea Război Mondial, Basarabia devine unul dintre statele Uniunii 
Sovietice şi, spre deosebire de partea de nord a Bucovinei care adăpostea o minoritate 
românească, Republica Socialistă Sovietică Moldovenească (RSSM) avea o majoritate 
românească, căreia nu i se permitea să se numească românească, ci moldovenească, pe urmele 
interbelicei Republici Autonome Socialiste Sovietice Moldoveneşti. Iar schimbarea regimului 
politic şi a graniţelor teritoriale şi administrative a însemnat nu numai deportări masive în 
Siberia şi colonizări cu populaţie rusească, ci şi scrierea cu grafie slavonă ori instituirea 
obligativităţii cunoaşterii limbii ruse. Oricum, deşi cu statute diferite, Bucovina şi Basarabia 
revin Uniunii Sovietice, unui adevărat imperiu ideologic. Şi, din această postură, Centrul – 
care a devenit brusc intangibil şi mitic – s-a proiectat în România. Şi cu toate că România 
însăşi făcea parte din Blocul Sovietic, identitatea românească era negată Basarabiei, în vreme 
ce era acceptată pentru românii minoritari din Ucraina. În tot cazul, în ambele zone, 
literatura, care funcţionează ca mijloc de păstrare a identităţii lingvistice şi a celei etnice     
într-un mediu dez-naţionalizant, este consecinţa tocmai a acestei traume. Că exista o 
comunitate românească şi dincolo de Nistru, în Transnistria, aceste lucru e o chestiune de 
nuanţă, care complică şi mai mult desenul trasat. 

În vreme ce anul 1918 este cel al naşterii României Mari, adică în vreme ce românii 
din Transilvania, Basarabia, Bucovina (nu şi cea transcarpatică, din Maramureşul istoric) şi 
Cadrilater se bucură de consecinţele unirii cu România, cu promisiunea respectării 
drepturilor minorităţilor din aceste zone, Banatul este fracturat. Dunărea împarte Banatul 
în două, o zonă lipită României, alta, Regatului Sârbo-Croato-Sloven, nou creat. Aşa încât, 
pentru românii din Voivodina, anul 1918 a devenit „anul porţilor închise” [Almăjan, 2007: 
20]. Perioada interbelică n-a dus însă la dispariţia acestei comunităţi, aşa cum nu s-a 
întâmplat nici după apariţia, în 1947, a Iugoslaviei. Dar în vreme ce după 1947 Voivodina a 
avut, în baza autonomiei zonei căreia îi aparţinea, puterea şi libertatea de a-şi afirma 
identitatea românească, altfel au stat lucrurile cu Valea Timocului, unde limba română avea 
statutul unei limbi minoritare, dacă nu interzise, măcar persecutate, supuse unui proces 
programatic de dispariţie. La drept vorbind, probabil că n-am fi vorbit despre această zonă 
dacă din ea n-ar fi apărut Adam Puslojić, unul dintre poeţii importanţi de limbă sârbă, care 
a scris până în 1990 exclusiv în limba statului. Oricum, pentru nici una dintre aceste zone, 
perioada interbelică n-a fost una de afirmarea a unor voci literare puternice. Dar nu este 
deloc ciudat, în fond, că trauma ruperii de mediul natural românesc a generat înainte de 
toate încercări de salvare culturală. Ciudat este faptul că fenomenul literar se dezvoltă, şi nu 
numai aici, după includerea, în 1947, în Blocul Sovietic.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 
 

79 

În urma stabilirii acestor repere, ar trebui să răspundem la câteva întrebări de 
domeniul evidenţei. Cum se afirmă literatura română în noile zone aparţinând României în 
1918? Cum se dezvoltă literatura română în zonele româneşti din afară, după 1947? Care e 
statutul literaturii maghiare şi germane din Transilvania ori a celei germane, ucrainene, 
poloneze etc. din Bucovina? Mai interesant, chiar, cum se afirmă literatura de limbă 
germană din Cernăuţi într-un spaţiu multicultural care trăieşte cu mirajul identităţii 
naţionale? Să nu uităm că aici se naşte Paul Celan şi că există opinii foarte diferite privitoare 
la contactele sale formatoare cu literatura română. Celan nu numai că a debutat cu poemul 
Todesfuge în traducere românească (în 1947), dar trăieşte în mediul multicultural al 
Cernuţilor, apoi alături de ultimele valuri suprarealiste din Bucureştii de stânga. Va fi 
cunoscut el poezia tinerilor poeţi români din Cernăuţi, ale căror creaţii erau invocate de 
Alfred Margul Sperber în „Cernowitzer Morgenblatt” (1918-1940)? Va fi avut vreun impact 
asupra creaţiei sale poezia suprarealiştilor bucureşteni? Afirmaţiile exegeţilor sunt nu o dată 
contradictorii, ca şi cum orice ipoteză ar angaja o ideologie. Dar contactele, indiscutabil că 
vor fi existat (Sperber îi traduce pe poeţii cernăuţeni în germană) –, iar faptul că, pornind 
din Cernăuţi, Celan scrie – aşa cum s-a spus – în limba celor care i-au ucis părinţii e cu atât 
mai relevant pentru deteritorializările pe care le practică Celan, duse până la – ultimă 
deteritorializare – plonjarea în adâncurile Senei – care n-a ezitat să-l înghită. 

O situaţie diferită au aceste spaţii după 1947. Toate aparţin Blocului Comunist, iar 
acest fapt generează câteva coordonate comune – şi cineva ar trebui să studieze la modul 
concret cum reverberează în teritoriile dependente de Moscova deciziile luate, în plan 
literar, acolo. Dar câteva diferenţe trebuie relevate: în vreme ce Basarabia şi Bucovina, deşi 
cu statut distinct (una ca republică de sine stătătoare, a doua, ca regiune minoritară a altui 
stat), aparţin Uniunii Sovietice, România, Iugoslavia ori Ungaria se află într-o relaţie 
tensionată – presupunând nu numai integrare şi acceptare, ci şi opoziţie – cu centrul 
ideologic de la Moscova. Pe de o parte, există o uniformizare globală a lumii comuniste la 
nivel instituţional: se edifică uniuni de creaţie, reviste literare, şcoli de literatură, alte 
organisme care urmăresc realizarea unei literaturi dogmatice puse în slujba ideologiei; există 
chiar o istorie comună. Am putea invoca dezgheţul poststalinist, faptul că, din motive de 
propagandă ideologică, se duce o politică de „colaborare frăţească” între minorităţi şi 
grupurile majoritare; am putea invoca ieşirea de sub tutela dogmatizării literaturii din primii 
ani ai comunismului, urmată de o eliberare progresivă, care face ca fenomene similare să se 
dezvolte în toate regiunile-satelit mai degrabă independent, şi nu ca urmare a unor influenţe 
dinspre Centrul mitizat spre periferii. Liberalizarea poststalinsită, şi nu vreo influenţă a 
literaturii române, face ca în anii 60 să existe o epocă a dezgheţului şi în Basarabia, ori 
Iugoslavia, şi la minorităţile maghiare, ori germane din România. În fond, toate 
microliteraturile încep în anii comunismului prin a fi nu numai aparent explozive, ci şi 
puternic ideologizate, pentru a se salva ulterior exclusiv în estetic. Pe de altă parte, tezele 
centrale, de la Moscova, sunt dublate de teze specifice fiecărei zone. În tot cazul, aşa 
controlată şi supusă unui program ideologic, sau poate tocmai de aceea, fiind la comandă, 
literatura grupurilor etnice minoritare se dezvoltă acum şi în zone în care anterior lipsise. E 
fervoarea unei lumi noi care face din literatură un instrument de propagandă. Mai mult, 
este la mijloc iluzia dezvoltării unei literaturi comuniste globale, o victorie faţă de libertatea 
capitalistă, faţă de care scriitorii reacţionau în moduri diferite. În vreme ce unii deveniseră 
uneltele sistemului politic, alţii se izolau, făcând din izolare o formă de protest implicit, sau 
dimpotrivă, vizau un fel de auto-colonizare faţă de literatura Vestului, proiectată exclusiv în 
coordonate estetice, unde îşi identificau Centrul.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

80 

Oricum, zonele supuse atenţiei au un traseu şi repere distincte. După două decenii 
româneşti, Basarabia, căreia i se adaugă Transnistria, devine Republica Socialistă Sovietică 
Moldovenească, una dintre cele 16 republici ale URSS. Nevoia Moscovei de a impune 
existenţa unei identităţi moldoveneşti exclude orice discuţie despre România1. Controlate, 
contactele culturale şi literare cu Centrul extra-teritorial (România, Bucureştii) sunt rare şi 
se făceau, accidental şi indirect, prin intermediul librăriilor din Moscova sau, paradoxal, din 
Cernăuţi ori Odessa; în Bucovina, parte acum a Republicii Socialiste Sovietice Ucrainene, 
exista o minoritate românească, iar minorităţile se bucurau de privilegiul, fie el oricât de 
propagandistic, de a fi protejate. Paradoxal, dar dezavantajul românilor din RSSM consta în 
faptul că nu erau minoritari, iar ca români, nici nu existau. Exista, prin urmare, o literatură 
moldovenească şi ea îi cuprindea şi pe scriitorii români din perioadele anterioare născuţi pe 
teritoriul marii Moldove. Ideologic, Moldova îşi redesena trecutul literar şi cultural, iar 
prezentul trebuia să aibă privirea îndreptată spre Moscova. Or, privirea era îndreptată 
deopotrivă spre Moscova şi spre Bucureşti, chiar dacă dinspre Bucureşti imaginile erau 
distorsionate, dacă nu înnegrite. Cu cât mai înnegrite ideologic, cu atât mai mitice. 
Minoritară, comunitatea românească din Ucraina (din partea de nord a Bucovinei) are 
aceleaşi interdicţii în privinţa contactelor cu România. Fiind însă parte a URSS, îi erau 
permise contactele cu RSSM. Dacă, totuşi, Bucureştiul era interzis pentru scriitori, ei 
puteau să privească nu doar spre Kiev şi spre Moscova, ci şi spre Chişinău. Nu întâmplător, 
majoritatea scriitorilor importanţi din Cernăuţi şi din Bucovina ucraineană au migrat la 
Chişinău (sau îşi publicau cărţile în capitala Republicii), în vreme ce scriitorii de la Chişinău 
migrau eventual spre Moscova (când nu fuseseră deportaţi în Siberia).  

Întrebarea la care ar trebui să se răspundă este dacă a existat un dialog între 
literaturile statelor URSS, atât de diferite, în fond, măcar prin tradiţiile lor individualizante. 
Or, ipoteza cea mai plauzibilă este că, tocmai ca modalitate de a se apăra de tendinţele 
unioniste (id est ale Uniunii Sovietice), aceste literaturi s-au concentrat, cel puţin în ultimele 
decenii comuniste, asupra lor înseşi, repetând sau respectând formal deciziile impuse de 
Centru, pe care încearcă mai degrabă să-l ignore. Să acceptăm că am avea de-a face cu ceea ce 
Spivak numeşte „alteritate speculară abisală” [apud Terian, 2013: 30], adică cu o 
pulverizare/anulare a Celuilalt? Greu de spus că aşa ceva s-ar petrece în cazul microliteraturilor 
care pot fi numite naturale şi care se raportează mental la un centru prin care se 
autolegitimează. Ele însele se raportează la un Centru natural (literatura din România, 
eventual din Vest) căruia vor să-i copieze identitatea. Prin urmare, fenomenul nu poate fi 
înscris în categoria studiilor comparative coloniale şi post-coloniale. Cât despre microliteraturile 
ideologice (literaturile din Blocul Sovietic şi din cel, mai amplu, comunist), modelul impus e 
unul pe care Centrul şi-l autoimpune sieşi. Altfel spus, Sinele dominant este el însuşi o 
construcţie artificială, forţată, ne-naturală. În tot cazul, el n-a generat decât fracturi, rupturi, 
disensiuni, crize, fiind acceptat prin compromis sau prin impostură. 

Românii din Iugoslavia au cu totul alte condiţii de dezvoltare. Iugoslavia nu e un 
stat-naţiune, iar Banatul sârbesc, numit Voivodina, funcţionează cu grade diferite de 
autonomie. Prin urmare, asemenea altor minorităţi, comunităţii româneşti i se oferă 
posibilităţi de manifestare. Mai mult, pe fondul rupturii dintre Stalin şi Tito, iar mai târziu 
al reacţiilor anti-moscovite ale lui Ceauşescu, comunitatea românească minoritară  are 

                                                           

1 O analiză detaliată şi atentă a realităţilor din viaţa literară şi a literaturii propriu-zise din perioada de după 1947 
în Republica Socialistă Sovietică Moldovenească, prin trimitere la sistemul ideologic şi la complicatele dispute 
politice şi etnice, realizează Petru Negură într-o carte de referință, Nici eroi, nici trădători. Scriitorii moldoveni în epoca 
stalinistă, Editura Cartier, 2014. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 
 

81 

posibilitatea să se autoexileze în Vest, ba chiar să studieze în România. Faptul că se vorbea 
despre legendara prietenia dintre Republica Socialistă Federativă Iugoslavia şi România nu 
împiedica exterminarea comunităţii româneşti de pe Valea Timocului ori a minorităţilor 
macedoromâne, istroromân, meglenoromâne. În tot cazul, scriitorii români din Voivodina 
aveau contacte cu literatura din România, mai veche sau contemporană, fuseseră atraşi în 
vremea războiului de literatura suprarealistă din România sau din Franţa, puteau avea 
contacte cu scriitori români exilaţi la Paris, interzişi în România, precum Cioran şi Ionesco. 
Mai mult, aparţineau unui spaţiu multi-lingvistic care permitea, dacă nu realizarea unor 
confluenţe mai adânci, măcar traducerea din şi în alte limbi ale spaţiului multi-lingvistic 
iugoslav (croată, sârbă, slovenă etc.). Interferenţele dintre aceste literaturi sunt mult mai 
pregnante decât cele dintre statele aparţinând URSS.  

Ceea ce trebuie să ne reţină atenţia spre a fi investigat pentru fiecare caz în parte este 
felul cum complexul etnic (faptul că tematica abordată îşi asumă o misiune recuperatoare faţă 
de pericolul dispariţiei şi asimilării etnice) influenţează microliteraturile extrateritoriale, cu 
riscurile care decurg de aici, şi care sunt cazurile în care abandonarea acestui complex 
favorizează o literatură valoroasă, scrisă eventual în altă limbă decât limba maternă. Cert este 
că prezenţa în apropiere a Centrului natural visat (lucru care se întâmplă cu literatura 
maghiară din România ori cu cea română din Basarabia, pentru a da doar două exemple, dar 
nu se întâmplă cu literatura de expresie germană din România) face ca literatura să se 
hrănească adesea cu acest complex al etnicităţii. Excepţiile sunt şi ele extrem de relevante. 
Cert este că vecinătatea frontierei naşte similarităţi, chiar dacă în momente diferite din 
istoricitatea lor, care trebuie puse faţă în faţă între microliteraturi din zone diferite.  

Dar după 1947, situaţia e mai degrabă paradoxală, o anomalie programatică: o 
parte dintre scriitori renunţă la identitatea lor etnică (şi la orice problematică de acest fel) 
pentru a sluji dogmei comuniste a centrului, integrându-se astfel politicii oficiale. Crearea 
unor edituri sau reviste pentru scriitorii de limbă maghiară sau germană a favorizat în 
România dezvoltarea literaturii în aceste limbi. Scopul viza, fireşte, realizarea propagandei 
comuniste, nu a uneia revizioniste. Aşa încât, şi aici (ca şi în Republica Moldova), dacă se 
vorbeşte, cel puţin în cazul minorităţii maghiare, despre succesiunea unor generaţii literare, 
faptul are în vedere îndepărtarea progresivă de literatura realismului socialist şi recuperarea 
unei autonomii ideologice şi artistice. Identitatea de grup nu mai este atât una etnică, ci una 
ideologică. În acelaşi timp, sistemul politic impunea preeminenţa literaturii române, a celei 
majoritare. Pare bizar, dar tocmai în anii comunismului au fost create concepte speciale 
pentru a denumi literatura maghiară sau germană din România. Astfel, scriitorii maghiari 
erau numiţi „scriitori români de limbă maghiară”, iar literatura în limba germană devenise 
rumäniendeutsch Literatur, tot aşa cum, în spaţiul sovietic, s-a vorbit despre literatura 
sovietico-moldovenească. Totul pus, deci, sub semnul „naţionalului” etnic sau ideologic, al 
naţionalului sau internaţionalismului socialist. Limba, într-adevăr, nu mai conta, dar conta 
ideologia, chiar atunci când scriitorii de limbă maghiară sau germană erau împotriva 
sistemului. Altfel, contactele scriitorilor maghiari din România cu cei din Ungaria erau, de 
asemenea, controlate şi organizate pe principii ideologice. Nimic nu se petrecea la voia 
întâmplării într-un sistem care favoriza parcă mişcările transnaţionale. Avantajul scriitorilor 
germani era că scriau într-o limbă de largă circulaţie şi că nu se hrăniseră prea mult din 
obsesia graniţelor ce trebuie corectate, revizuite, de asemenea, cei din Republica Socialistă 
Sovietică Moldovenească puteau scrie în rusă şi se puteau muta la Moscova, aşa cum cei 
din Iugoslavia puteau scrie în sârbă şi să publice la Belgrad. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

82 

În fine, în 1989, cade Cortina de Fier, Uniunea Sovietică se destramă, Iugoslavia se 
dezmembrează, se produc noi relaţii de putere, graniţele – fie ele şi naturale – permit mai 
degrabă contacte, decât rupturi. În urma unor aşteptări îndelungate, ar fi fost firesc ca 
literatura scrisă de români în fosta Iugoslavie, în nordul Bucovinei sau pe teritoriul de azi al 
Republicii Moldova să se integreze literaturii române, tot aşa cum  cea a minorităţilor 
maghiară şi germană din România să se integreze literaturii maghiare sau germane. Or, 
lucrul acesta nu se produce, sau se produce în grade nemulţumitoare.    

Prin urmare, depinzând de mutaţiile istorice, politice şi geografice, literatura în 
limba unor minorităţi etnice sau a unei majorităţi obligate să se dezvolte independent de un 
centru extern la care se raportează capătă o identitate traumatică. Obligată să se raporteze 
la un centru ideologic sau politic pe care îl resimte ca străin şi agresiv, literatura aceasta se 
hrăneşte mai degrabă din reprezentarea ideală a Centrului furat. Este cazul literaturii 
maghiare din Transilvania din perioada interbelică, sau a literaturii române din RSSM, ba 
chiar a literaturii române din Voivodina. În acelaşi timp, în anii comunismului, atât în 
România, cât şi în celelalte zone la care ne referim, se produce o altă ruptură, aceea dintre 
scriitorii minoritari care au acceptat să militeze pentru noua ideologie şi aceia care, fie au 
rămas ancoraţi în problematica revanşardă, fie au făcut saltul şi eventual au sucombat într-o 
literatură a sinelui, a identităţii individuale.      

În condiţiile dezvoltării identităţii lor extra-teritoriale, sub presiunea graniţelor 
administrative şi mentale, câteva dintre aceste naraţiuni ale istoriei se concretizează în 
concepte particularizante precum transilvanism, moldovenism, bucovinism, care merită să fie 
contextualizate, iar semnificaţiile lor, decriptate. E de văzut, dar n-o vom face noi aici, de 
ce ele apar în anumite provincii şi nu în altele.  

Transilvanismul este un concept care apare la începutul anilor 1920 în comunitatea 
scriitorilor maghiari din Transilvania, după ce, în urma Primului Război Mondial, această 
regiune s-a unit cu România. Pierderea contactului direct cu Budapesta, centrul literaturii 
maghiare, a generat nevoia unei afirmări a specificului local, născut din nostalgia Ungariei 
Mari. Potenţialul geo-politic al conceptului face ca semnificaţiile lui să devină deopotrivă 
un manifest şi un program mobilizator. Propriu-zis, scriitorii maghiari susţin că ar există în 
Transilvania un specific etnic şi cultural, construit tocmai pe interferenţele dintre români, 
maghiari şi saşi, care ar determina autonomia culturii de aici faţă de cultura românească, 
majoritară acum. În viziunea lui Kós Károly, care este părintele şi teoreticianul conceptului, 
„Ardealul reprezenta o entitate specifică din punct de vedere geografic, istoric şi cultural, 
iar etniile aparţinând acestui spaţiu, respectiv maghiarii, românii şi saşii, au întreţinut 
strânse şi profunde legături nu numai cu propriile «naţiuni-mamă», dar şi între ele [...]. 
Echilibrul relativ dintre aceste trei etnii din Ardeal a dat naştere posibilităţilor pentru 
dezvoltarea lor culturală autonomă” [Apud Szonda, 2008: 21]. Aşadar, dincolo de viziunea 
idilică şi utopică, se manifestă aici intenţia de a reabilita ideea unui Ardeal cu existenţă 
istorică autonomă şi consacrată care ar trebui dublată de o conştiinţă pe măsură. În 
practică, transilvanismul e ilustrat exclusiv de scriitori maghiari. În revistele în care sunt 
formulate aceste puncte de vedere, apărute chiar pentru a susţine o astfel de ideologie, nu 
publică decât scriitori maghiari sau secui, în limba maghiară. Nu, scriitorii saşi, nici scriitorii 
români care se înscriu firesc, ca şi înainte de 1918, literaturii române. De altfel, şi înainte de 
1918, fie ca îşi publicau cărţile la Buda şi în alte oraşe din Imperiul Austro-Ungar, fie că şi 
le publicau în Regatul României, visul lor era recunoaşterea în mediul literar românesc. 
Într-un spaţiu care se dorea global, cel al Imperiului Austro-Ungar, scriitorii români visau o 
Republica Naţională a Literelor. De altfel, nu altceva îşi doreau scriitorii maghiari, chiar sub 
masca multiculturalismului. Transilvanismul nu era decât o soluţie de criză, considerată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 
 

83 

implicit tranzitorie, pentru literatura  maghiară, o soluţie folosită ca instrument politic. Nu 
e întâmplător, în fond, faptul că ideea transilvanismului apare după 1918, nu înainte. Şi nu 
întâmplător atunci când se vorbeşte despre literatura maghiară din perioada respectivă, e 
invocată cultura sau literatura maghiară globală. Visul intelectualului maghiar era de a reface 
prin literatură un spaţiu politic fărâmat. Visul mobilizant era recuperarea literaturii 
maghiare în integralitatea sau globalitatea ei. Autonomia politică a Ardealului devenise, 
până la urmă, ţinta oricărui manifest pus sub semnul transilvanismului. Pentru Kós Károly,  

 
„Erdély, Ardeal, Siebenbürger, Transilvania sau în orice altă limbă din lume am 

denumi-o... este de o mie de ani o unitate istorică separată, cu o conştiinţă transilvăneană 
aparte, respectiv cu o cultură şi o demnitate independentă” [Apud Szonda, 2008: 20].  
 
De reţinut că, în aceste condiţii, Ion Chinezu publică, în 1930, un studiu amplu 

numit Aspecte din literatura maghiară ardeleană. Iar studiul nu e singular, urmându-i altele, şi în 
anii comunismului, şi după 1989, ceea ce nu înseamnă şi cunoaşterea literaturii maghiare 
din România de către scriitorii români. O dată cu Cel de-al Doilea Război Mondial şi cu 
includerea atât a României, cât şi a Ungariei în Blocul Sovietic, militantismul pentru 
transilvanism dispare sau capătă alte forme. Ciudat este că, abia în perioada sovietică şi 
comunistă, sub impulsul ideii „înfrăţirii popoarelor”, se manifestă o sincronizare între 
literatura minoritară şi cea majoritară, dar o sincronizare determinată politic. 

Moldovenismul (sau basarabenismul) are conotaţii ceva mai complicate şi diferit 
contextualizate diacronic. Pe scurt, Basarabia este denumirea dată de Imperiul Ţarist părţii 
dintre Prut şi Nistru din Principatul Moldovei anexate în 1812. Revenind României după 
Pacea de la Paris, Basarabia e anexată de sovietici în 1940 şi, definitiv, în 1944, devenind 
RSSM. În 1991, după dezmembrarea URSS, Basarabia devine statul autonom Republica 
Moldova. Or, pentru fiecare dintre perioade, acest concept de individualizare, 
particularizant – impus cu forţa sau asumat deliberat – are semnificaţii distincte, ba chiar 
opuse. În perioada ţaristă, o dată cu dizolvarea progresivă a mişcării literare în limba 
română, scriitorii importanţi se refugiază peste Prut, în Principatele Române, sau adoptă 
limba rusă şi consideră basarabenismul o marcă a legăturilor cu literatura rusă. În anii 
sovietici, însă, moldovenismul e un concept ideologic la dispoziţia aparatului de stat al 
URSS, care dorea distrugerea oricărei urme a conştiinţei naţionale româneşti. Totul era 
moldovenesc sau basarabean, nimic nu mai era românesc. Iar faptul se petrece şi pe urmele 
unor mişcări culturale din perioada interbelică (românească) a Basarabiei. Căci studiind la 
Chişinău, dar şi la Bucureşti sau la Iaşi, tinerii scriitori militau pentru valorile regionale, 
chiar cu nostalgia Rusiei, devenite între timp URSS. Cu toate aceste conotaţii ideologice 
traumatizante, moldovenismul, cu echivalentul său perfect derivat din cuvântul Basarabia, 
revine puternic după 1991, pentru a defini existenţa unor date specifice faţă de literatura 
din România. Este literatura moldovenească literatură română sau decalajele existente ne 
obligă să vorbim despre „literatură moldovenească”? Opiniile sunt împărţite. La o masă 
rotundă organizată pe această temă, un prozator basarabean precum Serafim Saka susţinea 
că „Vrem noi ori nu vrem, dar există un fel de literatură căreia îi spunem moldovenească. 
Pentru că este foarte neromânească” [apud Ciobanu, 2014: 265], chiar în perioada 
românească literatura din Basarabia fiind percepută ca ceva retardat, întârziat, depăşit. Pe 
vremea RSSM, se împământenise, oricum, conceptul de literatură sovieto-moldovenească. 
Putem vorbi despre proză basarabeană ori despre proză (românească) din Basarabia? Un critic 
din Basarabia precum Mircea V. Ciobanu consideră, ironic, că  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

84 

„cele mai cunoscute (în România) texte narative ale basarabenilor nu se 
încadrează atât în proza românească, cu tendinţele ei, cât reprezintă o faţă «osebită». O 
proză pe care ar fi putut-o scrie doar basarabenii” [apud Cimpoi, 2004: 78].  
 
În tot cazul, Mihai Cimpoi scrie O istorie deschisă a literaturii române din Basarabia, 

deşi, dincolo de încercările de a identifica fenomene sincrone sau influenţe româneşti, tot 
timpul e preocupat să identifice notele particularizante ale literaturii basarabene. Capitolul 
introductiv se intitulează chiar Literatura basarabeană. Caractere esenţiale. E acesta un mod uşor 
de a depăşi contradicţiile, împăcând şi capra, şi varza, dând senzaţia unei ieşiri din impas. Şi 
nu este vorba doar despre „caractere esenţiale”, ci şi de o organicitate de suprafaţă. Este 
ceea ce, în fond, îl face pe acelaşi Mircea V. Ciobanu să afirme despre poezia basarabeană 
de după Marele Război, de asemenea ironic: „nu se ştie dacă este, dar cu siguranţă are o 
istorie a ei” [Ciobanu, 2014: 286]. În fapt, drept concluzie ar putea fi invocate cuvintele lui 
Wilhelmus Petrus van Meurs, care constată că există printre literaţi un mit al 
moldovenismului care  

 
„le-a dat moldovenilor identitate independentă de cea a românilor şi, practic, a 

conectat această identitate la patriotismul sovietic. În plus, mitul a fost utilizat pentru a 
pune pe baze raţionale politica naţionalităţilor şi a limbii în Republica Moldova, ca şi 
pentru a furniza o armă în disputele politice în interiorul conducerii moldoveneşti sau 
dintre URSS şi România” [van Meurs, 1996: 176].  
 
Conceptul recuperator, aşadar, al „moldovenismului”, care urma să instituie în 

interbelic mărci identitare, devine în perioada sovietică o ghiulea atârnată de picior. Căci 
ideologia politică a URSS profită de această marcare a regionalismului pentru a înţelege prin 
limba moldovenească şi prin popor moldovean/ basarabean entităţi de sine stătătoare, 
autonome. Aşa încât, în cele câteva decenii de dominare sovietică, moldovenismul devine un 
concept nefast. În acelaşi timp, scrisul cu caractere latine, şi nu slavone, ori folosirea sintagmelor 
„limbă sau literatură română” puteau fi similare cu o condamnare la moarte. Existenţa 
fenomenelor basarabene specifice s-a întors împotriva celor care doreau să le instituie. 

Concluzia care se impune este că astfel de concepte unificatoare şi particularizante 
se dovedesc a fi consecinţa unor programe politice sau a unor situaţii concrete greu de 
gestionat. În paranteză fie zis, situaţia – fără prea mare relevanţă în plan literar – e şi mai 
elocventă atunci când se vorbeşte despre bucovinism sau homo bucovinensis, concepte pe care 
istoricii români le resping (şi după 1918, şi după 1991), considerând că ele sunt fie 
consecinţa unei intenţii de manipulare, la mijlocul secolului al XIX-lea, când autorităţile 
austriece doresc să impună mental o imagine pe care faptele ar contrazice-o, fie expresia 
unei nostalgii pentru istoricii din diaspora bucovineană după 1991. „Fantoma nefirescului 
«homo bucovinensis» este reprezentată tot mai des ca un ideal pierdut, care ar putea fi 
reînviat”, spun doi istorici contemporani [Olaru, Purici, 1996: 11]. În fond, Bucovina este 
denumirea dată de Imperiul Habsburgic nordului Moldovei, teritoriu pe care l-a anexat în 
1775, şi intenţia era de a demonstra că ea este o construcţie suprastatală, multietnică, în 
care convieţuiau români, ucraineni, evrei, germani, poloni, unguri, lipoveni, armeni, ţigani, 
slovaci, greci, turci, într-un fel de Elveţie din estul Europei. Nici perioada românească n-a 
fost una idilică, dar după 1940, în urma ultimatumului sovietic, germanii bucovineni se 
întorc în Germania, iar în nord au loc deportări, arestări, colonizări cu ruşi şi ucraineni. 
Astăzi, Bucovina este un teritoriu despărţit de o graniţă care separă două naţionalităţi 
(română şi ucraineană), procentul minorităţilor fiind nesemnificativ. Dar tocmai când 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 
 

85 

Bucovina a încetat să mai existe de facto, prin instituirea unei frontiere trasate prin mijlocul 
fostului ducat, a reînviat mitul bucovinismului, cu care se hrănesc chiar şi etnici români.  
Nostalgia şi dorinţa fac să se vorbească despre o identitate proprie locului.  

Atâta câtă este, relevanţa literară din spaţiul bucovinean e semnificativă. Căci se 
pun următoarele întrebări: există „literatura bucovineană” ori literatură română din 
Bucovina? Ori numai „scriitori români din nordul Bucovinei”, cum se numeşte un studiu 
semnat de Ştefan Hostiuc [Hostiuc, 2005]. Se poate vorbi despre literatura germană, 
ucraineană, poloneză etc. din Bucovina? E Bucovina un spaţiu al interferenţelor? Cât îi 
priveşte pe scriitorii români, ei sunt animaţi de idealuri naţionale până în 1918, încearcă să 
se individualizeze şi să se integreze în literatura română în perioada interbelică, pentru ca, 
ulterior, cei din partea de nord să suporte consecinţele sistemului politic, ca minoritate, în 
RSSU din cadrul URSS. Într-un studiu despre mişcarea tinerilor scriitori din Bucovina 
anilor ‘30 [Diaconu, 1999], constatam existenţa unui veritabil complex al provinciei care s-a 
manifestat ca ezitare între dorinţa obsesivă de a fi recunoscuţi, acceptaţi şi integraţi de 
Centrul bucureştean şi orgoliul de a li se recunoaşte notele particularizante, inventate cu 
orgoliu. De aici nevoia de a se individualiza ca grup prin existenţa unui „gotic 
moldovenesc”, de la care porneşte G. Călinescu în istoria lui, care le dedică un capitol 
distinct. Ce constata G. Călinescu – o bună intuiţie, în fond – este că „provincia a devenit 
puristă”, făcând tocmai din susţinerea valorilor pure „o formă de afirmare naţională” 
[Călinescu, 1982: 906]. Este ceea ce se va întâmpla, nu la nivel geografic, ci istoric, cu 
generaţiile – din majoritatea extra-teritoriilor, dar şi din literatura centrală – care înving 
ideologicul printr-o proiectare, tot ideologică, în susţinerea esteticului. Fapt confirmat de 
Pascale Casanova, care constata că, fiind constrânşi să servească scopuri naţionale, sau, în 
cazul nostru, ideologice, „scriitorii îşi creează treptat condiţiile libertăţii literare, prin 
inventarea unei limbi pur literare” [Casanova, 2007: 63]. 

 
Aşadar, transilvanism, moldovenism, homo bucovinensis? Toate aceste concepte puse în 

circulaţie relevă presiunea politică a graniţelor – fizice sau mentale – care generează şi un 
anumit tip de literatură, şi anumite speranţe. Nu întâmplător astfel de concepte nu există la 
scriitorii saşi ori şvabi din România, aşa cum nu există nici la cei români din Serbia. Cum nu 
există speranţe unioniste, ori de revizuire a graniţelor, nu existe nici concepte tari în acest 
sens. Scriitorii care legitimează folosirea unor concepte particularizante sunt, cu un termen 
poate cam tare, prizonieri, etnici şi lingvistici, ai conştiinţei naţionale. Şi slujesc această conştiinţă 
naţională cu orice risc, pe care şi-l asumă. Printre ele, anonimatul, la care se adaugă o 
problematică regională, conservatoare, care subordonează eul unei colectivităţi, şi o limbă 
întârziată, defazată. Rare sunt cazurile în care această capcană etnică e depăşită. Vida Gábor 
mărturiseşte că încearcă să nu fie „prea tare influenţat de faptul că maghiarii din România 
alcătuiesc o minoritate etnică. Aceasta e o problemă de ordin politic, social, şi oferă o optică 
mult prea specială şi limitată” [Vida, 1999: 5]. În acelaşi sens, Petru Cârdu, poet român din 
Voivodina, mărturiseşte: „Nu m-am născut ca român, ci ca ins care trebuie să lase un mesaj 
omenirii” [Cârdu, 2013: 90]. O excepţie, care merită o analiză distinctă, este literatura scrisă 
de tinerii poeţi şvabi, care vor alcătui Grupul de acţiune Banat, cărora li se alătură Herta 
Müller. Scriitorii aceştia, în special Herta Müller, scriu o literatură care poate fi numită minoră 
chiar în sensul formulat de Deleuze şi Guattari în studiul despre Kafka. 

În acelaşi timp, conceptele de felul acesta fac dovada nevoii de individualizare. 
Este vorba, în fond, de construirea unei personalităţi distincte, care să se diferenţieze atât 
de grupul majoritar, cât şi de reperul originar, chiar dacă adevăratul vis (şi marea suferinţă, 
traumă) vizează înscrierea în literatura-mamă, topirea în organicitatea ei. Afirmaţia lui Mihai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

86 

Cimpoi că „fenomenul basarabean îşi aşteaptă integrarea în contextul global românesc” 
[Cimpoi, 2002: 21] e valabilă aproape pentru orice literatură extra-teritorială. Dar cum e 
posibilă o contopire care să fie în acelaşi timp protectoarea unei individualităţi şi absorbirea 
fără rest? Este un impas concretizat finalmente în analizele autoproiective. Aşa se explică 
faptul că există, elaborate de critici extrateritoriali, O istorie a literaturii române din Basarabia 
(de Mihai Cimpoi), O istorie a literaturii române din Voivodina (de Ştefan N. Popa), Dicţionarul 
literaturii române din Iugoslavia, de Costa Roşu, în condiţiile în care istoriile literare din 
România trec sub tăcere fenomenele extra-teritoriale.  

 
Teritoriile politico-literare care fac obiectul acestor pagini nu sunt nişte „non-

locuri” [Augé, 1995: 78], pentru a folosi conceptul propus de antropologul francez Marc 
Augé, ci dimpotrivă, sunt spaţii unde literatura relevă întâlnirea, poate chiar confruntarea 
unor veritabile plăci tectonice. Oricât de mult ar încerca un Centru administrativ să le 
disloce, oricât de mult încearcă ele să se topească în Centrul mitic, identitatea lor e dată 
tocmai de eşecul asumării unei diferenţe prin raportare la celălalt. Tocmai de aceea, 
microliteratura nu e, cum s-ar putea crede, un alt cuvânt pentru regionalism, pentru specific şi 
politică de izolare. Diferenţa constă în faptul că nu celălalt – oricare ar fi el – stabileşte, în 
oglindă, notele particularizante. Microliteratura elimină din discuţie relaţia de putere şi, 
deopotrivă, autocolonizarea. Chiar dacă „Basarabia faţă de România nu e acelaşi lucru ca 
Austria faţă de Germania sau Belgia franceză faţă de Franţa” [Simuţ, 2005: 14], cum spune 
Ion Simuţ, istoric literar din România care comentează O istorie critică a literaturii din 
Basarabia, raportarea permanentă la un Centru mitizat nu face decât să alimenteze 
sentimentul eşecului sau orgoliul diferenţei. Fireşte că Ion Simuţ are dreptate, pentru că 
literatura din Basarabia se hrăneşte obsesiv din mirajul întoarcerii la matcă. Şi dacă un 
scriitor (cazul lui Emilian Galaicu-Păun, poet, prozator, critic literar care abandonează 
conţinutul pentru a se hrăni din intertext şi artificiu), sau o generaţie întreagă (aşa-numita 
generaţie ‘80) nu fac acest lucru, atunci ei sunt percepuţi ca ne-basarabeni, în Basarabia, şi 
eventual foarte români în România. Situaţie e valabilă pentru toate spaţiile supuse atenţiei. 
Tocmai de aceea, soluţia nu e de găsit în atitudinea neconsolată, recuperatoare, regionalistă, 
ci în revolta, implicită ori explicită, faţă de orice dependenţă.  

Să ne amintim că, deşi vorbesc despre o istorie unică şi „indivizibilă”, Călinescu şi, 
într-un fel sau altul, toţi istoricii literaturii române din România de după el ignoră toate 
fenomenele extra-teritoriale. Iar istoricii literari sau scriitorii din spaţiile extra-teritoriale 
inventează sincronizări şi corespondenţe, încearcă să se înscrie în organicitatea literaturii 
teritoriale, căutându-şi în acelaşi timp mărcile diferenţiatoare. Şi asta în condiţiile în care ei 
înşişi lucrează cu ideea existenţei unei literaturi unice şi indivizibile, în care nu sunt încă 
integraţi. Aproape fără excepţie, scriitorii extra-teritoriali îşi exprimă regretul, 
nemulţumirea, reproşul de a nu fi incluşi încă în corpul literaturii-mamă.  

Prin urmare, cred că soluţia practică pentru a ieşi din acest impas (un impas cu 
conotaţii narcisiste şi autoflagelatorii) nu constă în a vorbi în continuare, patetic, dramatic 
şi neconsolat, de o literatură unică şi indivizibilă (şi de a ignora tot ceea ce nu intră în 
modelul teoretic propus), ci de a vorbi despre microliteraturi. Iar la întrebarea câte literaturi 
române, maghiare, germane există am putea vorbi mai pragmatic despre literatura română 
din Moldova, din Serbia etc., încercând nu să căutăm dovezile unei sincronizări care nu fac 
decât să alimenteze sentimentul eşecului, al nemulţumirii şi frustrării şi tot felul de 
complexe (de superioritate şi, deopotrivă, de inferioritate), ci să identificăm propriile istorii, 
în contexte proprii.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Graniţe, ficţiuni istorice şi literare. Studiu asupra reprezentărilor identitare în Sud-Estul Europei 
 

87 

Altfel, totul se raportează la istoria literaturii din patria mamă (chiar dacă, pentru 
perioade foarte mari, contactele au fost ca şi inexistente), şi ceea ce rezultă e un soi de 
ficţiuni reacţionare. Şi dacă, după 1989, literatura din spaţiile extra-teritoriale poate să se 
lipească celei teritoriale prin fenomene proprii de viaţă literară, din acel moment abia 
putem vorbi de sincronizări ori, mai mult, de o singură literatură. Se va ajunge, astfel, la o 
dispariţie a microliteraturilor?  

În fapt, de la supoziţia că ar putea exista mai multe literaturi, care-l şi înspăimânta, 
porneşte unul dintre scriitorii originari, deci şi emblematici, din Basarabia, Alexie Mateevici, 
care conchidea la modul absolut: „N-avem două limbi şi două literaturi, ci numai una, aceeaşi 
cu cea de peste Prut” [apud Cimpoi, 2002: 5]. O singură limbă, da; dar o singură literatură? 
Ce se întâmplă cu literaturile germană şi maghiară din România? Sunt ele încorporate 
literaturii maghiare sau germane din Ungaria şi din Germania? Mai degrabă nu. Pe de altă 
parte, a le trata ca literaturi de sine stătătoare provoacă reacţii negative. De fapt, nu avem de-a 
face cu literaturi, ci cu microliteraturi, a căror identitate este tocmai una de cumpănă.  

Prin urmare, deşi Pascale Casanova pledează pentru o Republică Mondială a 
Literelor, aici, în Est, funcţionează ideea unei literaturi globale structurate pe principii 
naţionale. Se vorbeşte încă despre o „literatură globală maghiară” sau o „literatură globală 
română”, ca şi cum segmentele, momentan disparate, ar putea să devină (re-devină), aşa 
cum susţine Deleuze, totalizabile [Deleuze, Guattari, 2013: 296]. O astfel de literatură ar 
trebui să unească segmentele (cu aceeaşi identitate etnică şi lingvistică) în jurul unui Centru 
aflat în altă parte. Or, despre o astfel de situaţie imposibilă, utopică, îşi propune să discute 
studiul de faţă, propunând, într-un spaţiu de concurenţă a frontierelor – culturale, politice 
etc. – care nu se suprapun, nu consecinţa unei instabilităţi, ci a unui echilibru. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE: 
 

Almăjan, Slavco, 2007. Rigoarea şi fascinaţia extremelor, Panciova, Editura Libertatea. 
Augé, M., 1995. Non-places: Introduction to the antropology of supermodernity, Londra & New York, Verso. 
Casanova, Pascale, 2007. Republica Mondială a Literelor, Traducere din limba franceză de Cristina Bîzu, 

Bucureşti, Editura Curtea Veche.  
Călinescu, G., 1982. Istoria literaturii de la origini pînă în prezent, Bucureşti, Editura Minerva. 
Cârdu, Petru, 2013. Despre literatură, poezie şi condiţia poetului, în „Secolul 21”, nr. 7-12. 
Cimpoi, Mihai, 2002. O istorie deschisă a literaturii române din Basarabia, Ediţia a III-a revăzută şi 

adăugită, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române. 
Ciobanu 2014: Mircea V. Ciobanu, Deziluzille necesare, Chişinău, Editura Arc, 2014. 
Deleuze, Gilles, Guattari, Félix, 2007. Kafka. Pentru o literatură minoră, Traducere din limba franceză şi 

postfaţă de Bogdan Ghiu, Editura Art.  
Deleuze, Gilles, Guattari, Félix, 2013. Mii de platouri, Traducere din limba franceză de Bogdan Ghiu, 

Editura Art. 
Diaconu, Mircea A., 1999. Mişcarea Iconar. Literatură şi politică în Bucovina anilor '30, Iaşi, Editura Timpul. 
Diaconu, Mircea A., 2014. „Truth and knowledge in postmodernism”, în „Procedia – Social and 

Behavioural Sciences”, p. 137, 165-169. 
Diaconu, Mircea A., 2018. „Reading Microliterature: Langage, Ethnicity, Polyteritoriality”, în Mircea 

Martin, Christian Moraru, Andrei Terian (editori), Romanian Literature as World Literature, 
Bloomsbury, p. 135-156. 

Gábor, Vida, 1999. „Naţionalitatea ţi-o împarţi cu daimonul tău”, în „Vatra”, 8, p. 5.  
Hostiuc, Ştefan, 2005. Scriitori români din Nordul Bucovinei, Bucureşti, Editura Institutului Cultural Român. 
van Meurs, Wilhelmus Petrus, 1996. Chestiunea Basarabiei în istoriografia comunistă, Chişinău, Editura Arc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

88 

Negură, Petru, 2014. Nici eroi, nici trădători. Scriitorii moldoveni în epoca stalinistă, Chişinău, Editura Cartier. 
Olaru, Marian, Purici, Ştefan, 1996. „Bucovinism şi homo bucovinensis. Consideraţii preliminare”, în 

„Analele Bucovinei”, an III, nr. 1, p. 5-11. 
Simuţ, Ion, 2005. „Există o critică regională?”, în „România Literară”, nr. 27. 
Szonda, Szabolcs, 2008. Literatura maghiară din România. Aspecte cronologice şi noţiuni de bază, Bukarest-

Sepsiszentgyörgy, RHT Kiadó. 
Terian, Andrei, 2013. Critica de export. Teorii, contexte, ideologii, Bucureşti, Editura Muzeul Literaturii 

Române. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:45:53 UTC)
BDD-A28545 © 2018 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

