
97 

STILISTICĂ. POETICĂ 

„SĂRUTUL SFÂNT” 
ÎN POEZIA LUI TRAIAN DORZ 

FLORINA-MARIA BĂCILĂ 
Universitatea de Vest din Timișoara 

Cuvinte-cheie: sărut, lexicologie, semantică, stilistică, poezie mistico-religioasă 
 
În dicționarele explicative ale limbii române, definiția 

substantivului sărut face referire explicită la faptul că el înseamnă 
„atingerea cu buzele a buzelor, a obrazului, a mâinii etc. cuiva, în 
semn de afecțiune, de respect, de umilință etc.” – deci, „un prag al 
intimității pe care cele mai multe forme ale «salutului» îl exclud”1 –, 
și că reprezintă, la origine, un derivat regresiv (postverbal) din 
familia lexicală a lui a săruta. Dincolo de maniera în care îl definesc 
lucrările lexicografice, sărutul ilustrează însă o varietate largă de 
sentimente, implicând o anumită dedicare reciprocă legată de 
intimitate: simbol al înțelegerii, al reverenței și al supunerii, al 
venerării, al mulțumirii, al recunoștinței și al afecțiunii, al 
mângâierii, al emoției și al unificării, el rămâne, în primul rând, cea 
mai cunoscută expresie (vizuală) a dragostei, în toate ipostazele sale. 

În creaţia lirică a lui Traian Dorz2, străbătută de puternice 
accente scripturistice, dar şi de un pronunţat filon mistic, sărutul – 
privit mai ales ca semn al profundei (și plenarei) comuniuni reale a 
sufletului cu Dumnezeu, ca atingere personală, spiritualizată, 
modelatoare, a Celui (de) Neatins, integrată în ceea ce presupune 
                      
1 G. I. Tohăneanu, „Viața lumii” cuvintelor. Vechi și nou din latină, Timișoara, 
Editura Augusta, 1998, p. 272. 
2 Pentru o privire de ansamblu asupra operei acestui poet român, vezi lucrarea 
noastră Dorziana – o (re)construcție a textului prin limbaj, Timișoara, Editura 
Excelsior Art, 2016. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



98 

starea extatică, episod memorabil al bucuriei de natură sacră sau al 
iubirii harice (tainice ori expansive) – constituie elementul central al 
poemelor (realizate în chip magistral) inspirate din alegoria graţioasă 
a cărţii biblice intitulate Cântarea Cântărilor și consacrate acestui 
act întemeietor de închinare, acestui gest apoteotic al împărtăşirii, 
dătător de sens şi de viaţă nouă, parte a unei relații speciale a 
dragostei unificatoare şi izbăvitoare. Într-o atare „cheie” de lectură se 
cuvin a fi abordate versurile al căror mesaj mizează pe semnificațiile 
aparte ale substantivului sărut; altfel, „spiritul profan rămâne doar la 
suprafața înțelegerii lucrurilor. Un astfel de spirit rămâne doar în 
pridvorul lăcașului de sfințenie în care se află ascunsă taina iubirii, a 
marii iubiri între Dumnezeu și om, dintre creație și Creatorul ei.”3. 

* 
„Iubirea sfântă dorește mereu semnul ei sfânt.”4 – scrie Traian 

Dorz într-un volum de cugetări. Ca atare, ea năzuiește spre 
reunificarea în spirit, direct condiţionată de intervenţia Divinităţii în 
existența noastră efemeră pe acest pământ, unde lucrurile cunosc o 
anumită ciclicitate, cu pendularea între bine şi rău, între ascensiune şi 
prăbuşire, între izbândă şi eşec, cu încrederea neclintită în biruinţa 
Adevărului: „Doamne, când vrei Tu – cum trece / lunga iarnă într-un 
ceas / şi pustiul cum sfârşeşte / într-un fericit popas, / şi-ntristarea 
înnoptării, / într-un răsărit plăcut, / şi-ndelunga despărţire, / într-un 
scump şi sfânt sărut!...” (CNoi 179, Doamne, când vrei Tu...)5. 
Dragostea – simțământ sacru – accede mai cu seamă spre 
redobândirea comuniunii primordiale cu Cel ce ne-a creat, prin 
urmarea Lui în dedicare constantă și prin respectarea preceptelor 
Sale general-valabile: „M-am dus, – dar ţi-am lăsat Cuvântul, / să-L 

                      
3 Dumitru Abrudan, Cărțile didactico-poetice, ediția a II-a, Sibiu, Editura 
Andreiana, 2006, p. 157-158. 
4 Traian Dorz, Alergarea stăruitoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007, p. 
216. 
5 Spre a nu îngreuna parcurgerea trimiterilor, am optat, în lucrarea de faţă, pentru 
notarea, în text, a referirilor (cu abrevieri) la volumele (aparţinându-i lui Traian 
Dorz) din care au fost selectate secvenţele ilustrative, alături de numărul paginii / 
paginilor la care se află fragmentul respectiv şi de titlul poeziei. Toate evidenţierile 
din versurile citate ne aparţin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



99 

ai în locul Meu, plecând, / ca-n orice clipă, sărutându-L, / să-L simţi 
pe inimă arzând. // [...] // De ce te temi când ai iubirea / cu tine-
ntreagă-n locul Meu / şi te-a sfinţit neprihănirea / sărutului lui 
Dumnezeu?” (CNoi 192-193, M-am dus...; de remarcat, în ultimele 
două versuri citate, structura expresivă cu caracter cvasiredundant, 
realizată prin asocierea unui verb și a unui substantiv provenit din 
infinitivul lung, aparținând aceleiași sfere semantice, cu rol în 
construcția mesajului poetic, mizând pe ideea de implicare a 
sacralității în acest gest confidențial). Ca atare, lumina / iluminarea 
taborică, numită, în poezia dorziană, „starea de Sus” (CNoi 184, O, 
ia-ne cu Tine), vine să desăvârșească sacralitatea acestei atmosfere 
de extaz, de comuniune încărcată de armonie și făuritoare de noi 
orizonturi: „Acolo, Iisuse Puternic şi Drag, / pe Casa de Aur aşază-ne 
steag, / Taborului nostru înfăşură-i zări, / purtându-i iubirea pe mii de 
cântări. // Sămânţa divină sfinţeşte-o-n sărut / şi pune-o-n pământul 
prin flăcări trecut, / şi creşte-o-n cântare şi leagăn-o-n plâns, / spre 
rodul de aur cu Soarele strâns.” (CNoi 184, O, ia-ne cu Tine). 
Transfigurarea nu se poate produce însă decât prin reconsiderarea (și 
reordonarea) aspirațiilor oricărei ființe umane, prin întoarcerea la 
dragostea lui Dumnezeu, singura în stare să o reabiliteze, să-i ofere 
din nou demnitatea și fericirea pierdută în urma săvârșirii păcatului, 
să o reîntregească, să o reorienteze spre cele nepieritoare, repunând-o 
în dimensiunea sacralității – ca oglindă a chipului Său – și, implicit, 
în cea a nemuririi: „O, drag Iisus, sărutul Tău, / când m-am întors la 
Tine, / cum mi-a luat tot ce-a fost rău / şi mi-a dat tot ce-i bine! // 
Cum mi-a luat ce-a fost urât / întreaga depărtare / şi-atâta har mi-a 
dat, încât / mi-e cerul numai soare. // Cum mi-a luat orice dorinţi / ce 
mă-ntinau odată / şi-mi dă plăcerea celor sfinţi / de zarea cea curată. 
// Cum mi-a luat lumescul gând / al urmelor străine / şi-mi pune cerul 
tot cântând / în inimă la mine. // Cum şterge-al ochilor amiaz’ / de 
umbrele-ntristate / şi face-atâta soare az’, / să-mi umple toate-toate. // 
Ce dulce taină sfântă sînt6 / acestea toate-n Tine; / o, drag Iisus, – 

                      
6 În textele poeziilor lui Traian Dorz publicate, la noi, în ultimii ani, întâlnim 
frecvent forma sunt (în conformitate cu norma actuală de flexiune a verbului a fi), 
deşi se pare că întotdeauna poetul şi-a manifestat, explicit sau indirect, preferinţa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



100 

sărutu-Ţi sfânt / nu-l dezlipi de mine!” (CBir 42-43, O, drag 
Iisus...). 

În sens biblic, omul este chemat să atingă perfecțiunea în și prin 
iubire (mai ales că ea este un substitut pentru numele lui Dumnezeu): 
dragostea de ordinul suprafirescului copleșește obișnuitul rațiunii, 
trece de judecata minții ori de barierele simțirii umane, „vrea să 
înainteze acolo unde înțelegerea rămâne afară”7, spre a „întâlni” 
dragostea noastră, spre a face loc comuniunii celei mai adânci din 
câte există. Ea este dar dumnezeiesc și îndumnezeitor, menit să 
învăluie inima – altarul în care sălășluiește Hristos, necesar a fi 
complet deschis lucrării Lui –, să reconstituie ființa în și prin El, 
ajungându-se astfel, prin iluminare și purificare interioară, la dorita 
unire mistică lipsită de orice limitări: „Noi doi, Iisus! – ce dulce-i / 
când pot grăi aşa / şi faţa mea se nalţă / încet spre Faţa Ta, / şi 
braţele-mi se nalţă / spre Crucea Ta, tăcut, / şi gura mea se nalţă / 
spre sfântul Tău sărut.” (CBir 205, Noi doi, Iisus). Tocmai de aceea 
sărutul sfințitor, semn al Prezenței divine constante, rămâne un 
obiectiv major în starea de vorbă cu Creatorul: „Cu fiorul rugăciunii / 
să-mi alungi atunci mâhnirea, / cu spălarea-mpărtăşirii / fă-mi iar 
chipul strălucit, / cu sărutul mă sfinţeşte, / mă-nveşmântă cu iubirea 
/ şi mă fă din nou, Iisuse, / oaspetele Tău iubit.” (CUrm 166, Orișicât 
mi-ar fi curate). 

Este interesant de semnalat că, în unele poezii, substantivul în 
discuție apare integrat în grupuri nominale ce conțin determinări 
atributive redate prin adjective sinonime sau din același câmp 
semantic, actualizând semnificații unitare legate de sfera 
                      
pentru sînt – formă verbală întrebuinţată în toate volumele sale tipărite la edituri din 
străinătate înainte de 1989 şi realizate exclusiv pe baza manuscriselor originale –, 
motiv pentru care a şi aşezat-o, de nenumărate ori, în rime, mai ales că era vorba 
despre respectarea unei norme literare a epocii respective. De aceea, deşi poate crea 
impresia de inconsecvenţă, inclusiv unii dintre editorii volumelor din care am citat 
secvențele lirice au optat pentru forma sînt atunci când aceasta apare la final de vers 
– soluţie pe care, de altfel, am adoptat-o şi noi în lucrarea de faţă ori de câte ori s-au 
ivit asemenea situaţii. 
7 Jan van Ruusbroec, Podoaba nunţii spirituale sau Întâlnirea interioară cu Cristos. 
Traducere din olandeza veche de Emil Iorga, Bucureşti, Editura Humanitas, 1995, p. 
116. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



101 

transcendenței, a sacrului, a nemuririi, a absolutului ceresc: „Pentru 
Tine, pentru Tine, drag Iisus, / câte vii şi holde-am pus, / cu belşug, 
cu belşug şi jos, şi sus, / numai dragoste-au adus; / din oricare strop 
de jar / creşte-o lacrimă de Har / şi din ori, şi din orice plâns trecut / 
creşte-un dor, creşte-un dor şi-un sfânt sărut.” (CE 102, Numai Tu 
rămâi); „Pe orice slovă scumpă / a Sfântului Cuvânt, / Iisuse, – eu 
prin lacrimi / văd Chipul Tău cel Sfânt / şi-n mută adorare / 
îngenunchez supus, / strâng Cartea Ta la suflet / şi Ţi-l sărut, Iisus! // 
Pe orice strop din ochii / iubirii lăcrimând / văd Chipul Tău cel Unic, 
/ Iisuse – luminând / şi-mpărtăşit din Taina / Fiorului Divin, / sărut 
lumina sfântă / din lacrimi – şi mă-nchin! // Pe orice şoaptă dulce / a 
sfintei rugăciuni / văd Chipul Tău, Iisuse, / din raze şi cununi / – şi, 
strămutat în ceruri, / spre soare proşternut, / Îţi pun pe fiecare / un 
îngeresc sărut!” (CNoi 93-94, Pe orice slovă scumpă); „Iar buzele 
să-mi afli ca-ntr-un sărut ceresc, / spunându-Ţi fără seamăn: 
«Iisuse, Te iubesc!» / şi ochii să mi-i afli scăldaţi în plânsul drag / cu 
care Te aşteaptă de ani şi ani în prag.” (CViit 129, În Clipa 
Întâlnirii); „Peste ceasul meu uşor / vei fi Tu, numai fior, / vei fi Tu, 
ceresc sărut, / cum nicicând nu Te-am ştiut, / iar în cerul meu 
deschis / vei fi-aievea, nu un vis, / când la Harul cel ascuns / voi 
cunoaşte c-am ajuns... / Tu, Iisus, drag Iisus, / şi la harul cel ascuns / 
voi cunoaşte c-am ajuns!...” (CÎnv 29, Peste ceasul meu amar; în 
text, grupul nominal evidențiat și plasat între virgule are rol apozitiv, 
substituind numele lui Hristos); „Să-mi iau clipa cea de aur / pentru 
veşnicul sărut, / – strălucire, înfăşoar-o / dulce, unic şi tăcut!” 
(CUrm 7, Să-mi iau harfa cea de aur). Faptul își demonstrează 
validitatea inclusiv în relație cu sentimentul unic al iubirii de 
Dumnezeu: „Din dragostea de Tine, Doamne, / aş vrea să mor de 
fericit / atunci când cel din urmă cântec / mi l-aş sfârşi desăvârşit! / 
... Cum Ţi-aş simţi apoi pe buze / dulceaţa ultimului dor / prelinsă 
veşnic sub sărutul / dumnezeiescului fior!” (CBir 85, Din dragostea 
de Tine); „Cum mi-am zdrobit iubirea cum alta-n lume nu-i, / fă-n 
urma ei tot drumul, plângând amar, să-l sui / şi sărutându-i urma 
rănită de-al meu spin, / s-ajung să simt odată că i s-a-nchis deplin. // 
Când iarăşi plâng, Iisuse, adânc şi-nsingurat, / adaugă-mi plânsu-
acesta la preţu-ndurerat, / să-mi ştiu odată vina plătită pe deplin, / ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



102 

iar să-mi dea iubirea sărutul ei divin.” (CCnț 69, Când iarăși plâng). 
Iubirea dublată de provocările majore ori de sacrificiile inerente 
parcursului ascensional sacralizează și condiționează cunoașterea lui 
Hristos tot mai îndeaproape, certifică unificarea cu El: „Dragoste şi 
lacrimi ne-am avut trecutul, / dragostea cu lacrimi ne-a sfinţit 
sărutul, / dragostea cu lacrimi ni-e şi azi trăirea, / ele ne sunt jertfa – 
ele răsplătirea!” (CNoi 164, Dragoste și lacrimi); „Când ne-ai trimis, 
Iubire, / în lume, oarecând, / pe fruntea noastră albă / ne-ai sărutat 
plângând. // Copii eram, Iubire, / dar inima s-a strâns: / – de ce 
sărutul oare / e-mpreunat cu plâns? // De-atunci, cu drag, sărutul / 
atâţia ni l-au dat, / dar au plătit cu lacrimi / oricâţi ne-au sărutat. // 
Ne-a sărutat Lumina / şi-a lăcrimat apoi, / sărutul Rugăciunii / e 
numai plâns în noi. // Ne-a sărutat Cântarea / şi s-a făcut suspin, / aşa 
şi Adevărul / şi-a plâns şi el străin... // ... Ci numai tu, Iubire, / nu 
pleci – şi nu te frângi, / te rogi cu noi şi suferi, / şi ne săruţi, şi 
plângi!...” (CBir 10-11, Când ne-ai trimis; de reținut utilizarea 
majusculelor la anumite concepte-cheie, în jurul cărora gravitează 
alcătuirea versurilor și mesajul lor); „Înţelepciune, sfânt trimis / al 
Dragostei Divine, / ce lume nouă mi-ai deschis / când te-ai unit cu 
mine! // Cu ce necunoscut fior / mi-ai sărutat credinţa, / când cerul 
tău cu niciun nor / mi-a-mbrăţişat fiinţa! // [...] // Când ţi-ai lipit 
sărutul sfânt / de fruntea mea uscată, / ce tainic şi ceresc avânt / m-
a-ntinerit deodată.” (CBir 16, Înțelepciune, sfânt trimis). Astfel își 
„destăinuie” simțirile de această natură îndrăgostitul de Cer, 
reflectându-le în gesturi și manifestări speciale, mărturisindu-și 
dorurile și visurile, avânturile și limitele, îndrăznelile și durerile 
(redate metaforic) în apogeul trăirilor alături de Cel Iubit – Mirele 
Hristos, la Care se cuvine să ne întoarcem permanent și Care ne 
așteaptă spre a ne reconstrui cu adevărat ființa și viața, spre a ne 
reclădi, cu infinită dragoste și răbdare, sensul existențial, în pofida 
căderilor noastre: „E ceru-n sărbătoare când înc-un păcătos / ascultă 
și-mplinește dorința lui Hristos / și-ntoarce de la felul și drumul lui 
pierdut, / și Tatăl îl sfințește cu dulcele-I sărut...” (EP 10, E ceru-n 
sărbătoare). Faptul este conştientizat îndeosebi în ceasurile de căinţă 
ale eului liric, în îndemnurile adresate celorlalți în stil paremiologic 
sau în exclamaţiile ori în interogaţiile cu caracter meditativ, ce vin să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



103 

ilustreze insistent anularea oricărei posibilităţi de a intra la nuntă a 
celor surprinși a fi fost infideli Creatorului, supuşi atracțiilor şi 
uşurătăţii lumii, lipsiţi de o certă schimbare lăuntrică: „O, legământul 
unic / cu lacrimi înălţat, / ce dulce-a fost ’naintea / căderii în păcat, / 
ce ’nalt a fost cuprinsul / sfinţitului sărut / – şi cum l-a frânt căderea 
/ păcatului făcut!” (CCnț 18, O, cerul fără margini); „Ce sân ceresc 
te-ar fi primit, / dacă-ntorceai odată, / cu ce sărut te-ar fi sfințit / 
Preafericitul Tată, / dar cât de-adânc te-ai despărțit / de Casa 
minunată / unde-ai fi fost sărbătorit / cu-o nuntă necurmată...” (EP 
18, Ce loc frumos). 

Sărutul restaurează ființa, restabilește și sacralizează 
comuniunea cu Dumnezeirea, în cadrul comunității sau în mod 
personal, individual – aici și în starea de beatitudine, de mister 
extatic a veșniciei, a vieții eterne împreună cu Hristos, lipsită de 
fireștile granițe spațio-temporale: „Ne-apropiem, sfinţiţi, sărutul / 
Aceleiaşi Împărtăşiri, / dând tot prezentul şi trecutul / Făgăduitei 
Fericiri, / minunăţiile Frumseţii / i le cuprindem tot mai plin / şi-n 
Miezul Sâmburelui Vieţii / vom deveni un fir divin.” (CVeșn 59, 
Mereu mai Sus); „O, Sfânt Fior, ce neştiută / e încă taina ce-o dorim / 
din Clipa de uimire mută, / spre care, tremurând, privim, / când peste 
lacrimi strălucite, / purtând sărut dumnezeiesc, / ne vom simţi 
nemărginite / fiinţele cereşti cum cresc!...” (CBir 79, O, Sfânt Izvor, 
ce nalt); „Doamne, vindecă-mi curata / dragoste de primăvară / şi 
sărutu-mpărtăşirii / din cea mai curată seară, / şi înlăcrimarea dulce / 
a atâtor legăminte... / – de pe toate şterge-mi, Doamne, / o aducere 
aminte...” (CCnț 104, Vindecă-mi sufletul). Implicit, nunta spirituală 
presupune, evident, apartenenţa şi dependenţa de Mirele Iisus, ca 
vocaţie a dăruirii nemijlocite în relaţia cu Cel Căruia fiinţa I se 
încredințează fără nicio rezervă, chiar din momentul memorabil al 
deciziei de a-L urma şi până la pragul „Eternei nemaidespărţiri” 
(CÎnv 190, Îndepărtata mea iubire). Sufletul-mireasă, însetat de 
cunoașterea Lui în întregime, copleșit de frumusețea dumnezeiască 
fără hotar, mereu nouă și minunată, se deschide sensibil înspre El, 
pregătindu-se pentru a-I permite apropierea nemărginită, pătrunderea 
în intimitate și pentru a simți în chip familiar prezența Cuvântului 
înăuntrul său, spre a și-L face îmbrăcăminte sfântă. „Mireasa a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



104 

devenit vasul ales pentru căldura și lumina iubirii de Dumnezeu 
[subl. aut.], urcând în podul albastru al spiritului, spre solare 
deschideri...”8: „Ce cununie strălucită / a fost a mea, Iisuse drag, / pe 
nicio casă aurită / n-a fost ’nălţat mai dulce steag, / pe nicio frunte 
luminoasă / n-a fost un mai divin sărut / şi nimănui n-ai dat, ca mie, 
/ ce dar mai scump Ţi s-a părut... // [...] // Ce cor ceresc şi ce cântare, 
/ prin şapte ceruri răsunând, / cântau când sfânta sărutare / mi-ai dat-
o binecuvântând / şi când cereştile inele / mi le-ai schimbat cu mâna 
Ta... / – O, nunta veşniciei mele, / să nu te pot în veci uita!” (CCnț 
47-48, Ce cununie strălucită). În definitiv, am fost creați pentru a 
rămâne într-o alipire strânsă de El, pentru contemplație și atingere 
sacră, analogia dintre relațiile interumane și comuniunea divinului cu 
omenescul trecând drept una absolut naturală: „Prima treaptă a unirii 
dintre sufletul uman și Hristos se realizează prin găsirea celui iubit, 
prin întâlnirea cu el și mai ales printr-o consacrare totală față de cel 
iubit într-o îmbrățișare sau un sărut divin [...]. Pe treapta extazului 
sau a desfătării depline, unit cu Dumnezeu, sufletul uman simte că se 
depășește pe sine, uită de sine, urcă pe culmile fericirii, bucurându-se 
în mod deplin de viața celui iubit. [...] Nunta duhovnicească, ca 
treaptă culminantă a extazului mistic, reprezintă unirea deplină, 
identificarea totală cu celălalt. Această stare e numită nuntă mistică, 
pentru că unirea dintre mire și mireasă e deplină și eternă. [...] În 
toate aceste trepte, iubirea dintre mire și mireasă e articulată pe focul 
iubirii divine. Această iubire înflăcărează, topește, unește și 
identifică la maxim [sic!] cele două persoane care se iubesc într-o 
mistuire totală.”9. 

Sacralitatea sărutului ceresc este, de asemenea, o componentă a 
rugăciunii pentru cei dragi: „Binecuvântează-l, Duhule Preasfânt, / 
ocroteşte-l toată viaţa pe pământ, / iar în cer primeşte-l cu sărut 
divin / şi cununa vieţii dă-i pe veci. Amin!” (CM 191, 

                      
8 Melania Daniela Bădic, Cântarea Cântărilor – o lectură hermeneutică a unui 
poem revelat, Deva, Editura Emia, 2004, p. 302.  
9 Cornel Toma, Postfață la Zorica Lațcu-Teodosia, Poezii, ediția a doua. Cuvânt-
înainte de Teofil Părăian. Ediție îngrijită și postfață de Cornel Toma, București, 
Editura Sophia, 2008, p. 273-274.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



105 

Binecuvântează-l, Doamne!), un semn al întoarcerii la determinarea 
primordială pe calea urcușului sufletesc, al comuniunii (în iubire) 
dintre eul liric și comunitatea în mijlocul căreia vestește Cuvântul: 
„Să sfârşim frumos trecutul / în întâiul legământ, / tuturor vă dau 
sărutul / şi vă cer sărutul sfânt.” (CVeșn 219, Iată cea din urmă 
stare), un imperativ spre vindecarea suferințelor de orice fel: 
„Întoarce-ţi pururi faţa / spre lacrimi, – să le vezi, / şi-ntoarce-o spre 
durere, / s-o mângâi şi s-o crezi, / şi-ntoarce-o cu blândeţe / spre 
orice chin tăcut / şi pune pe-orice cruce / un sfânt şi cald sărut.” (CE 
65-66, Întoarce-ți pururi fața), un gest emblematic al prețuirii și al 
respectului datorat strămoșilor sau înfăptuirilor mărețe ale 
înaintașilor noștri: „Nemuritoarele comori / ni-s mărturia vie / a celor 
ce nemuritori / s-au dus în Veșnicie. // Orice troiță / și izvor, / și 
piatră, / și cărare / ni-s semne ce ne spun / de-a lor / vieți 
nemuritoare. // [...] // Veniți să dăm un sfânt / sărut / acestor semne 
sfinte, / să nu lăsăm acest Trecut / pe veci / să se-nmorminte!” (LNS 
83-84, Nemuritoarele comori). 

În strânsă legătură cu cele discutate și cu utilizarea unor 
adjective din același câmp semantic în vecinătatea substantivului 
sărut, sunt de reținut și versurile dedicate ideii de sărut al Cerului, 
metaforă încărcată de un sentiment profund și aproape indescriptibil 
al unirii cu Divinitatea, perceput la intensitate maximă: „... Gândiţi-
vă la rugăciunea / cea mai înaltă pe pământ, / la clipa când auzul 
gustă / cel mai dorit şi drag cuvânt, / la slava cea mai fericită / a celei 
mai cereşti iubiri, / la cea mai caldă-nvăluire / a îngereştilor priviri, / 
la cel mai plin de frumuseţe, / de dor şi de curaj avânt, / la clipa ce-o 
trăieşte duhul / credinţei în extazul sfânt, / la negrăita-nfiorare / din 
sfântul Cerului sărut, / când Dumnezeu se face una / cu gândul care 
L-a cerut...” (CCm 133, Cum aș putea?) –, al răsplătirii strălucite a 
dragostei jertfitoare: „Slăvită fii, Iubirea / luminii, Care-ai pus / pe 
toate strălucirea / sărutului de Sus!” (CNem 15, Slăvită fii, Lumină); 
„Tu mi-ai răsplătit, Iisuse, / sufletul însângerat / cu sărutul unui 
veşnic / cer curat.” (CUrm 97, Tu m-ai învățat, Iisuse), într-o 
atmosferă de mister extatic, de comuniune tainică: „Coboară-Te, 
Iubire, străinului stingher / şi-i luminează taina sărutului din Cer.” 
(CNem 72, Coboară-Te, Lumină). Nu în ultimul rând, trebuie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



106 

semnalată imaginea plastică a întrupării lui Hristos din Fecioara 
Maria, arhetip al purității, cu aluzie la candoarea și gingășia specială 
a celei alese să-L nască pe Mântuitorul lumii: „Minune și Taină e 
Sfânta-Ntrupare, / când Cel-Fără-Margini Se strânge-ntr-o zare / și 
Soarele Veșnic Se strânge-ntr-o rază, / și Cerul sărutul pe-un Crin 
și-l așază.” (MT 25, Minune și Taină). 

* 
În concluzie, semnificațiile substantivului sărut – trimițând la un 

gest bine-cunoscut, mijloc nonverbal de exprimare a iubirii – 
conturează, în creația lirică de maturitate a lui Traian Dorz, traiectul 
special al unui „proiect liric impresionant”10 și al unui spirit 
unificator al dragostei, al credinței, al jertfei, mistuit de iubirea 
pentru Dumnezeu, de dorința de a-L mărturisi celorlalți (și) în 
această manieră. Ca atare, autorul așază, în ritmuri sau în rime 
variate, sensuri adânci cu încărcătură dogmatică, de înaltă ținută 
teologică, subsumate sentimentului iubirii (perceput la intensitate 
maximă), în integralitatea ei, ca expresie supremă a creației, ca trăire 
directă și intensă, a unirii depline și definitive cu El, până la acea 
unio mystica – punctul contopirii în tot și în toate. 

Gest magistral al tandreții, îndelung râvnit și așteptat, învestit cu 
însușirea de a alina dorul ce tânjește cu ardoare după Cel Iubit, într-o 
căutare continuă și fără odihnă, de a tămădui suferințele inerente firii 
omenești, preschimbându-le într-o stare idealizată de beatitudine 
paradisiacă, sărutul rămâne, în viziunea autorului, sinonim cu 
pătrunderea suavă a lui Hristos (perceptibilă doar cu simțurile care 
transgresează firescul) în dimensiunea lăuntrică a ființei noastre. În 
imnurile dedicate dragostei unice, integrate într-o operă care propune 
un univers liric uimitor, marcat, fără îndoială, de revelația divină, 
spiritualizarea conceptului de iubire, care copleșește și modelează 
ființa aflată în diverse ipostaze ale unei permanente căutări, implică – 
dincolo de nostalgia paradisului pierdut și regăsit, de (re)descope-
rirea Împărăției Cerești dinăuntrul nostru – sfințenie, puritate, 
apropiere, îmbrățișare, încântare, extaz, dor împlinit prin sărut, ca 
semn tainic și unic al atingerii sacre apoteotice care deschide accesul 
                      
10 Virgil Nistru Țigănuș, Lumină lină. Discursul religios metaforic în poezia 
română, Galați, Editura Alma, 2001, p. 254. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



107 

spre eternitate, spre desăvârșire ființială. Valențele stilistice ale 
termenului în discuție se actualizează în sintagme nominale 
construite frecvent în ascendență, prin acumulări succesive (adesea 
cu ajutorul determinărilor atributive), într-un crescendo emblematic 
pentru o serie de secvențe generatoare de poeticitate, consacrate ideii 
de înălțare către esența sacralității, de ascensiune spre bucuria 
nepieritoare a doritei întâlniri cu Dumnezeu, de cunoaștere, de 
revelație și regenerare interioară, de prezență vie a Lui în ansamblul 
existenței umane. E o poezie iluminată inclusiv la nivelul tipului de 
scriitură, al limbajului de o frumusețe unică, unde se remarcă o 
anume predilecție pentru hiperbole, redundanțe, forme de superlativ 
ori metafore cu accente semantice inedite, preferându-se „logosul 
întemeietor de sens soteriologic, purtător de Divinitate”11 – parte din 
crezul autorului. 

Metafora-arhetip a sărutului este transpusă în simboluri variate 
ce configurează finețea tactilului dematerializat, decorporalizat, a 
alipirii suprafirești, miracolul unificării, beatitudinea marcată decisiv 
de pecetea sacrului – condensate într-un veritabil „jurnal” al unei 
descoperiri esențiale: realitatea unică și purificatoare a dragostei prin 
care Dumnezeu și ființa umană sunt legați organic. E o iubire tainică 
și, totodată, exaltată, etalată, „comunicată”, mărturisită, argumentată, 
exteriorizată prin cuvânt și prin gest, într-o construcție poetică a 
simțirii sublimate. Lexicul dorzian conturează, în acest univers 
poetic, o restituire mereu nouă a imaginii întregului originar, prin 
recursul la termeni-reper, cu o puternică încărcătură semantică, spre 
a exprima ardoarea pe care o simte ființa față de (re)unificarea cu El, 
ca principiu metafizic al existenței. 

Pe lângă asocierea unor atari reprezentări și reflecții, se poate 
observa însă că „imagistica poetică exprimă o emoție care transcende 
simpla afirmare a ei.”12. În consecință, adevărata înțelegere a 
sensurilor unei opere așezate sub nimbul sacralității, cu o alcătuire ce 
                      
11 Daniela Varvara, Mituri și simboluri biblice în poezia românească neomodernistă, 
București, Editura Eikon, 2016, p. 127 și p. 329. 
12 Leland Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III (editori), Dicţionar de 
imagini şi simboluri biblice, Oradea, Casa Cărţii, 2011, p. 153, s.v. Cântarea-
cântărilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



108 

denotă un indubitabil simț artistic, solicită cunoașterea temeinică a 
spiritualității, în sensul înălțător al sacrului, care și-a găsit expresia 
veridică în versurile Cântărilor Nemuritoare – dialoguri ale ființei cu 
Dumnezeu, articulate într-un discurs liric ce trebuie perceput nu 
numai cu rațiunea (sau, eventual, abordat cu instrumentele analitice 
concrete), ci și cu sufletul, cu emoția în durată. Tocmai din acest 
motiv se cuvine a fi reținut că, în concepția lui Traian Dorz, iubirea 
nu e doar o stare, un sentiment, o virtute, ci, mai mult decât atât, un 
principiu al (re)nașterii universului, e sinonimă cu Creatorul Însuși. 
De aceea, orice comentariu amplu privitor la mesajul poeziilor, de o 
intimitate de-a dreptul surprinzătoare, ar putea părea adesea 
inoportun sau, în orice caz, aproape imposibil de realizat cu precizie 
în numeroase situații; „căci este vorba de o lucrare divină, origine și 
sursă a tuturor darurilor și harurilor, ultimă formă de mijlocire între 
Dumnezeu și făptură. Iar deasupra acestei atingeri, în ființa tăcută a 
spiritului, plutește o Claritate de nepătruns: este înalta Trinitate din 
care provine acea atingere. Acolo trăiește și domnește Dumnezeu în 
spirit și spiritul în Dumnezeu.”13. 

 
 

Surse: 
CBir = DORZ, Traian, Cântarea Biruinţei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
CCm = DORZ, Traian, Cântarea Cântărilor mele, Sibiu, Editura „Oastea 

Domnului”, 2007. 
CCnţ = DORZ, Traian, Cântările Căinţei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CE = DORZ, Traian, Cântările Eterne, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CÎnv = DORZ, Traian, Cântarea Învierii, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 
CM = DORZ, Traian, Cântă-mi, mamă, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 1998. 
CNem = DORZ, Traian, Cântări Nemuritoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CNoi = DORZ, Traian, Cântări Noi, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
CUrm = DORZ, Traian, Cântările din Urmă, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CVeşn = DORZ, Traian, Cântarea Veşniciei, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 

2007. 
CViit = DORZ, Traian, Cântarea Viitoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2008. 
DORZ, Traian, Alergarea stăruitoare, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2007. 

                      
13 Jan van Ruusbroec, op. cit., p. 114. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



109 

EP = DORZ, Traian, Eternele poeme, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2010. 
LNS = DORZ, Traian, Locurile noastre sfinte, ediţia a II-a, Sibiu, Editura „Oastea 

Domnului”, 2010. 
MT = DORZ, Traian, Minune şi Taină. Imne, colinde, cântece şi plângeri cu Maica 

Domnului, Sibiu, Editura „Oastea Domnului”, 2006. 
 
 

Bibliografie 
 
ABRUDAN, Dumitru, Cărțile didactico-poetice, ediția a II-a, Sibiu, Editura 

Andreiana, 2006. 
BĂCILĂ, Florina-Maria, Dorziana – o (re)construcție a textului prin limbaj, 

Timișoara, Editura Excelsior Art, 2016. 
BĂDIC, Melania Daniela, Cântarea Cântărilor – o lectură hermeneutică a unui 

poem revelat, Deva, Editura Emia, 2004. 
RYKEN, Leland, WILHOIT, James C., LONGMAN III, Tremper (editori), 

Dicţionar de imagini şi simboluri biblice, Oradea, Casa Cărţii, 2011. 
TOHĂNEANU, G. I., „Viața lumii” cuvintelor. Vechi și nou din latină, Timișoara, 

Editura Augusta, 1998. 
TOMA, Cornel, Postfață la Zorica Lațcu-Teodosia, Poezii, ediția a doua. Cuvânt-

înainte de Teofil Părăian. Ediție îngrijită și postfață de Cornel Toma, 
București, Editura Sophia, 2008, p. 257-278. 

ȚIGĂNUȘ, Virgil Nistru, Lumină lină. Discursul religios metaforic în poezia 
română, Galați, Editura Alma, 2001. 

VAN RUUSBROEC, Jan, Podoaba nunţii spirituale sau Întâlnirea interioară cu 
Cristos. Traducere din olandeza veche de Emil Iorga, Bucureşti, Editura 
Humanitas, 1995. 

VARVARA, Daniela, Mituri și simboluri biblice în poezia românească 
neomodernistă, București, Editura Eikon, 2016. 
 
 

THE HOLY KISS IN THE POETRY OF TRAIAN DORZ 
Abstract 

 
Key-words: kiss, Lexicology, Semantics, Stylistics, mystical-religious poetry 
 
The current paper’s objective is to take into consideration some of the several 

meanings that the regressive derivate sărut has in the work of a contemporary 
Romanian writer: Traian Dorz. Author of thousands poems of mystical style and of 
numerous volumes of memoires and religious meditations, he is one of the writers 
that showed a continuous interest for the symbols with biblical echoes revealed from 
the canonical text of the book Cântarea Cântărilor, enhancing their values in an 
original artistic vision, according to his own way of perceiving the message. Thus, in 
a series of poems dedicated to the feeling of missing Divinity (and Eternity) – a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora



110 

fundamental principle of existence –, to the unique communication with God of the 
restless soul in search of immortality, sărutul – the kiss (symbolic word and, at the 
same time, reflection of a supernatural intimacy generated by a complex feeling) 
implies several avatars of the soul, linked to the sacralised touch of the Untouchable 
One, through which the eternal union (in biblical terms) between Jesus and the 
human being becomes possible. Beyond the simple illustration of such semantic 
perspectives, which contribute to the making of the textual frame, the meanings of 
the noun sărut highlight the profound emotions of the lyrical voice, always to be 
found deeply looking and ascending through the means of mystical 
acknowledgement – fact which is highlighted in selected fragments from some 
representative works for his poetical belief. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:45 UTC)
BDD-A28402 © 2017 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

