
 

 

271 

 

 

Splendorile teologiei, ştiinţei şi 

incertitudinile cunoaşterii 

 

Ioan PINTEA 
 
 

N. Steinhardt had a continuous preoccupation with regard to the relation between theology 

and science. He had two major qualities: the curiosity of the scientist and the special faith 

of a converted Jew. We‟re dealing here with an excellent mediator between these two fi 

elds. What Steinhardt tells us through his mediation between science and theology helps us 

better understand the world that was given to us. He establishes a dialogue between 

different areas, apparently divergent, that have different lengths and types of development, 

but which offer surprising results when seen as teleological ways to knowledge and faith. 

The world of science is actually and rightfully a part of God‟s world. Theologians and 

Scientists say this more and more often. N. Steinhardt is, from this perspective, an 

illustrious forerunner and an example that‟s worth being followed. The essays of N. 

Steinhardt are extremely generous with regard to the dialogue between theology and 

science. When you don‟t expect at all or when you expect less, a reference to a chemical 

formula, to a theory from physics or mathematics emerges. N. Steinhardt is interested in all 

that can support, from a scientifi c perspective, the faith in God. 

 

Keywords: science, faith, uncertainty, creation, marvel, light, cosmology, the ninth sky 

 
N. Steinhardt a avut o preocupare statornică în ceea ce priveşte relaţia dintre 

teologie şi ştiinţă. A fost înzestrat cu două atribute majore: curiozitatea omului de 

ştiinţă şi credinţa specială a evreului convertit. Despre curiozitate mărturiseşte 
Alexandru Paleologu: „N. Steinhardt mă dă literalmente gata cu nemaipomenita lui 
capacitate de informaţie. Ştie tot, e la curent cu tot: microfizică, cibernetică, 
biologie, psihanaliză, muzică dodecafonică, artă abstractă, artă concretă, noul 
roman…‖ (1983: 60). Despre credinţă mărturisesc cărţile sale. Valeriu Cristea l-a 
numit pur şi simplu „fizician şi astronom (fascinat de găurile negre din univers)‖ 

(1992: 47). Majoritatea eseurilor pe care le-a scris în domeniul teologic, Jurnalul 
fericirii, Cuvinte de credinţă, dovedesc o aplecare aparte pentru ştiinţă. Chiar şi în 
eseurile cu temă strict literară a subliniat de nenumărate ori virtuţile şi servituţile 
ştiinţei, măsurînd, asamblînd şi justificînd însă totul din perspectivă teologică. Nu 
întîmplător acelaşi Alexandru Paleologu, i-a spus la un moment dat: „Te-ai făcut 
teolog, tu toate le gîndeşti teologic‖. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

272 

 

Ceea ce ne comunică N. Steinhardt prin intermediul medierii ştiinţă-teologie ne 
ajută să înţelegem mult mai bine lumea care ni s-a dat. Pune în dialog zone diferite, 
aparent străine, care au dezvoltări şi întinderi diferite, dar care, înţelese ca 
teleologii de cunoaştere şi credinţă, oferă rezultate surprinzătoare. Lumea ştiinţei 
face parte, de fapt şi de drept, din lumea lui Dumnezeu. O spun din ce în ce mai des 
chiar teologii şi chiar oamenii de ştiinţă. N. Steinhardt este, în acest sens, un 

precursor ilustru şi un exemplu de urmat. Părintele profesor Ioan Chirilă, într-un 
articol-preambul publicat în revista „Verso‖, scrie că „am atins faza formulării 
metanoice a limitărilor noastre şi am învăţat să ascultăm‖ (2008: VII). E un semn 
bun. Limitările, limitele te fac să fii smerit. Prin urmare, avem dreptul la dialog, la 
a fi lucizi şi la a înţelege că există în ambele părţi surplusuri de întrebări şi 
răspunsuri. 

Universul în care trăim, ne mişcăm şi murim şi despre care ştiinţa modernă 
vorbeşte doct şi argumentat e plin, de fapt, de incertitudini. N. Steinhardt găseşte 
termenul incertitudine drept cheie, şperaclu pentru pătrunderea dincolo de lumea 
văzută, dincolo de ceea ce pipăim sau atingem. George Ardeleanu subliniază că 
acest concept de incertitudine, folosit de N. Steinhardt, marchează „un protest faţă 
de orice tendinţă spre dogmatism‖ (2010: 24). Paradoxal, în interpretarea teologică 

pe care eseistul o aplică absenţei şi necunoscutului, acest principiu al incertitudinii 
luminează şi scoate din ascundere, cum ar spune Heidegger, atît nebuloasele şi 
neînţelesurile lumii de aici, cît şi ale lumii sperate, nădăjduite, de dincolo. 
Incertitudinile ştiinţei, în viziunea lui Steinhardt, fac posibile certitudinile credinţei. 

 
Marile adevăruri absolute (…) nu le putem şti din cauza experienţei Michelson-

Morley: sîntem înlăuntrul sistemului, nu putem nici face constatări absolute, nici 

avea certitudini. Ce putem avea? Doar intuiţii, bănuieli, credinţe. 

Putem doar crede, cînd e vorba de lucruri serioase (Steinhardt, 2008a: 208). 

 
Iată, prin urmare, cînd vine vorba de credinţă, un argument – aducerea în 

discuţie a unei experienţe de tip ştiinţific – care indică drept rezolvare puterea 

credinţei. 
Pentru a fi concret şi exact în acest sens, N. Steinhardt evidenţiază majoritatea 

experienţelor din lumea ştiinţei care denotă incertitudinea. În primul rînd 
experienţa Michelson-Morley, apoi toate celelalte: principiul incertitudinii al lui 
Werner Heisenberg, teoria relativităţii şi a relativităţii generalizate, pluralitatea 
planurilor de conştiinţă, geometriile neeuclidiene. „Nu există dovezi absolute. […] 

Axiomele nu pot fi demonstrate; legile fizicii n-au decît un caracter statistic şi 
probabilist‖ (Steinhardt, 2008a: 464). 

Relativitatea devine, ca şi incertitudinea, un laitmotiv. N. Steinhardt comentează 
polemic şi se îndoieşte de perenitatea şi gloria descoperirilor ştiinţifice; e 
nemulţumit că mereu căutăm dovezi şi că nu acceptăm credinţa aşa cum este: risc, 
pariu, aventură, act gratuit. „Toate argumentele filosofice, istorice ori ştiinţifice sînt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

273 

 

supuse relativităţii acestor discipline mereu schimbătoare. Ptolemeu l-a înlocuit pe 
Aristarh din Samos; Copernic pe Ptolemeu; Einstein pe Copernic. În aşteptarea 
zilei cînd, probabil, tahionii ori alt fenomen încă neobservat ori alte calcule vor 
pune în discuţie teoria relativităţii.‖ (Steinhardt, 2008b: 217) 

Prin urmare, teoriile ştiinţifice oricît ar fi de celebre, rămîn teorii deschise. Ceea 
ce rămîne etern ţine doar de Dumnezeu şi de iconomia Lui. 

În concluzie, singura certitudine o dă credinţa. Ştiinţa are limite, graniţe.  
Şi ce este credinţa, după N. Steinhardt? E nici mai mult, nici mai puţin decît 

depăşirea incertitudinii, relativităţii şi probabilităţii. Chiar asta spune: „Aceasta e 
credinţa: depăşirea punctului critic al dialecticii‖ (2008a: 361). Şi adaugă: „Există 
în dialectica simultanelor credinţă-necredinţă un punct critic pe care, rugîndu-ne 
mai departe, îl depăşim. Prin faptul că mă rog, deşi mă îndoiesc, deşi prin urmare 

nu cred în mod absolut, cred! […] Depăşirea aceasta (stăruinţa în rugăciune cu 
toate că mă aflu în stare de incertitudine) presupune un act de curaj. Ca în teorema 
lui R. Thom, sînt pe vîrful neutru şi catastrofic, la egală distanţă între credinţă şi 
necredinţă. Dacă merg mai departe, dacă mă rog, dacă nu mi-e frică să cred 
înseamnă că risc, pariez, mă avînt, sar în gol, optez – îndrăznesc. Exact ca în regula 
statornicită de însuşi Domnul: îndrăzniţi!‖ (2008a: 361-362). 

N. Steinhardt nu propune o credinţă edulcorată, fără suferinţă, lipsită de cruce. 
Dimpotrivă. Exemplele pe care le dă sînt luate din tot ceea ce e mai terifiant, mai 
negru în cuprinsul Evangheliilor. Cînd vine vorba de credinţă, crucea e pe primul 
loc. Ca în fenomenologia şi teologia lui Jean-Luc Marion (2000: 117-118), ca în 
mărturisirile cutremurătoare din Costul uceniciei de Dietrich Bonhoeffer (2009: 83-
90). Nu spune în Jurnalul fericirii: „Devoţiunea mea particulară e Crucea‖ (2008a: 

563) sau „Crucea doar e pe veci?‖ (2008a: 610).  
Cu ajutorul Crucii şi a suferinţei, incertitudinea este transferată din zonele 

jucăuşe ale ştiinţei direct în interiorul stabil al credinţei. Scopul? Devenirea, 
transfigurarea, metanoia. Şi nu o devenire oarecare. E pur şi simplu temei, 
fundament, bază. „Incertitudinea este legea fundamentală a civilizaţiei occidentale 
– şi îi e semn zodiacal; e şi condiţia de bază a creştinismului. Dar ei i se alătură – 

„nedovedită‖ pe plan omenesc, ştiinţific – acele convingeri care sînt mai tari ca 
teoremele, ca stînca. […] Îndemnat de ele, voi şti mereu ce să fac, prin ele pot 
oricînd restabili rupta legătură cu Dumnezeu, şi bucuria; pe deasupra abisului, 
postul emiţător şi postul de recepţie pot intra instantaneu în comunicare‖ (2008a: 
174). 

De remarcat că, pentru a-şi susţine argumentaţia în privinţa creştinismului, a 

călugăriei şi a stării de incertitudine, nu-l citează numai pe Heisenberg, ci şi pe 
părintele stareţ Roman. Rostirile esenţiale nu aparţin numai celor mari, ele sînt de 
găsit de cele mai multe ori şi în meditaţiile celor mici. Avem astfel formulată o 
teologie a incertitudinii, la care răspunsul bun îl dau numai credinţa, curajul şi 
răbdarea. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

274 

 

Creştinismul e riscul absolut, iar viaţa de călugăr e riscul dus la paroxism. Nu ţi se 

oferă nicio certitudine. Nimic. Numai primejdii, numai riscuri. Nici certitudinea că 

vei muri măcar acolo, la mănăstire. Că vei rezista. (…) Şi nici – culmea – că ai 

ales calea mîntuirii. S-ar putea ca după atîtea nevoinţe şi mizerii să nu te 

mîntuieşti. (…) 

Numai şi numai incertitudini (Steinhardt, 2008a: 493). 

 
Prin intermediul incertitudinii, ce are ca atribut de bază smerenia – fără de care 

ştiinţa, spune André Frossard, „n-ar descoperi niciodată ceva‖ (1992: 47) –, N. 
Steinhardt deschide, în cazul de faţă, absolut toate uşile cunoaşterii. 

Credinţa devine mai importantă decît orice şi ea singură cunoaşte articulaţiile 
complicate din acest univers creat de Dumnezeu. Credinţa sporită de smerenie, 

curaj şi rugăciune. 
N. Steinhardt îşi bazează credinţa pe cuvîntul Scripturii, pe incertitudinile 

asumate de ştiinţă, pe „incertitudinile‖ pe care ţi le dă credinţa experiată 
(convertirea lui, cazul lui sînt pilduitoare!), dar şi pe conexiunile pozitive ce se 
nasc inefabil în dialogul dintre ştiinţă şi credinţă. 

Dă o mare importanţă ciberneticii, care susţine prezenţa Marelui Programator. 

„Cibernetica este suprema dovadă raţional-ştiinţifică a creaţiei, noţiunea universală 
de programare nu mai îngăduie nicio îndoială cu privire la existenţa Creatorului‖ 
(Frossard, 1992: 290). Întăreşte, prin trimiterile pe care la face la modelul 
cibernetic, concluzia la care au ajuns în trecut René de Chateaubriand şi în prezent 
Owen Gingerich, despre proiectul lui Dumnezeu. E important de subliniat că şi 
Chateaubriand, şi Gingerich, pentru a defini planul divin al creaţiei, folosesc 

aceeaşi expresie: proiectul lui Dumnezeu. Ca şi N. Steinhardt, Gingerich este 
preocupat de Big Bang, apreciind reglajul fin de care s-a folosit Creatorul la 
declanşarea actului de creaţie. Iată ce afirmă acesta în cartea Universul lui 
Dumnezeu: „...mulţi [dintre astronomi – n.n.] au fost încîntaţi de similitudinea 
cuvintelor din Facerea 1, «Să fie lumină!», cu ipoteticul Big Bang în care 
universul a început cu o explozie puternică de fotoni energetici. Nu doar această 

încăpere sau Pămîntul sau sistemul solar, ci întregul univers vizibil era concentrat 
într-un punct dens de energie pură. Şi apoi a urmat explozia. […] Cu siguranţă, un 
Creator binefăcător a lucrat la producerea universului potrivit pentru viaţa 
inteligentă!‖ (Gingerich, 2010: 62, 64). 

Într-un studiu intitulat Ştiinţa şi căutarea sensului. Întîlnirea dintre cunoaşterea 
cea mai recentă şi intuiţiile milenare un cercetător al zilelor noastre, l-am numit pe 

Jean Staune, defineşte în mod exemplar aceste idei generoase pe care N. Steinhardt 
le foloseşte ca pe nişte tehnici şi mecanisme novatoare în derularea demersului său 
eseistic teologic şi literar: „Nu, nu este absurd a gîndi că universul a fost creat 
pentru derularea unui vast proiect. Da, este posibil ca emergenţa unei conştiinţe 
capabile de a înţelege universul, de a aprecia frumuseţea sa şi de a-i cerceta sensul 
să fi fost aşteptată încă de la Big Bang. Da, putem crede că marile intuiţii pe care le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

275 

 

regăsim în spatele marilor tradiţii ale omului nu sînt iluzii şi că marile revelaţii 
vehiculate de către unele dintre acestea nu sînt de origine umană‖ (apud Nicolescu, 
Stavinschi eds., 2002: 212). 

Textul despre Hans Urs von Balthasar şi noţiunea de splendoare (Steinhardt, 
2012a: 102) reprezintă un psalm genial, în care se aduce laudă creaţiei lui 
Dumnezeu, dar în acelaşi timp e şi un discurs fascinant – cu argumente ştiinţifice şi 

teologice – despre frumuseţea cosmosului, a universului creat de Dumnezeu. Nu 
cunosc alt eseu, din literatură, ştiinţă sau teologie, care să vorbească perfect despre 
splendoarea lucrării divine. Steinhardt se referă, desigur, în primul rînd la sistemul 
de gîndire al lui Hans Urs von Balthasar, dar nu uită şi are mereu în vedere, 
citindu-l, să aplice teoria marelui teolog elveţian la universul dat, fizic şi teofanic 
deopotrivă. E un eseu derivat din filosofia lui von Balthasar, însă, deşi scurt, 

construit pe un amplasament teologic profund, are nenumărate arierplanuri 
ştiinţifice. E textul cel mai limpede despre dialogul complementar dintre ştiinţă şi 
teologie. Avem de-a face cu o relatare amplă, deşi, cum am spus, condensată ca 
întindere, despre noţiunea de frumuseţe integrală, despre puterea mîntuitoare a 
frumosului. Sînt pomeniţi: Newton, Leibniz, Teilhard de Chardin, Einstein, 
Doppler-Fizeau, dar şi Homer, Platon, presocraticii, Dante, Husserl, G.K. 

Chesterton, Holderlin, Goethe, Heidegger, Schiller, Dostoievski şi opera 
proustiană. Se aminteşte de fotoni, spirit cogitant, expansiunea universului, roiurile 
de galaxii, era cosmonauticii, a pulsarilor şi quasarilor, pulsaţiile universului. Totul 
este chemat să definească în mod absolut frumuseţea integratoare prin mijlocirea 
omenească a cuvîntului german Herrlichkeit, care, afirmă Steinhardt, „implică atît 
frumuseţea fără pereche, cît şi măreţia‖ (2012a: 105). Acest text dovedeşte, cum ar 

spune Keith Ward, că „Ştiinţa (ca şi Teologia, de altfel) sub forma ei cea mai 
înaltă, de căutare a adevărului şi a frumuseţii în universul fizic, este departe de a fi 
lipsită de valoare‖ (2010: 51). Senzaţia e de fericire. Toate s-au umplut de lumină. 

„A defini frumosul‖, scrie Steinhardt, „e lucru peste putinţă. […] Întocmai ca şi 
lui pi din trigonometrie, se cuvine a-i recunoaşte frumosului calitatea de noţiune 
nedefinibilă, nesesizabilă; caracter transcendental imaginar, cum au sfîrşit prin a-i 

atribui matematicienii contemporani. […] E un necuprins‖ (2012b: 163-164). 
Splendoarea, Herrlichkeit, corolarul frumuseţii inefabile, ca dat desăvîrşit, este 

dezvăluită doar ca lucrare a lui Dumnezeu. Ca în Psalmul 18: „Cerurile spun slava 
lui Dumnezeu şi facerea mîinilor Lui o vesteşte tăria‖ (2003: 43). 

Herrlichkeit, Splendoarea, subliniază Steinhardt, „exprimă momentele de 
supremă strălucire ale istoriei umane («veacurile de aur», iar aurul nu luminează şi 

el?) şi adîncurile cele mai ascunse ale materiei alcătuite din acele particule 
elementare a căror stare finală par a o constitui fotonii, purtătorii luminii, şi toate 
încercările de armonizare a totalităţii contradictoriilor libertăţi singulare‖ (2012a: 
104). 

Într-un text asemănător, intitulat Actualitatea şi inactualitatea 
impresionismului, face o analiză, cu accente ştiinţifice şi teologice de mare forţă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

276 

 

despre Lumină. Mai întîi, îi aşază însă pe impresionişti drept predecesori ai lui 
Einstein şi Proust. „Înainte de Einstein, impresioniştii au descoperit existenţa unui 
continuu spaţiu-timp, precedîndu-l pe Marcel Proust, au priceput că spaţiul e tot atît 
de vremelnic ca şi timpul. Au pictat ansambluri de molecule şi atomi, mişcarea 
browniană, forfota punctelor materiale şi curgerea nanosecundelor, au transmis 
privitorilor artei lor dubla senzaţie (melancolică şi fermecătoare) a ruperii realităţii 

de tainice componente‖ (2012a: 212). Deşi textul pare la prima vedere o cronică 
plastică, un text laic, de eseistică pur literară, el se descoperă în final ca fiind, de 
fapt, o omilie profund teologică despre Lumină. Pus faţă în faţă cu arta 
contemporană autorului – voit nocturnă, închisă, viscerală, supusă regimului de 
coşmar şi delir –, impresionismul devine dintr-odată creştin, mărturisitor al 
Luminii. 

 
…universul, poate, după cum s-a închegat din fotoni, pînă la urmă tot în fotoni se 

va desface, lumina inundînd întregul continuum relativist. Atunci, într-un fel sau 

altul, tot la lumină ajungem. De-ar pieri noţiunea de om şi orice integrator, de-ar 

supravieţui numai zburătăcitele particule materiale, lumina – după cîte aflăm – tot 

va dăinui şi, cine ştie, la sfîrşit, va domni necontestat. De unde ar rezulta o 

nebănuită actualitate a impresionismului şi o nesperată persistenţă a picturii care a 

proslăvit lumina, mereu biruitoare în orice stil, sub orice formă, în tainiţele oricărei 

viziuni, în virtualităţile întunericului însuşi, peste orice schimbări şi goluri, de sine 

stătătoare, singură generîndu-se, lumină din lumină (Steinhardt, 2012a: 216). 

 
Ca în Simbolul de credinţă niceo-constantinopolitan, Hristos este prezent în 

acest eseu în puterea pleromei Sale şi, mai ales, în deplinătatea discreţiei Sale 
dumnezeieşti. E un eseu care vorbeşte indirect despre Iisus Hristos ca „Lumină a 
Lumii‖ şi prezintă sfîrşitul istoriei întocmai ca în Apocalipsă. „Şi am văzut cer nou 
şi pămînt nou. Căci cerul cel dintîi şi pămîntul cel dintîi au trecut; şi marea nu mai 
este‖ (Apocalipsa 21,1). 

Aflat în închisoarea din Gherla, N. Steinhardt produce, pe baza unor referinţe 

ştiinţifice şi scripturistice adecvate, un referat de cosmologie, o teorie despre ce se 
întîmplă de la al treilea cer în sus; notează: „Îmi repet şi-mi sistematizez teoria 
celor nouă ceruri‖ (2008a: 285). Referatul e o schemă, o hartă, o scară despre 
dispunerea, locul şi spaţiul, aşezarea Dumnezeirii în Cer. A iconomiei, a rostului 
Sfintei Treimi. Modul în care e povestit (pentru că e şi o foarte frumoasă, 
încîntătoare şi de neuitat poveste despre Dumnezeu) ne aduce aminte de referatul 

biblic despre Creaţie. 
 

În primele trei ceruri domneşte şi lucrează Dumnezeu Creatorul, Atotfăcătorul şi 

Atotţiitorul. […] De la al treilea în sus, lucrurile se schimbă însă. Orice urmă de 

contabilitate dispare. Suim spre Hristos. Galaxiile şi eonii rămîn, cuminţi, în urmă. 

Începe greul urcuşului. Vămile se înteţesc. Pentru că trecem de la Creator la ideea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

277 

 

Treimii, la realitatea unei divinităţi nu numai atotputernică şi ordonatoare, ci şi 

mai ales bună, îngrijorată de soarta făpturilor; iubitoare de oameni pînă la jertfă, 

izbăvitoare şi consolatoare. […] Pe măsură ce urcăm scara cerurilor, priveliştile 

sînt mai neaşteptate. Printre constelaţii şi roiuri de galaxii, stele novae, pitice şi 

albe, uitînd de predici mînioase, volume de teologie şi argumente apologetice, 

depăşind izvoare veşnice de hidrogen – reglate de spiritul profesorului Hoyle –, 

lăsînd în urmă judecători, constructori, socotitori, profeţi, gravi filosofi şi geometri 

neeuclidieni. Sufletul urcă mereu mai sus, curăţindu-se, pînă la staţia terminus: 

locul de lumină şi verdeaţă, pajiştea înflorată, […] acolo unde răsună acordurile 

divertismentelor lui Mozart, […] acolo unde se află Dumnezeul cel adevărat, al 

pruncilor lăsaţi – în sfîrşit – să vină, oricît de bătrîni de ani sau de împovăraţi de 

grele amintiri, să vadă: pe Tatăl cu barba albă, la mijloc, pe Hristos purtător de 

stigmate şi cruce în dreapta, pe Duhul curăţitor şi alinător în stînga (2008a: 285, 

287-288). 

 
Avem a face cu o viziune extrem de bine articulată, complementară relatării 

Sfîntului Apostol Pavel (2 Corinteni 12, 2-4) şi interpretării Sfîntului Grigorie de 
Nyssa (1998: 127) despre al treilea cer, cu reverberaţii ştiinţifice şi teologice şi în 

corespondenţă, mi se pare mie, cu o viziune recentă, de data aceasta pur ştiinţifică, 
despre Cerul fericirii, Paradisul regăsit, Raiul mult rîvnit, conturată de Keith Ward: 
„Noul paradis nu se va afla la Ierusalim şi nici nu va fi o grădină plină de izvoare: 
va fi o realitate virtuală de cunoaştere pură şi fericire, localizată pe un nor 
intergalactic, mult deasupra Căii Lactee‖ (2010: 52). 

De menţionat în acest context şi „teologumena‖ lui André Frossard: „Cîteodată 

îmi place să cred că Dumnezeu, cu al său simţ al umorului, va face pentru cei 
rafinaţi un cer ca un magazin plin de obiecte pioase şi ei se vor desfăta acolo 
regăsindu-şi copilăria‖ (1992: 89). 

Mă întreb: de ce a vrut N. Steinhardt să ne pună în faţă acest tablou minunat, 
această feerie, în care observaţiile ştiinţei şi dogma teologiei să se întrepătrundă şi 
în care Dumnezeul filosofilor şi savanţilor să devină atît de uman şi atît de apropiat 

nouă? 
Răspunsul nu poate fi decît unul. Din credinţa şi convingerea că, în ciuda 

tuturor incertitudinilor şi probabilităţilor, Dumnezeu există şi este Viu. 
Eseistica lui N. Steinhardt, după cum am văzut, este extrem de generoasă cu 

privire la dialogul dintre teologie şi ştiinţă. Acolo unde nu te aştepţi sau te aştepţi 
mai puţin, apare referinţa, trimiterea la o formulă chimică, la o teorie din fizică sau 

matematică; în corpusul predicii apare dintr-odată, surprinzător şi imprevizibil, 
numele lui Einstein sau Niels Bohr. Pentru a înţelege vocaţia monahală, de pildă, 
textul, prevăzut cu un motto din Acatistul Domnului nostru Iisus Hristos, începe 
astfel: „Spre a încerca să o înţelegem şi să o lămurim este neapărat nevoie să 
efectuăm o scurtă incursiune în trei domenii ale ştiinţei: logica matematică 
(algebra), geometria şi fizica‖ (Steinhardt, 2008b: 87). Pe scurt, lumea monahală 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

278 

 

intră în comparaţie: A şi Non-A, geometrie euclidiană şi geometrie neeuclidiană, 
materie şi antimaterie, şi primeşte cea mai neaşteptată definiţie – mai precis, 
„definiţia cea mai exactă a monahismului‖. Monahismul e „lumea lui Non-A, a 
geometriei neeuclidiene şi antimateriei; […] lumea opusă celei obişnuite‖ 
(Steinhardt, 2008b: 88). 

Vorbind despre Lucian Blaga şi despre rostul luminii, spune că poetul a 

anticipat teorema lui Gödel – „că lumina, pe măsură ce biruie, adînceşte şi lărgeşte 
umbra din jurul ei‖ (Steinhardt, 2012b: 339). 

În una dintre predici, „Lumina lumii‖, nu uită să-i enumere şi să-i proclame „pe 
marii fizicieni, matematicieni şi astrofizicieni ai veacului nostru – dintre cei mai 
mari – care n-au şovăit să-şi mărturisească adeziunea la credinţa în Dumnezeu 
(Einstein, Schrödinger, Hoyle, de Broglie, Heisenberg, Plank…)‖ (Steinhardt, 

2012b: 269), iar cînd predică despre cosmos, nu uită să-l pomenească pe Ştefan 
Lupaşcu. 

Îi laudă pe iezuiţi pentru că, la rîndul lor, l-au susţinut şi l-au apărat pe Galilei, 
găsind temeiuri de credinţă şi atitudine în ceea ce priveşte preocupările lor pentru 
ştiinţele pozitive: matematici şi astronomie. 

N. Steinhardt este interesat – cu o acribie fenomenală – de tot ceea ce poate 

susţine din perspectiva ştiinţei credinţa în Dumnezeu. 
 

Eseistica lui Steinhardt propune această „luptă‖ prin intermediul unei formule 
viabile: teologie-literatură-ştiinţă, o triadă, de fapt, chemată să demonstreze că 
tainele lumii în care trăim pot fi totuşi descifrate, pot fi precizate, intimitatea cu 
misterul poate fi dezvăluită. 

 

 
Bibliografie 

Ardeleanu, George. 2010. Un european: N. Steinhardt, în N. Steinhardt, Între viaţă şi cărţi, 

Iași: Polirom 

Bonhoeffer, Dietrich. 2009. Costul uceniciei, traducere de Ligia Taloş, Cluj-Napoca: 

Peregrinul 

Chirilă, Ioan, Dia-logos-ul ființării, în  „Verso‖, Dosar știință și religie, anul 3, nr. 40-41, 1-

31 iulie, 2008, p. VII 

Cristea, Valeriu. 1992. A scrie, a citi, Cluj-Napoca: Dacia 

Frossard, André. 1992. Întrebări despre Dumnezeu, traducere de Irina Eliade, Bucureşti: 

Humanitas 

Gingerich, Owen. 2010. Universul lui Dumnezeu, traducere de Viorel Zaicu, Bucureşti: 

Curtea Veche 

Marion,  Jean-Luc. 2000. Crucea vizibilului. Tablou, televiziune, icoană – o privire 

fenomenologică, traducere şi postfaţă Mihail Neamţu, cuvînt înainte de Ioan I. Ică, jr., 

Sibiu: Deisis 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

279 

 

Nicolescu, Basarab, Magda Stavinschi (eds.). 2002. Ştiinţă şi religie, antagonism sau 

complementaritate?, Bucureşti: Eonul Dogmatic 

Paleologu, Alexandru. 1983. Alchimia existenţei, Bucureşti: Cartea Românească 

***. 2003. Psaltirea Proorocului şi Împăratului David, Iaşi: Editura Mitropoliei Moldovei 

şi Bucovinei 

Sfîntul Grigorie de Nyssa. 1998. Scrieri, vol. II, în PSB, traducere şi note de pr. prof. dr. 

Teodor Bodogae, Bucureşti: EIBMBOR 

Steinhardt, N. 2008a. Jurnalul fericirii, argument de P.S. Justin Hodea Sigheteanul, ediţie 

îngrijită, studiu indtroductiv, repere biobibliografice şi indice de Virgil Bulat, note de 

Virgil Bulat şi Virgil Ciomoş, cu „Un dosar al memoriei arestate‖ de George Ardeleanu, 

Mănăstirea Rohia, Iaşi: Polirom 

Steinhardt, N. (Monahul Nicolae Delarohia), 2008b. Dăruind vei dobândi. Cuvinte de 

credinţă, ediţie îngrijită, note, studiu introductiv şi referinţe critice de Ştefan Iloaie, 

repere biobibliografice de Virgil Bulat, indici de Macarie Motogna, Mănăstirea Rohia, 

Iaşi: Polirom 

Steinhardt, N.  2012a. Incertitudini literare, Iași: Polirom 

Steinhardt, N.  2012b. Monologul polifonic, Iași: Polirom 

Ward, Keith. 2010. Marile întrebări din ştiinţă şi religie, Bucureşti: Curtea Veche 

 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

280 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)
BDD-A28346 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

