Splendorile teologiei, stiintei si
incertitudinile cunoasterii

loan PINTEA

N. Steinhardt had a continuous preoccupation with regard to the relation between theology
and science. He had two major qualities: the curiosity of the scientist and the special faith
of a converted Jew. We're dealing here with an excellent mediator between these two fi
elds. What Steinhardt tells us through his mediation between science and theology helps us
better understand the world that was given to us. He establishes a dialogue between
different areas, apparently divergent, that have different lengths and types of development,
but which offer surprising results when seen as teleological ways to knowledge and faith.
The world of science is actually and rightfully a part of God’s world. Theologians and
Scientists say this more and more often. N. Steinhardt is, from this perspective, an
illustrious forerunner and an example that’s worth being followed. The essays of N.
Steinhardt are extremely generous with regard to the dialogue between theology and
science. When you don’t expect at all or when you expect less, a reference to a chemical
formula, to a theory from physics or mathematics emerges. N. Steinhardt is interested in all
that can support, from a scientifi ¢ perspective, the faith in God.

Keywords: science, faith, uncertainty, creation, marvel, light, cosmology, the ninth sky

N. Steinhardt a avut o preocupare statornica in ceea ce priveste relatia dintre
teologie si stiintd. A fost Inzestrat cu doua atribute majore: curiozitatea omului de
stiintd i credinta speciala a evreului convertit. Despre curiozitate marturiseste
Alexandru Paleologu: ,,N. Steinhardt ma da literalmente gata cu nemaipomenita lui
capacitate de informatie. Stie tot, ¢ la curent cu tot: microfizica, cibernetica,
biologie, psihanalizd, muzicd dodecafonica, artd abstractda, artd concreta, noul
roman...” (1983: 60). Despre credintad marturisesc cartile sale. Valeriu Cristea 1-a
numit pur si simplu ,,fizician si astronom (fascinat de gaurile negre din univers)”
(1992: 47). Majoritatea eseurilor pe care le-a scris in domeniul teologic, Jurnalul
fericirii, Cuvinte de credinta, dovedesc o aplecare aparte pentru stiinta. Chiar si in
eseurile cu tema strict literara a subliniat de nenumadrate ori virtutile si servitutile
stiintei, masurind, asamblind si justificind insa totul din perspectiva teologica. Nu
intimplator acelasi Alexandru Paleologu, i-a spus la un moment dat: ,, Te-ai facut
teolog, tu toate le gindesti teologic”.

271

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



Ceea ce ne comunica N. Steinhardt prin intermediul medierii stiinta-teologie ne
ajutd sa Intelegem mult mai bine lumea care ni s-a dat. Pune n dialog zone diferite,
aparent strdine, care au dezvoltari si Intinderi diferite, dar care, intelese ca
teleologii de cunoastere si credinta, ofera rezultate surprinzatoare. Lumea stiintei
face parte, de fapt si de drept, din lumea lui Dumnezeu. O spun din ce in ce mai des
chiar teologii si chiar oamenii de stiintd. N. Steinhardt este, in acest sens, un
precursor ilustru si un exemplu de urmat. Parintele profesor Ioan Chirila, intr-un
articol-preambul publicat in revista ,,Verso”, scrie ca ,,am atins faza formularii
metanoice a limitarilor noastre si am invatat sa ascultam” (2008: VII). E un semn
bun. Limitarile, limitele te fac sa fii smerit. Prin urmare, avem dreptul la dialog, la
a fi lucizi si la a intelege cd existd Tn ambele parti surplusuri de intrebari si
raspunsuri.

Universul in care trdim, ne miscam si murim si despre care stiinta moderna
vorbeste doct si argumentat e plin, de fapt, de incertitudini. N. Steinhardt gaseste
termenul incertitudine drept cheie, speraclu pentru patrunderea dincolo de lumea
vazuta, dincolo de ceea ce pipaim sau atingem. George Ardeleanu subliniaza ca
acest concept de incertitudine, folosit de N. Steinhardt, marcheaza ,,un protest fata
de orice tendinta spre dogmatism” (2010: 24). Paradoxal, in interpretarea teologica
pe care eseistul o aplicd absentei si necunoscutului, acest principiu al incertitudinii
lumineaza si scoate din ascundere, cum ar spune Heidegger, atit nebuloasele si
neintelesurile lumii de aici, cit si ale lumii sperate, naddjduite, de dincolo.
Incertitudinile stiintei, In viziunea lui Steinhardt, fac posibile certitudinile credintei.

Marile adevaruri absolute (...) nu le putem sti din cauza experientei Michelson-
Morley: sintem inlduntrul sistemului, nu putem nici face constatari absolute, nici
avea certitudini. Ce putem avea? Doar intuitii, banuieli, credinte.

Putem doar crede, cind e vorba de lucruri serioase (Steinhardt, 2008a: 208).

latd, prin urmare, cind vine vorba de credintd, un argument — aducerea in
discutie a unei experiente de tip stiintific — care indica drept rezolvare puterca
credintei.

Pentru a fi concret i exact in acest sens, N. Steinhardt evidentiaza majoritatea
experientelor din lumea stiintei care denoti incertitudinea. In primul rind
experienta Michelson-Morley, apoi toate celelalte: principiul incertitudinii al lui
Werner Heisenberg, teoria relativitatii si a relativitatii generalizate, pluralitatea
planurilor de constiintd, geometriile neeuclidiene. ,,Nu exista dovezi absolute. [...]
Axiomele nu pot fi demonstrate; legile fizicii n-au decit un caracter statistic si
probabilist” (Steinhardt, 2008a: 464).

Relativitatea devine, ca si incertitudinea, un laitmotiv. N. Steinhardt comenteaza
polemic si se indoieste de perenitatea si gloria descoperirilor stiintifice; e
nemultumit cd mereu cautam dovezi si cd nu acceptam credinta asa cum este: risc,
pariu, aventura, act gratuit. ,,Toate argumentele filosofice, istorice ori stiintifice sint

272

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



supuse relativitatii acestor discipline mereu schimbatoare. Ptolemeu 1-a inlocuit pe
Aristarh din Samos; Copernic pe Ptolemeu; Einstein pe Copernic. In asteptarea
zilei cind, probabil, tahionii ori alt fenomen incd neobservat ori alte calcule vor
pune 1n discutie teoria relativitatii.” (Steinhardt, 2008b: 217)

Prin urmare, teoriile stiintifice oricit ar fi de celebre, ramin teorii deschise. Ceea
ce ramine etern tine doar de Dumnezeu si de iconomia Lui.

In concluzie, singura certitudine o da credinta. Stiinta are limite, granite.

Si ce este credinta, dupa N. Steinhardt? E nici mai mult, nici mai putin decit
depasirea incertitudinii, relativitagii si probabilitatii. Chiar asta spune: ,,Aceasta e
credinta: depasirea punctului critic al dialecticii” (2008a: 361). Si adauga: ,,Exista
in dialectica simultanelor credinta-necredinta un punct critic pe care, rugindu-ne
mai departe, 1l depasim. Prin faptul cd ma rog, desi ma indoiesc, desi prin urmare
nu cred in mod absolut, cred! [...] Depasirea aceasta (staruinta in rugiciune cu
toate ca ma aflu in stare de incertitudine) presupune un act de curaj. Ca In teorema
lui R. Thom, sint pe virful neutru si catastrofic, la egald distanta intre credinta si
necredintd. Daca merg mai departe, dacd ma rog, daca nu mi-e fricd sa cred
inseamna ca risc, pariez, ma avint, sar in gol, optez — indraznesc. Exact ca in regula
statornicitd de insusi Domnul: indrazniti!” (2008a: 361-362).

N. Steinhardt nu propune o credintd edulcorata, fara suferinta, lipsita de cruce.
Dimpotriva. Exemplele pe care le da sint luate din tot ceea ce e mai terifiant, mai
negru in cuprinsul Evangheliilor. Cind vine vorba de credinta, crucea e pe primul
loc. Ca in fenomenologia si teologia lui Jean-Luc Marion (2000: 117-118), ca in
marturisirile cutremuritoare din Costul uceniciei de Dietrich Bonhoeffer (2009: 83-
90). Nu spune in Jurnalul fericirii: ,,Devotiunea mea particulara ¢ Crucea” (2008a:
563) sau ,,Crucea doar e pe veci?” (2008a: 610).

Cu ajutorul Crucii si a suferintei, incertitudinea este transferatd din zonele
jucause ale stiintei direct 1n interiorul stabil al credintei. Scopul? Devenirea,
transfigurarea, metanoia. Si nu o devenire oarecare. E pur si simplu temei,
fundament, baza. ,,Incertitudinea este legea fundamentala a civilizatiei occidentale
— si 1i e semn zodiacal; e si conditia de baza a crestinismului. Dar ei i se alatura —
,»hedoveditd” pe plan omenesc, stiintific — acele convingeri care sint mai tari ca
teoremele, ca stinca. [...] Indemnat de ele, voi sti mereu ce sa fac, prin ele pot
oricind restabili rupta legaturd cu Dumnezeu, si bucuria; pe deasupra abisului,
postul emitator si postul de receptie pot intra instantaneu in comunicare” (2008a:
174).

De remarcat ca, pentru a-si sustine argumentatia in privinta crestinismului, a
calugariei si a starii de incertitudine, nu-1 citeaza numai pe Heisenberg, ci si pe
parintele staret Roman. Rostirile esentiale nu apartin numai celor mari, ele sint de
gasit de cele mai multe ori si In meditatiile celor mici. Avem astfel formulata o
teologie a incertitudinii, la care raspunsul bun il dau numai credinta, curajul si
rabdarea.

273

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



Crestinismul e riscul absolut, iar viata de calugar e riscul dus la paroxism. Nu ti se
ofera nicio certitudine. Nimic. Numai primejdii, numai riscuri. Nici certitudinea ca
vei muri macar acolo, la manistire. Ca vei rezista. (...) Si nici — culmea — ca ai
ales calea mintuirii. S-ar putea ca dupa atitea nevointe §i mizerii si nu te
mintuiesti. (...)

Numai si numai incertitudini (Steinhardt, 2008a: 493).

Prin intermediul incertitudinii, ce are ca atribut de baza smerenia — fara de care
stiinta, spune André Frossard, ,,n-ar descoperi niciodata ceva” (1992: 47) —, N.
Steinhardt deschide, in cazul de fata, absolut toate usile cunoasterii.

Credinta devine mai importantd decit orice si ea singurda cunoaste articulatiile
complicate din acest univers creat de Dumnezeu. Credinta sporitd de smerenie,
curaj si rugaciune.

N. Steinhardt isi bazeaza credinta pe cuvintul Scripturii, pe incertitudinile
asumate de stiintd, pe ,incertitudinile” pe care ti le di credinta experiata
(convertirea lui, cazul lui sint pilduitoare!), dar si pe conexiunile pozitive ce se
nasc inefabil in dialogul dintre stiinta si credinta.

Da o mare importantd ciberneticii, care sustine prezenta Marelui Programator.
,Cibernetica este suprema dovada rational-stiintificd a creatiei, notiunea universala
de programare nu mai ingdduie nicio ndoiald cu privire la existenta Creatorului”
(Frossard, 1992: 290). Intireste, prin trimiterile pe care la face la modelul
cibernetic, concluzia la care au ajuns in trecut René de Chateaubriand si in prezent
Owen Gingerich, despre proiectul lui Dumnezeu. E important de subliniat ca si
Chateaubriand, si Gingerich, pentru a defini planul divin al creatiei, folosesc
aceeasi expresie: proiectul lui Dumnezeu. Ca si N. Steinhardt, Gingerich este
preocupat de Big Bang, apreciind reglajul fin de care s-a folosit Creatorul la
declansarea actului de creatie. Iatd ce afirmd acesta in cartea Universul lui
Dumnezeu: ,,...multi [dintre astronomi — n.n.] au fost incintati de similitudinea
cuvintelor din Facerea 1, «Sa fie lumina!», cu ipoteticul Big Bang in care
universul a inceput cu o explozie puternicd de fotoni energetici. Nu doar aceasta
incapere sau Pamintul sau sistemul solar, ci intregul univers vizibil era concentrat
intr-un punct dens de energie pura. Si apoi a urmat explozia. [...] Cu sigurantd, un
Creator binefacitor a lucrat la producerea universului potrivit pentru viata
inteligenta!” (Gingerich, 2010: 62, 64).

ntr-un studiu intitulat Stiinta si cdutarea sensului. Intilnirea dintre cunoasterea
cea mai recentd si intuitiile milenare un cercetator al zilelor noastre, 1-am numit pe
Jean Staune, defineste in mod exemplar aceste idei generoase pe care N. Steinhardt
le foloseste ca pe niste tehnici si mecanisme novatoare in derularea demersului sau
eseistic teologic si literar: ,,Nu, nu este absurd a gindi ca universul a fost creat
pentru derularea unui vast proiect. Da, este posibil ca emergenta unei constiinte
capabile de a intelege universul, de a aprecia frumusetea sa si de a-i cerceta sensul
sa fi fost asteptatd inca de la Big Bang. Da, putem crede ca marile intuitii pe care le

274

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



regasim in spatele marilor traditii ale omului nu sint iluzii si cd marile revelatii
vehiculate de catre unele dintre acestea nu sint de origine umana” (apud Nicolescu,
Stavinschi eds., 2002: 212).

Textul despre Hans Urs von Balthasar si notiunea de splendoare (Steinhardt,
2012a: 102) reprezinta un psalm genial, in care se aduce lauda creatiei lui
Dumnezeu, dar in acelasi timp e si un discurs fascinant — cu argumente stiingifice si
teologice — despre frumusetea cosmosului, a universului creat de Dumnezeu. Nu
cunosc alt eseu, din literatura, stiintd sau teologie, care sa vorbeasca perfect despre
splendoarea lucrarii divine. Steinhardt se refera, desigur, in primul rind la sistemul
de gindire al lui Hans Urs von Balthasar, dar nu uitd si are mereu in vedere,
citindu-1, sa aplice teoria marelui teolog elvetian la universul dat, fizic si teofanic
deopotrivd. E un eseu derivat din filosofia lui von Balthasar, insa, desi scurt,
construit pe un amplasament teologic profund, are nenumadrate arierplanuri
stiintifice. E textul cel mai limpede despre dialogul complementar dintre stiinta si
teologie. Avem de-a face cu o relatare ampla, desi, cum am spus, condensatd ca
intindere, despre notiunea de frumusete integrala, despre puterea mintuitoare a
frumosului. Sint pomeniti: Newton, Leibniz, Teilhard de Chardin, Einstein,
Doppler-Fizeau, dar si Homer, Platon, presocraticii, Dante, Husserl, G.K.
Chesterton, Holderlin, Goethe, Heidegger, Schiller, Dostoievski si opera
proustiand. Se aminteste de fotoni, spirit cogitant, expansiunea universului, roiurile
de galaxii, era cosmonauticii, a pulsarilor si quasarilor, pulsatiile universului. Totul
este chemat sd defineasca in mod absolut frumusetea integratoare prin mijlocirea
omeneasca a cuvintului german Herrlichkeit, care, afirmad Steinhardt, ,,implica atit
frumusetea fara pereche, cit si maretia” (2012a: 105). Acest text dovedeste, cum ar
spune Keith Ward, ca ,,Stiinta (ca si Teologia, de altfel) sub forma ei cea mai
inalta, de cautare a adevarului si a frumusetii in universul fizic, este departe de a fi
lipsita de valoare” (2010: 51). Senzatia e de fericire. Toate s-au umplut de lumina.

,»A defini frumosul”, scrie Steinhardt, ,,e lucru peste putinta. [...] Intocmai ca si
lui pi din trigonometrie, se cuvine a-i recunoaste frumosului calitatea de notiune
nedefinibila, nesesizabild; caracter transcendental imaginar, cum au sfirsit prin a-i
atribui matematicienii contemporani. [...] E un necuprins” (2012b: 163-164).

Splendoarea, Herrlichkeit, corolarul frumusetii inefabile, ca dat desavirsit, este
dezvaluita doar ca lucrare a lui Dumnezeu. Ca in Psalmul 18: ,,Cerurile spun slava
lui Dumnezeu si facerea miinilor Lui o vesteste taria” (2003: 43).

Herrlichkeit, Splendoarea, subliniazd Steinhardt, ,.exprimd momentele de
suprema stralucire ale istoriei umane («veacurile de aur, iar aurul nu lumineaza si
el?) si adincurile cele mai ascunse ale materiei alcdtuite din acele particule
elementare a caror stare finala par a o constitui fotonii, purtatorii luminii, si toate
incercdrile de armonizare a totalitatii contradictoriilor libertati singulare” (2012a:
104).

Intr-un  text asemdandtor, intitulat Actualitatea §i  inactualitatea
impresionismului, face o analiza, cu accente stiintifice si teologice de mare forta,

275

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



despre Lumind. Mai intli, 1i asazd insa pe impresionisti drept predecesori ai lui
Einstein si Proust. ,,Inainte de Einstein, impresionistii au descoperit existenta unui
continuu spatiu-timp, precedindu-1 pe Marcel Proust, au priceput ca spatiul e tot atit
de vremelnic ca si timpul. Au pictat ansambluri de molecule si atomi, migcarea
browniand, forfota punctelor materiale §i curgerea nanosecundelor, au transmis
privitorilor artei lor dubla senzatie (melancolica si fermecatoare) a ruperii realitatii
de tainice componente” (2012a: 212). Desi textul pare la prima vedere o cronica
plastica, un text laic, de eseistica pur literara, el se descopera in final ca fiind, de
fapt, o omilie profund teologica despre Lumina. Pus fatd in fatd cu arta
contemporand autorului — voit nocturna, inchisd, viscerald, supusa regimului de
cosmar si delir —, impresionismul devine dintr-odata crestin, marturisitor al
Luminii.

...universul, poate, dupa cum s-a Tnchegat din fotoni, pina la urma tot in fotoni se
va desface, lumina inundind Tntregul continuum relativist. Atunci, tntr-un fel sau
altul, tot la luminad ajungem. De-ar pieri notiunea de om si orice integrator, de-ar
supravietui numai zburatacitele particule materiale, lumina — dupa cite aflam — tot
va diinui si, cine stie, la sfirsit, va domni necontestat. De unde ar rezulta o
nebanuitd actualitate a impresionismului §i 0 nesperatd persistenta a picturii care a
proslavit lumina, mereu biruitoare 1n orice stil, sub orice forma, in tainitele oricarei
viziuni, in virtualitatile intunericului insusi, peste orice schimbari si goluri, de sine
statitoare, singurd generindu-se, lumina din lumina (Steinhardt, 2012a: 216).

Ca in Simbolul de credintd niceo-constantinopolitan, Hristos este prezent in
acest eseu In puterea pleromei Sale si, mai ales, in deplinatatea discretiei Sale
dumnezeiesti. E un eseu care vorbeste indirect despre lisus Hristos ca ,,Lumina a
Lumii” §i prezinta sfirsitul istoriei intocmai ca in Apocalipsa. ,,Si am vazut cer nou
si pamint nou. Cdci cerul cel dintfi si pamintul cel dintfi au trecut, si marea nu mai
este” (Apocalipsa 21,1).

Aflat in inchisoarea din Gherla, N. Steinhardt produce, pe baza unor referinte
stiintifice si scripturistice adecvate, un referat de cosmologie, o teorie despre ce se
intimpla de la al treilea cer in sus; noteaza: ,,imi repet si-mi sistematizez teoria
celor noud ceruri” (2008a: 285). Referatul e o schemd, o hartd, o scara despre
dispunerea, locul si spatiul, agezarea Dumnezeirii in Cer. A iconomiei, a rostului
Sfintei Treimi. Modul In care e povestit (pentru ca e si o foarte frumoasa,
incintatoare si de neuitat poveste despre Dumnezeu) ne aduce aminte de referatul
biblic despre Creatie.

in primele trei ceruri domneste si lucreaza Dumnezeu Creatorul, Atotfacitorul si
Atottiitorul. [...] De la al treilea in sus, lucrurile se schimba insa. Orice urma de
contabilitate dispare. Suim spre Hristos. Galaxiile si eonii ramin, cuminti, in urma.
incepe greul urcusului. Vamile se intetesc. Pentru ca trecem de la Creator la ideea

276

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



Treimii, la realitatea unei divinitati nu numai atotputernica i ordonatoare, ci si
mai ales buna, ingrijoratd de soarta fapturilor; iubitoare de oameni pina la jertfa,
izbavitoare si consolatoare. [...] Pe masura ce urcam scara cerurilor, privelistile
sint mai neasteptate. Printre constelatii si roiuri de galaxii, stele novae, pitice si
albe, uitind de predici minioase, volume de teologie si argumente apologetice,
depésind izvoare vesnice de hidrogen — reglate de spiritul profesorului Hoyle —,
lasind in urma judecatori, constructori, socotitori, profeti, gravi filosofi si geometri
neeuclidieni. Sufletul urcd mereu mai sus, curdtindu-se, pind la statia terminus:
locul de lumina si verdeata, pajistea infloratd, [...] acolo unde rdsund acordurile
divertismentelor Iui Mozart, [...] acolo unde se afla Dumnezeul cel adevarat, al
pruncilor lasati — Tn sfirsit — sd vina, oricit de batrini de ani sau de impovarati de
grele amintiri, sd vada: pe Tatal cu barba alba, la mijloc, pe Hristos purtator de
stigmate i cruce in dreapta, pe Duhul curatitor si alindtor in stinga (2008a: 285,
287-288).

Avem a face cu o viziune extrem de bine articulata, complementara relatarii
Sfintului Apostol Pavel (2 Corinteni 12, 2-4) si interpretarii Sfintului Grigorie de
Nyssa (1998: 127) despre al treilea cer, cu reverberatii stiintifice si teologice si in
corespondentd, mi se pare mie, cu o viziune recentd, de data aceasta pur stiintifica,
despre Cerul fericirii, Paradisul regasit, Raiul mult rivnit, conturatd de Keith Ward:
,»Noul paradis nu se va afla la lerusalim si nici nu va fi o gradina plinad de izvoare:
va fi o realitate virtuald de cunoastere purd si fericire, localizatd pe un nor
intergalactic, mult deasupra Caii Lactee” (2010: 52).

De mentionat in acest context si ,,teologumena” lui André Frossard: ,,Citeodata
imi place sa cred ca Dumnezeu, cu al sdau simt al umorului, va face pentru cei
rafinati un cer ca un magazin plin de obiecte pioase si ei se vor desfita acolo
regasindu-si copilaria” (1992: 89).

Ma intreb: de ce a vrut N. Steinhardt s ne puna in fata acest tablou minunat,
aceasta feerie, in care observatiile stiintei si dogma teologiei sa se Intrepatrunda si
in care Dumnezeul filosofilor si savantilor sa devina atit de uman si atit de apropiat
noua?

Raspunsul nu poate fi decit unul. Din credinta si convingerea cd, in ciuda
tuturor incertitudinilor si probabilitatilor, Dumnezeu exista si este Viu.

Eseistica lui N. Steinhardt, dupd cum am vazut, este extrem de generoasd cu
privire la dialogul dintre teologie si stiintd. Acolo unde nu te astepti sau te astepti
mai putin, apare referinta, trimiterea la o formula chimica, la o teorie din fizica sau
matematica; in corpusul predicii apare dintr-odatd, surprinzitor si imprevizibil,
numele lui Einstein sau Niels Bohr. Pentru a intelege vocatia monahala, de pilda,
textul, prevazut cu un motto din Acatistul Domnului nostru lisus Hristos, incepe
astfel: ,,Spre a incerca sd o Infelegem si sd o lamurim este neaparat nevoie sa
efectudm o scurtd incursiune in trei domenii ale stiintei: logica matematica
(algebra), geometria si fizica” (Steinhardt, 2008b: 87). Pe scurt, lumea monahala

277

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



intrd in comparatie: A si Non-A, geometrie euclidiana si geometrie neeuclidiana,
materie §i antimaterie, i primeste cea mai neasteptatd definitie — mai precis,
,,definitia cea mai exactd a monahismului”. Monahismul e ,lumea lui Non-A, a
geometriei neeuclidiene §i antimateriei; [...] lumea opusd celei obisnuite”
(Steinhardt, 2008b: 88).

Vorbind despre Lucian Blaga si despre rostul luminii, spune ca poetul a
anticipat teorema lui Godel — ,,ca lumina, pe masura ce biruie, adinceste si largeste
umbra din jurul ei” (Steinhardt, 2012b: 339).

in una dintre predici, ,,Lumina lumii”, nu uitd sa-i enumere §i sa-i proclame ,,pe
marii fizicieni, matematicieni si astrofizicieni ai veacului nostru — dintre cei mai
mari — care n-au soviit si-si marturiseascid adeziunea la credinta in Dumnezeu
(Einstein, Schrodinger, Hoyle, de Broglie, Heisenberg, Plank...)” (Steinhardt,
2012b: 269), iar cind predica despre cosmos, nu uita sa-l pomeneasca pe Stefan
Lupascu.

Ii lauda pe iezuiti pentru ca, la rindul lor, I-au sustinut si 1-au aparat pe Galilei,
gasind temeiuri de credinta si atitudine in ceea ce priveste preocupdrile lor pentru
stiintele pozitive: matematici si astronomie.

N. Steinhardt este interesat — cu o acribie fenomenald — de tot ceea ce poate
sustine din perspectiva stiintei credinta Tn Dumnezeu.

Eseistica lui Steinhardt propune aceasta ,,lupta” prin intermediul unei formule
viabile: teologie-literaturd-stiinta, o triada, de fapt, chematd sd demonstreze ca
tainele lumii in care traim pot fi totusi descifrate, pot fi precizate, intimitatea cu
misterul poate fi dezvaluita.

Bibliografie

Ardeleanu, George. 2010. Un european: N. Steinhardt, in N. Steinhardt, /ntre viata si carti,
lasi: Polirom

Bonhoeffer, Dietrich. 2009. Costul uceniciei, traducere de Ligia Talos, Cluj-Napoca:
Peregrinul

Chirila, Toan, Dia-logos-ul fiintarii, in ,,Verso”, Dosar stiinta si religie, anul 3, nr. 40-41, 1-
31 iulie, 2008, p. VI

Cristea, Valeriu. 1992. A scrie, a citi, Cluj-Napoca: Dacia

Frossard, André. 1992. Intrebdri despre Dumnezeu, traducere de Irina Eliade, Bucuresti:
Humanitas

Gingerich, Owen. 2010. Universul lui Dumnezeu, traducere de Viorel Zaicu, Bucuresti:
Curtea Veche

Marion, Jean-Luc. 2000. Crucea vizibilului. Tablou, televiziune, icoanda — 0 privire
fenomenologicd, traducere si postfatd Mihail Neamtu, cuvint Tnainte de Ioan I. Ica, jr.,
Sibiu: Deisis

278

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



Nicolescu, Basarab, Magda Stavinschi (eds.). 2002. Stiinta si religie, antagonism Sau
complementaritate?, Bucuresti: Eonul Dogmatic

Paleologu, Alexandru. 1983. Aichimia existentei, Bucuresti: Cartea Romaneasca

*** 2003. Psaltirea Proorocului si Imparatului David, Tasi: Editura Mitropoliei Moldovei
si Bucovinei

Sfintul Grigorie de Nyssa. 1998. Scrieri, vol. II, in PSB, traducere si note de pr. prof. dr.
Teodor Bodogae, Bucuresti: EIBMBOR

Steinhardt, N. 2008a. Jurnalul fericirii, argument de P.S. Justin Hodea Sigheteanul, editie
ingrijita, studiu indtroductiv, repere biobibliografice si indice de Virgil Bulat, note de
Virgil Bulat si Virgil Ciomos, cu ,,Un dosar al memoriei arestate” de George Ardeleanu,
Mainastirea Rohia, Iasi: Polirom

Steinhardt, N. (Monahul Nicolae Delarohia), 2008b. Ddruind vei dobdndi. Cuvinte de
credinta, editie Ingrijita, note, studiu introductiv si referinte critice de Stefan Iloaie,
repere biobibliografice de Virgil Bulat, indici de Macarie Motogna, Manastirea Rohia,
Iasi: Polirom

Steinhardt, N. 2012a. Incertitudini literare, Iasi: Polirom

Steinhardt, N. 2012b. Monologul polifonic, Iasi: Polirom

Ward, Keith. 2010. Marile intrebari din stiinta si religie, Bucuresti: Curtea Veche

279

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)



’;-L{j . X

VL(_I’L
-.WH‘;L 1'“i m;&:— >

e [ 2

Egprtiboo Ao g Af“-"

.1’ Aol . nix P"’um b&\-vtx.-f-tt,
J’,_,,J';;,_, Aanation,

. HeidtgE .____.",,/m
ﬁ{"'ﬁ"ﬁl f»wé&/éﬁ‘-‘? 3""‘”&'
ANt f"dbm Cgntasle

L1 e aopore b

“___,___1—""’—‘—_'-‘——__’-/
G bt lacov

2

.

e g

Cn At
ET m‘l’tmwl@t:“ e

M{(‘;J . f‘/{ .&f(—ﬂ/r"\-

‘ﬁ frg,u_fa , Lo

280

BDD-A28346 © 2018 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:46 UTC)


http://www.tcpdf.org

