
 

 

205 

 

 

Cultura ecleziastică, făuritoare și păstrătoare a unității 

de limbă și de neam 

Vasile D. ȚÂRA 

La culture ecclésiastique, créatrice et conservatrice de l‟unité de la langue et du peuple. 

L‟Eglise Orthodoxe Roumaine eut un rôle capital dans le maintien de la conscience de 

l‟origine commune et de l‟unité du peuple roumain, qui vécut divisé en trois unités 

administratives différentes jusqu‟au XX
e
 siècle. Au XVI

e
 siècle, quand ils faisaient les 

premières tentatives d‟utiliser le roumain dans l‟Eglise, les auteurs et les traducteurs 

destinèrent leurs livres ecclésiastiques à l‟usage de l‟ensemble des Roumains chrétiens. On 

retrouve la même attitude chez les plus importants auteurs ecclésiastiques des siècles 

suivants, parmi lesquels les métropolites Varlaam, Simion Ștefan, Dosoftei, Antim 

Ivireanul, dont les œuvres circulèrent dans toutes les provinces roumaines. Grâce à leurs 

écrits, le roumain devint une langue liturgique qui prit la place du slavon et du grec. Nous 

soulignons aussi la contribution décisive de tous les gens de l‟Eglise, prêtres ou moines, 

qui transmirent les idées et la langue des textes à la masse des croyants autour ou à 

l‟intérieur des Carpates. Ce sont eux qui multiplièrent ces textes, en les copiant ou en les 

faisant imprimer, et ils les distribuer dans toutes les régions. 

 

Mots-clés : Eglise, clerc, culture, langue roumaine, unité 

Despre vechimea creștinismului în spațiul carpato-danubiano-pontic, în care s-a 
format, a dăinuit și va dăinui mereu poporul român, mărturisesc descoperirile 

arheologice, documentele istorice și mai ales limba română, care păstrează din 
latină termeni religioși fundamentali, precum: biserică, boteza, (a) crede, credință, 
creștin, cruce, (a) cununa, Dumnezeu, înger, nun, nuntă, preot, (a) priveghea, 
rugăciune, sînt „sfînt‖ ș.a. 

De-a lungul a două milenii, credința și Biserica i-a ținut uniți sufletește pe 
români, chiar dacă aceștia trăiau răsfirați într-un spațiu geografic întins, de la 

Nistru pînă la Tisa și din Carpații de miazănoapte pînă în sudul Peninsulei 
Balcanice, și s-au aflat, multă vreme, în zone administrative distincte, unde au 
conviețuit cu multe neamuri venite printre ei din timpul marilor migrații, dar și mai 
tîrziu. 

În Biserică și în credință, ei au găsit alinare și mîntuire sufletească, în preot au 
avut întotdeauna un părinte spiritual, care i-a însoțit la durere și la bucurie, care i-a 

învățat cum să se poarte unii față de alții și cum să-și poarte singuri de grijă. Multe 
veacuri, Biserica și preotul le-au luminat mintea și sufleul cu știința de carte și cu 
înțelepciunea învățăturii Domnului nostru Iisus Hristos, i-au ajutat și i-au învățat să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

206 

 

citească și să înțeleagă Sfînta Scriptură, cea mai citită și respectată carte din toate 
timpurile. 

Condiţia de creştini a românilor din chiar momentul apariţiei lor ca popor 
romanic a asigurat şi continuarea culturii creştine în această zonă. Cărturari ca 
Teotim al Tomisului, Sfîntul Ioan Cassian, Dionisie cel Mic ş.a. s-au remarcat în 
lumea creştină din secolele IV-VI (v. Coman, 1979). E greu de imaginat că acest 

început cultural nu s-a continuat în tot Evul Mediu, de vreme ce limba şi credinţa 
românilor şi-au păstrat, în mod remarcabil, unitatea.  

Chiar dacă vreme de multe secole limba noastră de cult a fost slavona, unitatea 
Bisericii Ortodoxe Române a avut un rol capital în menţinerea conştiinţei unităţii 
de neam a românilor şi poate că aşa se explică, în bună măsură, şi miracolul 
supravieţuirii noastre ca popor latin într-un spațiu mărginit de populații alogene. 

Cînd, în veacul al XVI-lea, se fac primele încercări de folosire a limbii române 
în Biserică, indiferent unde şi cine traduce şi tipăreşte cărţile bisericeşti, acestea 
sînt explicit destinate tuturor românilor creştini. Pentru Coresi, ca şi pentru ceilalţi 
cărturari ecleziastici din secolul al XVI-lea, dar şi din cele următoare, nu există 
decît rumâni / români, fraţi întru credinţă şi origine etnică. 

Astfel, în prima sa carte, Întrebare creştinească, pe care o imprimă la Braşov în 

1559, folosindu-se, probabil, şi de Catehismul românesc tipărit la Sibiu în 1544, 
text care, însă, nu a ajuns pînă la noi, diaconul Coresi ţine să precizeze: „Şi 
scoasem sfînta Evanghelie şi Zeace cuvinte şi Tatăl nostru şi Credinţa apostolilor, 
să înţeleagă toţi oamenii cine-s rumâni creştini, cum grăiaşte şi Sfîntul Pavel 
Apostol cătră corinteani, 14 capete: „În sfînta besearecă, mai bine e a grăi 5 cuvinte 
cu înţeles, decît 10 mie de cuvinte neînţelease în limba striină‖ (Catehismul, 1982: 

101). 
Aceeaşi destinaţie o au şi celelalte tipărituri coresiene. Dacă în epilogul 

Tetraevanghelului (1560-1561) şi în Psaltirea slavo-română din 1577, dăruitul 
diacon și tipograf se adresează îndeosebi preoţilor şi grămăticilor, ca dascăli ai 
neamului: „fraţii miei, preuţilor, scrisu-v-am aceaste psăltiri cu otveat de-am scos 
den psăltirea sârbească pre limbă rumânească să vă fie de înţelegătură şi 

grămăticilor. Și vă rog ca, fraţii miei, să cetiţi şi bine să socotiţi că veţi vedea că e 
cu adevăr‖ (Coresi, 1976: 662), în epilogul Tîlcului evangheliilor, Coresi îşi 
recomandă cartea întregului neam românesc: „Den mila lu Dumnezeu, eu, diiacon 
Corese, deac-am văzut că mai toate limbile au cuvântul lu Dumnezeu în limba lor, 
numai noi, rumânii, n-avem, şi Hristos zice (Matei, 99): „Cine ceteaşte să 
înţeleagă‖, Pavel apostol încă scrie (la Korintom, 155) că: „întru besearecă mai 

vârtos cinci cuvinte cu înţelesul mieu să grăiesc, ca şi alţii să învăţ, decât 
untunearec de cuvinte neînţelease, într-alte limbi‖, derept aceaia am scris cum am 
putut Tetreevanghelul şi Praxiul rumâneaşte [...] și mie tare plăcură; şi am scris cu 
tipariul voao, fraţi[lor] rumânilor, să fie pre învăţătură. Şi vă rog ca, fraţii miei, să 
cetiţi şi bine să socotiţi, că veţi vedea voi înşivă cum că e mărgăritariul şi comoară 
ascunsă (Matei, 55)‖ (Coresi, 1998:186-187).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

207 

 

Apariţia, în 1582, a Paliei de la Orăştie, cea dintîi carte românească de sorginte 
bănățeană, reprezintă prima încercare de sinteză a posibilităților de transcriere în 
română a textului sacru. Așa se explică, în bună măsură, de ce la realizarea ei au 
colaborat cărturari și tipografi români din Banat, Ardeal și Muntenia

1
. Importanţa 

acestei Cărţi a Cărţilor pentru propăşirea spirituală a românilor este convingător 
subliniată în prefață: „aceaste cărţi creştineşti a să orăndite după voia lu 

Domnedzeu (…), pentru întrămătura besearecee<i> sfîntă a românilor, poftind tot 
binel<e>, ispăsenie creştinilor romăni, care ispăseni<e> numai de la tine, Doamne, 
cearem printru si[î]ngur sfînt fiiul tău, Isus Hristos, Domnul şi ispăsitoriul nostru‖ 
(Palia, 2005: 15). 

Spre mijlocul secolului al XVII-lea, cînd acţiunea de înlăturare a slavonei şi de 
înălţare treptată a românei la rangul de limbă oficială şi de cult capătă un caracter 

organizat şi deliberat, cei care au contribuit decisiv, prin autoritatea lor culturală şi 
ecleziastică, la triumful acestui fenomen esenţial pentru evoluţia limbii şi culturii 
noastre au fost tot reprezentanţii clerului. 

Desigur, cel dintîi care trebuie pomenit este mitropolitul Varlaam al Moldovei, 
care publică la Iaşi, în 1643, primul text tipărit în Moldova: Cartea românească de 
învăţătură, operă capitală a exegezei religioase româneşti, destinată explicit tuturor 

românilor şi poate că tocmai de aceea a devenit textul cel mai cunoscut din istoria 
culturii noastre vechi. Din această carte s-au găsit sute de exemplare în toate 
provinciile româneşti (v. Dudaş, 1987: 142-157). După cum afirma Florian Dudaş, 
drumul parcurs de Cazania lui Varlaam în spaţiul românesc a fost „un moment 
înălţător de cultură, un fenomen istoric, o privelişte minunată asupra trăirii 
comunitare a românilor în Moldova, în Muntenia, în Dobrogea, în Transilvania, 

deopotrivă‖ (Dudaş, 1987: 157). Pînă în 1929, această carte de predici a fost 
utilizată de preoţii din toate bisericile ortodoxe române. 

Conştiinţa unităţii de neam şi de credinţă a românilor este mai limpede 
exprimată de acelaşi cărturar în Predoslovia la Cartea carea se cheamă răspunsul 
împotriva catihismului calvinesc, text editat la Mănăstirea Dealu din Muntenia, în 
1645: „Credincioşii pravoslovnici şi adevăraţi fii svintei ai noastre beseareci 

apostoleşti, iubiţi creştini şi cu noi de un neam român, pretutindeni tuturor ce se 
află în părţile Ardealului ce sînteţi cu noi într-o credinţă, cu dreptatea 
Dumnedzăului şi-a Mântuitorului Iisus Hristos‖ (Varlaam, 1984: 185). 

Odată cu Dosoftei, ideea unităţii şi continuităţii românilor este nu numai 
afirmată, ci şi demonstrată de cărturarii ecleziastici în texte mai mult sau mai puţin 
ample. Urmaşul lui Varlaam în scaunul de mitropolit al Moldovei, căruia îi 

datorăm, pe lîngă cea dintîi operă poetică de tip cult: Psaltirea în versuri (Uniev, 
1673), şi prima încercare izbutită de naţionalizare a serviciului divin prin 
traducerea şi tipărirea în română a principalelor cărți de cult: Dumnedzăiasca 

                                                 
1 Textul a fost tradus de caransebeșenii Ștefan Herce și Efrem Zacan, lugojeanul Moise Peștișel și 

protopopul hunedorean Achirie, iar tipografi au fost Șerban, fiul lui Coresi, și Marien diacul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

208 

 

liturghie (Iași, 1679), Psaltirea de-nțăles (Iași, 1680), Molitvănic de-nțăles (Iași, 
1681), Octoih (Iași, 1683) și Parimiile preste an (Iași, 1683), la care se adaugă cele 
patru volume de legende hagiografice, intitulate Viața și petreacerea svinților (Iași, 
1682-1686) ș.a., ține să afirme explicit originea latină comună a românilor din cele 
trei provincii, despre care mărturisesc, în opinia sa, vestigiile podului lui Traian de 
la Turnu Severin: 

 
„Neamul Ţării Moldovei de unde dă radză? 

Din ţara Italiei, tot omul să creadză. 

Fliah întâi, apoi Traian au adus pe-acice 

Pe strămoşii acestor ţări de neam cu ferice. 

Răsădit-au ţărilor hotarele toate 

Pre semne ce stau în veci a se vedea poate. 

El cu viţa acestui neam Ţara Rumânească  

Împlut-au, Ardealul tot şi ţara Moldovenească. 

Semnele stau de să văd de dânsul făcute,  

Turnu Severinului să custe-n vremi multe‖  

   (Dosoftei, 1978: 336) 

 
Informaţia istorică, mai largă decît a înaintaşilor, dar mai ales convingerea sa că 

introducînd limba română în biserică face un act de cultură pentru întregul neam 
românesc, îl determină pe Dosoftei să-şi intituleze predoslovia la Dumnedzăiasca 
liturghie (1679), Cuvânt depreună cătră toată seminţia rumânească, unde se 
spune: „Luminatul întru pravoslavie şi credincios (…) Ioan Duca Voievoda, cu 

mila lui Dumnedzău Domn şi oblăduitori a toată Ţara Moldovei, dar, milă, pace, 
sănătate a toată seminţia românească, tutinderea ce se află-ntr-această limbă 
pravoslovnici, cu toată inema cerem de la Domnul Dumnedzău şi izbăvitoriul 
nostru Is. Hs. Din cât S-au îndurat Dumnedzău de ne-au dăruit mila Sa, dăruim şi 
noi acmu deodată acest dar limbii rumâneşti, svânta Liturghie, scoasă pre limbă 
rumânească de pre elinească, de lauda lui Dumnedzău să-nțăleagă toț carii nu-

nțăleg sârbește sau elinește‖ (Dosoftei, 1980: 5-6).  
Dacă autorul Istoriei Ţării Rumâneşti este mitropolitul Teodosie Veştemeanul şi 

nu stolnicul Constantin Cantacuzino, cum susţine, cu temei, N. A. Ursu (v. Ursu, 
1982, I-II, 5,8), atunci afirmarea unităţii noastre venită din partea unui cărturar 
ecleziastic este şi mai limpede formulată: „rumânii înţeleg nu numai ceştia de aici, 
ce şi din Ardeal, cari încă şi mai neaoşi sânt, şi moldovenii şi toţi câţi şi într-altă 

parte se află şi au această limbă, măcar fie şi cevaşi mai osebită în nişte cuvinte den 
amestecătura altor limbi, cum s-au zis mai sus, iar tot unii sînt‖ (Cantacuzino, 
1944: 70). 

Conştiinţa unităţii românilor l-a determinat, fără îndoială, pe Simion Ştefan să 
pledeze, pentru prima dată în istoria culturii noastre, în favoarea creării unui aspect 
supradialectal şi cultivat al limbii române, cu un lexic unitar, la alcătuirea căruia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

209 

 

principalul criteriu de selecţie trebuie să fie valoarea circulatorie a cuvintelor. 
Constatînd, la 1648, că „rumânii nu grăiesc în toate ţările într-un chip. Pentru 
aceaia cu nevoe poate să scrie cineva să înţeleagă toţi, grăind un lucru unii într-un 
chip, alţii într-alt chip (…), noi drept aceia ne-am silit, den cât am putut, să 
izvodim aşia cum să înţeleagă toţi, iar de nu vor înţelege toţi, nu-i vina noastră, ce-i 
de vina celuia ce-au răsfirat rumânii printr-alte ţări, de şi-au amestecat cuvintele cu 

alte limbi, de nu grăiescu toţi într-un chip‖ (Ştefan, 1988: 116), mitropolitul 
ardelean exprimă nu numai ideea unităţii de limbă şi credinţă a românilor, ci şi 
obligaţia cărturarilor de a menţine şi de a proteja această unitate. Noul Testament 
de la Bălgrad este atît prin întîietatea cronologică, cît şi prin claritatea şi unitatea 
limbii argumentul cel mai convingător în acest sens. 

Cel mai important monument al culturii ecleziastice, dar şi al vechii noastre 

culturi scrise, este, cu siguranţă, Biblia tipărită la Bucureşti în 1688, în versiune 
românească integrală. Această operă poate fi considerată un simbol al colaborării în 
timp şi spaţiu a cărturarilor români la întemeierea culturii şi limbii etnice. Tradusă 
în cea mai mare parte de moldoveanul Nicolae Milescu Spătarul, Biblia de la 
Bucureşti cuprinde şi fragmente consistente din Palia de la Orăştie şi din Noul 
Testament de la Bălgrad. Colaţionarea textelor şi definitivarea traducerii aparţin 

muntenilor Radu şi Şerban Greceanu, supravegheaţi de eruditul stolnic Constantin 
Cantacuzino, iar diortositor a fost episcopul Mitrofan, colaboratorul lui Dosoftei. 

Rostul uriaş al acestei scrieri în procesul de înlocuire a slavonei în Biserica 
Ortodoxă Română, dar mai cu seamă în clădirea unei limbi şi culturi unitare, a fost 
întrevăzut cu precizie de cei care au realizat-o. În acest sens, e suficient să cităm 
aici doar un fragment din dedicaţia adresată lui Şerban Vodă: „ (...) vrednic de mii 

de laude ești Măria Ta, care la un norod întreg dai cuvântul lui Dumnezău, ca 
oarecare lumină fiind până acum supt acoperământ, şi o pui în sfeaşnic să 
lumineaze celor den casă ai bisearicii noroade: rumânilor, moldoveanilor şi 
ugrovlahilor‖ (Biblia, 1988: XXX). 

Odată cu apariţia acestei cărţi, centrul activităţii tipografice şi de traducere a 
scrierilor bisericeşti se transferă, pentru un secol, în Muntenia, unde Antim 

Ivireanul şi episcopii Rîmnicului – Damaschin, Chesarie şi Filaret – desăvîrșesc 
introducerea limbii române în biserică şi fixează tiparul fundamental al limbajului 
liturgic românesc. 

După deplina izbîndă a românei asupra slavonei la începutul secolului al XVIII-
lea şi după unificarea spontană a limbii cărţilor tipărite pe la 1750, Transilvania 
revine în contextul cultural românesc prin marii săi cărturari de formaţie teologică: 

S. Micu, Gh. Şincai, P. Maior şi Ion Budai-Deleanu. Primul dintre aceştia şi-a 
asumat misiunea de a revizui textul Bibliei de la Bucureşti, pentru a-i da o 
înfăţişare lingvistică panromânească şi conformă cu evoluţia românei literare de 
pînă la 1795. De aceea, S. Micu ţine să precizeze în prefaţa ediţiei de la Blaj a 
Bibliei: „Scriptura Sfîntă (…) la anul 1688, în Bucureşti s-au tipărit, dar în foarte 
întunecată şi încurcată aşezare a graiului românesc, şi mult osebit de vorba cea de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

210 

 

acum obicinuită şi mai ales de graiul şi de stilul cel din cărţile bisericeşti, care în 
toate bisericile româneşti se cetesc, şi pentru aceea pretutindeni tuturor şi de toţi 
iaste cunoscut şi înţăles, cât acea tălmăcire aceii Biblii pre multe locuri neplăcută 
urechilor auzitorilor iaste şi foarte cu anevoie de înţeles, ba pre alte locuri tocma 
fără de înţeles iaste, care lucru cu mare pagubă sufletească era neamului şi Bisericii 
românilor‖ (Biblia, 1795: 3).  

Spre deosebire de ceilalți cărturari ecleziastici din epoca veche, învățații Școlii 
Ardelene, avînd o cultură umanistă mai variată și acces la surse documentare 
importante referitoare la istoria românilor, pe care le-au găsit nu numai în țară, ci, 
mai cu seamă, la Roma, Viena și în Ungaria, au întreprins cercetări aprofundate în 
acest domeniu. Samuil Micu, Gheorghe Șincai și Petru Maior au elaborat lucrări 
ample, bine documentate, privitoare la istoria românilor, în special a celor din 

Transilvania, Muntenia și Moldova (v. Micu, 1995; Șincai 1969; Maior 1812), în 
care au relevat, cu argumente, istoria comună a tuturor românilor și originea latină 
a limbii noastre. Chiar dacă două dintre cele trei cărți de istorie a neamului nostru 
au rămas, multă vreme, în manuscris, aceste scrieri ale corifeilor Școlii Ardelene au 
fost cunoscute și folosite de timpuriu de către istoricii care i-au urmat. 

Din mărturiile consemnate mai sus rezultă că, pentru toţi cărturarii din epoca 

veche a culturii noastre, conştiinţa unităţii de limbă şi de neam a reprezentat o 
constantă esenţială, pe care au propovăduit-o fără încetare în toate mediile și 
ţinuturile româneşti.  

Trebuie să spunem, însă, că o contribuţie esenţială în această privinţă au avut 
toţi slujitorii Bisericii Ortodoxe Române, îndeosebi călugării şi preoţii, care au 
transmis aceste idei expuse în cărţile religioase la românii de pretutindeni, citindu-

le sau rostindu-le în biserică şi în afara ei, ducînd aceste scrieri de o parte şi de alta 
a Carpaţilor, copiindu-le sau tipărindu-le dintr-o provincie în alta. Consecinţele 
fireşti ale acestei credinţe au fost: 

 1. păstrarea unităţii spirituale a neamului românesc; 
 2. întemeierea unei culturi scrise unitare; 
 3. biruinţa limbii române asupra slavonei; 

 4. crearea unei variante unitare a limbii culte româneşti încă din veacul al 
XVIII-lea, al cărui model l-au avut în vedere cărturarii şi scriitorii din secolul al 
XIX-lea, atunci cînd au întemeiat româna literară modernă, unică şi unitară.  

De pe la mijlocul secolului al XIX-lea, cînd intelectualii paşoptişti au pus 
temeiurile culturii româneşti laice, după model latino-romanic occidental, şi au 
iniţiat procesul de unificare a Principatelor Române, ierarhii, chiar dacă nu toţi, şi 

cărturarii ecleziastici din cele două ţări au susţinut acest ideal.  
Viaţa politică românească de tip laic s-a înfiripat abia spre sfîrşitul secolului al 

XIX-lea, cînd au început să apară primele partide politice, în care se regăseau 
elitele intelectuale româneşti şi mai ales orăşenii cu dare de mînă, de aceea rolul 
preoţilor şi al învăţătorilor în propovăduirea şi susţinerea ideii unirii în lumea 
oamenilor de la ţară, pe atunci covîrşitor majoritară în toate provinciile româneşti, a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

211 

 

avut un rol decisiv în izbînda celui mai înalt ideal istoric al poporului nostru: unirea 
tuturor românilor într-un singur stat. În Ardeal, mai mult decît în Principate, preoții 
și ierarhii ortodocși și greco-catolici au avut o remarcabilă contribuție la unirea 
Transilvaniei cu România. E suficient sa menționăm că, la 1 Decembrie 1918, cel 
care a citit Declarația de Unire în fața Adunării Naționale de la Alba Iulia a fost 
episcopul greco-catolic Iuliu Hossu, alături de care se afla episcopul ortodox Miron 

Cristea, neobositul și eficientul mesager al românilor ardeleni, dornici de unire, la 
autoritațile românești din Principate, cel care a devenit apoi primul patriarh al 
Bisericii Ortodoxe Române. 

 
Bibliografie 

Biblia. 1795. Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură (…), Blaj 

Biblia. 1988. Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură (...), București: Editura Institutului 

Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române; (v. și Biblia.1688, 1. Genesis, Iaşi: 

Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza‖, p. 147) 

Cantacuzino. Constantin Stolnicul. 1944. Istoria Ţării Româneşti, ediţie îngrijită şi 

comentată de N. Cartojan şi Dan Simonesu, Craiova: Scrisul Românesc 

Coman, Ioan G. 1979. Scriitori bisericeşti din epoca străromână, Bucureşti 

Catehismul. 1982. Catehismul lui Coresi. Text stabilit, studiu filologic, studiu lingvistic şi 

indice de Alexandra Roman Moraru, în Texte româneşti din secolul al XVI-lea, 

Bucureşti: Editura Academiei, p. 19-127 

Coresi. 1976. Psaltirea slavo-română, 1577, în comparaţie cu psaltirile coresiene din 1570 

şi din 1589. Text stabilit, Introducere şi Indice de Stela Toma, Bucureşti: Editura 

Academiei 

Coresi. 1998. Tâlcul evangheliilor și Molitvenic rumânesc. Ediție critică de Vladimir 

Drimba. Cu un studiu introductiv de Ion Gheție, București: Editura Academiei Române 

Dosoftei. 1974. Psaltirea în versuri, 1673. Ediție critică de N. A. Ursu. Cu un cuvânt 

înainte de Înalt Prea Sfințitul Iustin Moisescu, Arhiepiscop al Iașilor și Mitropolit al 

Moldovei și Sucevei, Iași 

Dosoftei. 1978. Opere, 1, Versuri, Bucureşti: Editura Minerva 

Dosoftei. 1980. Dumnedzăiasca liturghie (1679), Ediţie critică de N. A. Ursu 

Dudaş, Florian. 1987. Vechi cărţi româneşti călătoare, Bucureşti: Editura Sport-Turism   

 Maior, Petru. 1812. Istoria pentru începutul românilor în Dachia, Buda, 348 pag.; 

(v. și Petru Maior, Istoria pentru începutul românilor în Dacia, I-II, ed. Florea Fugariu, 

București: Editura Albatros, 1970-1971) 

Micu, Samuil. 1995. Istoria românilor, ediție princeps după manuscrisul original, cu note și 

comentarii istorice de Ioan Chindriș, I, II, București 

Palia. 2005. Palia de la Orăștie (1582). I. Textul. Text stabilit și îngrijire editorială de 

Vasile Arvinte, Ioan Caproșu și Alexandru Gafton. Volum întocmit de Vasile Arvinte, 

Ioan Caproșu, Alexandru Gafton, Sorin Guia, Iași: Editura Universității „Alexandru 

Ioan Cuza‖ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

212 

 

Șincai, Gheorghe. 1969. Opere. 2. Ediție îngrijită și studiu asupra limbii de Florea Fugariu. 

Prefață și note de Manole Neagoe, București: Editura pentru Literatură; (prima ediție: 

Gheorghe Șincai, Istoria românilor, Iași, 1853) 

Ştefan. 1988. Noul Testament (…), reeditat după 340 de ani din iniţiativa şi purtarea de 

grijă a Prea Sfinţitului Emilian, episcop al Alba Iuliei, Editura Episcopiei Ortodoxe 

Române 

Texte. 1982. Texte româneşti din secolul al XVI-lea. Ediții critice de Emanuela Buză, 

Gheorghe Chivu, Magdalena Georgescu, Ion Gheție, Alexandra Roman Moraru, 

Florentina Zgraon. Coordonator Ion Gheție, Bucureşti: Editura Academiei 

Varlaam. 1645. Opere. Răspuns împotriva catehismului calvinesc, Ediţie critică, studiu 

filologic şi studiu lingvistic de Mirela Teodorescu, Bucureşti: Editura Minerva, 1984. 

 Ursu, N. A. 1982. Teodosie Veştemeanul, adevăratul autor al Istoriei Ţării Româneşti, 

atribuită stolnicului C. Cantacuzino, I, în „Cronica‖, XVII, nr. 32, p. 5, 8; II, nr. 33, p. 

5, 8 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:52:15 UTC)
BDD-A28340 © 2018 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

