
Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
506 

 

MORAL RULES AND MORAL AGENTS 
 

Ana-Camelia Cotos  
PhD. student, West University of Timișoara 

 
 

Abstract: Ethics is a philosophical discipline through its tradition and history, through its 
foundations, its object and its approach. One of the ethical functions is the normative one. Moral 
rules are prescriptive statements that indicate what is to be done or not in order to make the agent 
conscious in repeated situations, so that they are judged to be good or bad. The moral agent is the 
genuine subject of the moral manifestation, a subject acting in a specific way and whose 
consequences are appreciated as good or bad. 
The critique of the normative function of ethics, the state of moral norms has been triggered since the 
beginnings of the Analytical Philosophy. Among the authors of this critique is L. Wittgenstein, whose 
semantic theories of Philosophy of Language have influenced and generated a distinct discourse on 
moral norms and on the normativity of ethics. In this paper I shall analyze the following issues: 1. 
What is meant by the concept of "moral norm"?; 2. The relationship between moral norms and moral 
agents; 3. Wittgenstein II's Perspective on moral norms. 
 
Keywords: moral norm, moral agent, ethics, Wittgenstein II, normativity. 

 
 

1. Normele morale 
 

          Normele morale sunt propoziții sau enunțuri prescriptive prin care se indică ce trebuie 
sau nutrebuie să se facă, respectiv cum trebuie sau nu trebuie să fie acțiunile subiectului 
conștient în manifestări repetabile, pentru ca manifestarea sau felul lui de a fi să fie apreciate 
ca fiind bune sau rele1.  
          Definiția trimite la o serie de probleme și neclarități discutate și problematizate de către 
filosofi și metaeticieni. Faptul că normele morale sunt propoziții indică problema limbajului 
moral, Cum este posibil să exprimăm prin limbaj moralitatea?, Ce valoare au propozițiile 
moralei?. Caracterul prescritiv al normelor ridică întrebări ca: ale cui sunt aceste prescripții și 
pentru cine sunt ele?2. Ceea ce trebuie sau nu trebuie să facă agentul moral, ridică problema 
justificări derivării lui trebuie din este, o problemă cu o tradiție lungă în filosofia occidentală. 
Nu există acțiuni bune în genere sau acțiuni rele în genere, ele sunt apreciate ca fiind bune 
sau rele în corespondență cu idealul moral, iar autorul definiției face trimitere și la atitudinea 
agentului moral față de normele morale. 
           Orice normă morală are două componenete: o componenetă calitativă și una 
imperativă. Fie norma „Trebuie să fii recunoscător!”, trebuie este expresia prin care se redă 
componeneta imperativă. Imperativul poate lua două forme de expresie: una pozitivă 
„trebuie” care este activă și stimulativă, și alta negativă „nu trebuie”, care este restrictivă și 
coercitivă. Dacă se ține cont de acestă diferență, atunci de-a lungul istoriei moralei se pot 
observa că, unele morale sunt restrictive, deoarece indică ce nu trebuie să facă agentul, de 
exemplu, cele zece porunci iudeo-creștine, sau morale stimulative care îl îndeamnă pe agent 
la ceea ce trebuie să facă și cum trebuie să fie agentul, de exemplu codul societății capitaliste. 

                                                           
1 Cătineanu. T, Elemente de etică,vol I, Ed.Dacia, Cluj-Napoca, 1982, p 87. 
2 Wright von Henrik Georg, Normă și acțiune, Ed. Științifică și Enciclopedică, București, 1982, p 29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
507 

 

Expresia calitativă a unei norme este redată printr-un substantiv, desemnând totodată o 
calitate morală3.  
        Am putea spune că exprimăm moralitatea prin limbaj utilizând propoziții și expresii 
lingvistice. Despre starea sau valorea propozițiilor moralei s-au dus batălii ideatice în cadrul 
metaeticii de la începutul secolului al XX-lea, iar unele au încă loc și azi. Unii au susținut că 
aceste propoziții ar avea o valoarea asemeni propozițiilor de adevăr, alții autori au negat acest 
lucru, afirmând că ele exprimă atitudini sau sentimente, că sunt fie ordine fie doar simple 
prescripții în vederea modificării comportamentului agentului.  
        Problema derivării și relației lui trebuie din este, este unul din subiectele centrale ale  
metaeticii secolului al XX-lea. Chiar dacă discuțiile azi sunt mai relaxate, iar unii autori ca 
Putnam, susțin că s-a produs un colaps în această direcție a derivării valorilor din fapte, este 
relevent să precizăm concis în ce anume constă această problemă. Practic, expresia axilogică 
„ceea ce este”, desemnează o stare de fapt, o atitudine umană, actuală, reală și concretă, pe 
când expresia „trebuie”, indică o stare de fapt viitoare, o atitudine viitoare, necesară și 
posibilă, ideală. 1.  Între „ceea ce este” și „ceea ce trebuie” există o distanță imposibil de 
parcurs, un conflict imposibil de rezolvat: i) Domeniul lui „trebuie” este unul al normelor 
ideale, universale și abstracte, pe când indivizii sunt reali și concreți; adresându-se tuturor, 
normele morale se adresează nimănui, totodată ele au caracter constrângător, ele limitează 
libertatea de acține a indivizilor. ii) Numărul celor care încalcă normele morale este mai mare 
decât cei care le respectă. Normele morale sunt respectate formal și ipocrit în societatea 
umană. 2. Prespectiva kantiană încercă să susțină că între „este” și „trebuie” există un acord 
organic, în sensul în care normele morale sunt validate de corespondența acestora cu faptele 
oamenilor. Imperativul categoric kantian: „acționează astfel în cât să folosești umanitatea atât 
în persoana ta cât și în persoana orcui alteia întotdeauna ca scop și niciodată ca mijloc”, se 
dovedește a fi nesatifăcător, deoarece nu există interdicție morală în a folosi pe cineva atâta 
timp cât nu-i periclităm viața, atunci când este necesar să salvăm alte vieții4. 3. Nu se poate 
vorbi despre realția „este” – „trebuie” fără o analiză a acestora relativă la o cutare societate 
umană. O cercetare de acest tip recurge la cercetări sociologice și la statistici5. 
         Normele morale pot fi date de către o divinitate, ființă supranaturală. Dumnezeul creștin 
poate fi o astfel de instanță morală. Fiind atotputernic, libertatea omului se reduce la 
recunoaștera sau respingerea divinității. Omul răspunde doar pentru credința lui, indiferent de 
actele pe care le face. Viața acutală nu este locul răspunderii, ci doar a încercărilor. Omul își 
demonstrează credința printr-un șir nesfârșit de încercări de la naștere și până la moarte. 
Moartea nu este definitvă, existând posibilitatea învierii când oamenii vor da seamă pentru 
credința lor la Judecata de Apoi. Cei care se vor dovedi demni vor intra într-o stare deosebită 
de cea anterioară, stare în care vor putea contempla înseși Divinitatea. Cei care vor fi 
condamnați, vor sfârși în „chinurile iadului”.  „Gura lumii” este o altă instanță morală care se 
manifestă atât spontan cât și organizat sub forma „dreptului”, normele morale fiind codificate 
și scrise alcătuind un cod de legi. Agentul însuși prin conștiința sa, poate avea „mustrări de 
conștiință” după ce a încălcat moralitatea intrând într-o stare de anxietate, de cele mai multe 
ori interiorizată, iar în unele contexte această izbucnește sub forma unor mărturisiri, de 
exmplu, un hoț care își mărturisește și  recunoaște fapta comisă6.  
        Prin instanță divină, normele morale devin prescripții demne de urmat de către unii 
agenți, pe de altă parte, codul de legii sau gura lumii, poate funcționa în același mod, cum și 
conștiința individului poate avea acelși rol. Există situații în care pentru un individ 

                                                           
3Cătineanu. T, Elemente de etică, Vol 1, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1982, p 89. 
4Narița. I, Prelegeri de Filosofie, Tipografia Universității de vest, Timișoara, 1995, p 129.  
5Cătineanu. T, Elemente de etică, vol I, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1982, p 65-68. 
6Narița. I, Prelegeri de Filosofie, Tipografia Universtății de Vest, Timișoara, 1995, p 130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
508 

 

funcționează mai multe norme ca prescripții pentru ceea ce trebuie sau nu trebuie să facă. De 
exemplu, un agent poate respecta atât cele Zece porunci, cât și normele morale a grupului 
căruia îi aparține. Există și situații în care un agent își asumă deliberat o singură instanță 
morală. Sările conflictuale de decizie a agentului apar atunci când fie codul moral este 
contradictoriu, fie când normele morale acceptate sunt contrare.  
       În încercarea de a da un sens lumii, oamenii pe lângă alte valori, estetice, valori de 
adevăr etc, folosesc și valori etice ca bine sau rău, aceste valori sunt atribuite prin întermediul 
judecăților etice care au sintaxa „x este bun”, sau „x este rău”. Cele mai multe studii asupra 
moralei au ajuns la concluzia că x trebuie să fie o acțiune sau un comportament. Teoriile care 
susțin o astfel de poziție desemnează „etica acțională” sau „etica normativă”. Etica acțională 
consideră că judecățile etice se referă la acțiunile sau comportamentul unor subiecți că, pentru 
a avea sens și înțeles, judecata etică trebuie să preuspună intenții, scopuri, mijloace, un 
autor.7 
      În literatura de specialitate se confundă mereu funcția normativă a eticii cu funcția 
axiologică, deși funcția axiologică este precedentă celei normative. Funcția axiologică 
presupune operarea de distincții în viața morală între valori și pseudovalori, antivalori, non-
valori. Chiar dacă unii autori au susținut că funcția normativă este o prelungire a funcției 
axiologice, poziția lor nu poate fi susținută logic, ci doar prin apel la autoritate. Etica nu poate 
crea norme morale pe care agenții să le urmeze și astfel să trăim în cea mai bună lume, ci 
doar să analizeze și selecteze acele valori care se cristalizează într-o cutare comunitate și care 
au posibilitatea de a fi universalizate în viitor sau care norme morale sunt perimate. Prin 
intermediul eticii se pot descrie relațiile morale, neputănd să generăm astfel de realții. Funcția 
unui cod moral ar trebui să fie acela de a da seamă de valoarea faptelor pentru o comunitate 
fără însă a impune o valoare sau alta. De-a lungul timpului sub diverse forme, autoritatea a 
prezentat etica ca fiind noramativă și astfel a determinat ce este bine și ce este rău într-o 
comunitate sau alta, într-un grup sau organizație. De fiecare dată când autoritatea a realizat 
acest lucru a fost cu scopul de a favoriza anumite grupuri sau interese împortiva altora 8. Fie 
exemplele: Este rău să furi deoarece, dacă furi păgubești pe cineva. Este rău să furi deoarece, 
dacă furi atunci vei fi condamnat la „chinurile iadului”. În primul exemplu, furtul este rău 
deoarece se întemeiază pe o relație de consecință. Dacă furi bunurile cuiva, acest lucru este 
rău deoarece îl păgubești. Deși al doilea exemplu este similar primului, el doar mimează o 
relație de consecință. Sunt atâtea cazuri în care dacă ai furat sau chiar dacă furi nu ajungi în 
chinurile iadului, cel puțin nu acum, iar dacă te căiești suficient, poți fi și iertat9. 

Agenți morali 

      Agentul moral este subiectul uman care suferă diferite manifestări conștiente cu o 
semnificație morală, fiind în relație directă cu normele morale și este supus evaluării și 
aprecierii în baza valorilor de bine sau rău. Relevant pentru abordarea de față este problema 
conștiinței morale individuale și atitudinile agenților morali față de normele morale.  
      Conștiința morală individuală este un asamblu structurat de idei, reprezentări, sentimente, 
atitudini interioare cu referință la ceea ce este bine sau rău. Suportul ei este subiectul 
individual, iar acest individ nu este o monadă unică, abstracție fantomatică, ci un individ 
concret. Faptul moral preuspune trei momente importante: individul actor (conștiința care 
acțuinează); individul spectator (conțiința care judecă); și conțiința care se judecă. Acordul 
celor trei momente este garantul conștiinței morale individuale. O altă componentă a 
                                                           
7 Dunca B, Dunca P, Constante și reconfigurări în problematica etică a comunicării, Etica suferinței, Narița. I, 
Ed. Preuniversitaria, București, 2015, p 71. 
8Ibidem, p 81. 
9Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
509 

 

structurii conștiinței individuale este convingerea morală. Ea este o unitate între nivelul 
cognitiv, emoțional și volutiv privitor la o valoare morală, ea mai poate fi înțeleasă și ca simț 
moral. Simțul moral se manifestă în multiple forme: simțul datoriei, simțul sincerității, simțul 
echității, simțul măsurii, simțul omeniei etc. Conștiința morală este un fenomen bio-psihico-
social.10 
     Dacă normele morale sunt presupuse codificat sau latent la nivelul comunității sau 
individului, atunci agentul poate lua anumite poziții sau atitudini vis a vis de acestea.  
     O atitudine refractară față de normele morale presupune că, agentul cunoaște normele 
morale, dar le asimilează la un nivel pur cognitiv. El știe ce trebuie să facă sau să nu facă. 
Deoarece asimilarea normelor morale este abstractă, rezultatul este unul negativ. Chiar dacă 
știe ce trebuie să facă, agentul nu face acesta. Asimilarea normelor în cazul lui nu impilică 
angajamentul sensibil și voința proprie. Agentul refractar nu are convingeri morale, nu are un 
simț moral dezvoltat. El intră adesea în conflict cu normele morale, astfel recurge la strategii 
de apărare în fața comunității. Conflictul său constă între interesele individuale și cele 
colective. Există o diferență între atitudinea refractară care apelează la strategii de acoperire 
și atitudinea refractară deschisă care este una afișată și nonconformistă și care se propune 
ostentativ. Atitudinea refractară acoperită este imorală, însă cea de a doua poate lua mai 
multe direcții: dacă vizează dizolvarea unei cutare nomativității sau tip de morală este 
nihilistă, iar dacă urmărește dizolvarea unui anumit tip de morală sau normativitate care este 
depășit sau perimat, dar propune un alt tip de morală și normativitate, atunci este 
revoluționară. De-a lungul istoriei ea se reflectă în cadrul moralei orcărei religii, dar și în 
cadrul moralei laice. Atitudinea conformistă a agentului constă în asimilarea normelor morale 
abstract, însă acesta le va da un sens pozitiv în acțuinile sale. Orice conformist moral va 
asimila normele morale fără critică și discernământ propriu. Conformistul moral acceptă 
norma morală pentru că este o normă dată, o prescripție. Normele morale pentru acesta sunt 
tabu-uri, deși convingerile sale morale sunt ferme, ele sunt totodată superficiale. În aplicarea 
normelor morale, un conformist moral va ține cont de litera normei, și nu de spiritul acesteia, 
El nu are simțul situațiilor concrete, al agenților concreți. Conformistul moral este într-o stare 
de criză a libertății și inițiativei. Inițiativa sa fiind decisă de norma morală sau de o intanță 
morală carismatică. Viața unui astfel de individ este marcată de frică: frica de a nu greși, de a 
nu respecta normele morale, și nu dorința de a face binele. Dacă prin atitudinea refractară 
asupra normelor morale erau apărate interesele individuale, în cazul atitudinii conformiste 
este apărat interesul colectiv. Atitudinea oportunistă constă în faptul că, agentul cunoaște 
normele morale, el le asimilează cognitiv neavând convingeri morale ferme. De regulă, 
oportunistul respectă cerințele morale atunci când acest respect conduce cu necesitate la 
satisfacerea unui interes personal. Norma morală este un instrument în atingerea scopurilor 
personale. În relația sa cu comunitatea, deoarece el este oportun nu intră în conflict, fiind 
totodată lipsit de consecvență în păreri și convingeri. Un oportunist poate pleda azi pentru o 
cauză colectivă, și poate combate altă cauză a doua zi, pentru că el nu crede în interesul 
comunității, ci doar în interesul propriu. El evită orice tip de conflict și încearcă să se 
adapteze orcărei situații, dacă totuși nu poate evita un conflict, va încerca să medieze starea 
conflictuală sau să salveze aparențele. Deoarece se poate adapta orcărei situații noi, acesta 
este imoral și blamabil prin lipsa de convingeri morale care îl ajută să jongleze pentru 
atingerea intereselor personale. Atitudinea amorală constă în punctul zero al moralității, 
amoral fiind un copil în faza de preeducare iar gradul amoralității scade odată cu educația 
morală. Există mai multe semnificații ale termenului amoral: este amoral individul care 
cochetează cu intenția binelui sau al răului în plan cognitiv și verbal, dar care nu dă curs 
acestor intenții în viața de zi cu zi; este amoral individul care este indiferent plasându-se în 
                                                           
10Cătineanu, T. Elemente de etică, vol 1, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, 1982, p 234. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
510 

 

zona etosului neutru; este amoral individul care sfidează acceptarea modei normelor morale, 
deși el poate fi de o profundă moralitate. Toate aceste manifestări nu pot fi catalogate ca 
imorale. Oameni nu sunt nici buni de la natură nici răi, sunt educabili într-un anumit fel și pot 
fi imorali sau morali după ce devin constienți de valorile morale de bine și rău. În principiu, 
aflăm de bine și rău de la cei care ne cresc și educă până la o anumită vârstă, apoi în cadrul 
instuțiilor educaționale formale, iar adulți fiind aplicăm și dezvoltăm moralitatea în 
interacțiunile cu ceilalți. Poziția conflictuală este caracterizată prin interiorizarea normelor 
morale într-un mod autentic și prin alegerea valori de bine în orice circumstanță. 
Problematică devine situația când conflictualul trebuie să aleagă între două valențe ale valori 
de bine sau rău. El nu poate decide asupra unei singure valențe deliberând continuu, rezultatul 
fiind o amânare și suspendare a acțiunii înseși. Conflictul conștiinței individului constând 
într-o stare totală de indecizie. Nu și cea din urmă, atiudinea morală presupune interiorizarea 
autentică a normelor morale. Convingerile morale ale agentului sunt rezultatul unui lung 
travaliu prin educare și auto-educare morală mentinându-și spirutul critic și discernământul. 
Fiind singurul capabil de creativitate morală, deoarece asimilează normele morale cognitiv 
dar acționează în situații concrete ținând cont de acestea, astfel normele morale își păstrează 
caracterul valoric11. Astfel de indivizi nu sunt doar personalitățile excepționale ale umanității 
pe care o majoritate de oameni le recunoaște, ci orice individ conștient din viața de zi cu zi. 
Agentul moral este singurul capabil de creativitate morală și de libertate acțională în 
exeperințele morale, deoarece reușește în mod autentic să pună în acord normele morale și 
experințele concrete de vață. Libertatea acțională a agentului presupune că subiectul nu poate 
trece în orice stare sau moment pe care și-l imaginează, ci este limitat de starea în care se află, 
de legile universului, de legile logicii și de convențiile impuse de societate. Oamenii pot 
acționa atâta timp cât sunt ființe vii, numai așa pot fi și ființe morale. În actele lor, ei trebuie 
să urmărească menținerea acestei stări, conservarea stării de subiect și de menținere a vieții. 
În cazul acesta, idealul etic ar consta: Acționează astfel încât să menții starea de subiect, să 
menții viața. Pierderea stării de subiect, adică moartea, înseamnă pierderea orcărei posibilități 
de a acționa. În orice situație în care s-ar putea afla la un moment dat un agent, atâta timp cât 
este în viață se poate spera la ieșirea din impas. Moartea este răul absolut, este mai rea ca 
Iadul, deoarece acolo mai sunt posibile reprezentările, adică mai există speranță. În creștinism 
moartea nu este definitivă, asta ar contrazice bunătatea lui Dumnezeu prin învierea unicului 
fiu Iisus, astfel oamenii vor învia și vor avea din nou capacitatea de reprezentare12. 

2. Norme morale și agenți morali 
Am exemplificat atitudinile agenților față de normele morale și s-a putut observa că în urma 
poziției acestora au rezultat câteva tipuri de agenți. În final am conturat ce ar însemna și care 
este propriu-zis agentul moral prin definiție. Această relație norme morale – agenți morali 
poate fi trată la nivel teoretic ca relație între normativitate și valoare, deoarece așa cum s-a 
arătat deja, normele morale sunt universale, abstracte și ideale, pe când indivizii sunt concreți 
și reali. În acest caz, cum anume se manifestă și este chiar posibilă moralitatea ? Acordul 
între norma morală și situațiile concrete pe care agentul moral le face, pare un acord 
imposibil de atins în viața de zi cu zi, el la rândul său devenind un caz ideal, apropape utopic.  
Dacă etica nu poate genera relații morale, ci doar descrie sau constata aceste relații, atunci 
cum poate fi agentul moral?  
     Trebuie subliniat și menționat faptul că, etica este descriptivă, și nu normativă sau 
acțională, în acest caz, judecățile etice pot fi justificate doar prin ceea ce ne este accesibil, 
dacă un lucru nu este accesibil este imposibil să il evaluăm, astfel orice judecată etică care nu 
ne este accesibilă este iluzorie. Orice agent sau evaluator are acces doar la propriile stări, ca 
                                                           
11Ibidem, p 265-273. 
12Ibidem, pp 124, 126. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
511 

 

atare judecățile etice pot fi întemeiate doar pe stările subiective ale fiecăruia. Judecățile etice 
pot fi întemeiate doar pe ceea ce trăim, simțim, suferim la un moment dat. Propriile stări 
subiective apar ca fiind bune sau rele și nicidecum stările altor agenți sau acțiunile lor. 
Deoarece, stările unui agent sunt accesibile doar lui, judecățile etice sunt relative. In etică 
trebuie să acceptăm principiul toleranței: cu privire la judecățile etice nu există autoritate, nu 
există nimeni care să stabilească în mod justificat ce este bine sau rău pentru ceilalți. Stările 
subiective pot fi evaluate etic prin exprimarea stărilor proprii în propoziții de simțire de forma 
”Eu simt f” , „Eu simt o durere”. Problematic ar putea fi cazul în care pentru cineva ar avea 
loc în același moment, „Eu văd roșu” și „Eu văd albastru”, iar roșu și albastru sunt termeni 
incompatibili. Rezolvarea acestui caz constă în proiectarea în afara subiectului intensiunile 
incompatibile prin obiectivarea lor ajungându-se la propoziții categorice de forma „a este 
roșu” și „b este albastru” care sunt compatibile și cărora le corespund fapte. Obiectele fiind 
plasate în afara subiectului, fiind plasate la o anumită distanță, ele sunt în sapțiu. Faptele au 
loc în spatiu, alcătuind lumea. Față de propozițiile de simțire, propozițiile categorice 
reprezintă condiții suficiente: „eu simt roșu” pentru că „ a este roșu”. Reciproc, propozițiile 
de simțire sunt condiții necesare ale propozițiilor cateogorice. Stările subiective, interne, 
simțite sunt consecințe a ceea ce se petrece în spațiu, în lume, sau a ceea ce s-a petrecut în 
trecut. Singurele accesibile agentului sunt stările subiective și numai acestea pot fi evaluate 
etic. Putem evelua etic faptele deoarece odată ce atribuim o valoare etică unei condiții 
necesare, atribuim o valoare etică tuturor condițiilor suficiente, dacă consecința unui fapt este 
bună sau rea, faptul trebuie considerat bun sau rău13. 
      În ambele perioade de cercetare, Wittgenstein a criticat etica normativă, etica tradițională, 
etica cu pretenții de științificitate cât și fundamenarea judecăților etice în sensul tradițional. 
Critica sa începe cu prima lucrare de tinerețe (TLF) Tractatus-logicus-philosophicus, 1929. T. 
6.422 „Primul gând prin prezentarea unei propoziții etice de forma „tu trebuie...”: ce se 
întâmplă dacă nu o îndeplinesc? Este clar că etica nu are de a face cu pedepse și reconpense 
în sens obișnuit. Deci problema privind consecințele unei fapte trebuie să fie lipsită de 
importanță, aceste consecințe trebuie cel puțin să nu fie evenimente. (...) Trebuie într-adevăr 
să existe un fel de pedeapsă etică, însă aceasta trebuie să constea în fapta înseși”. T. 641 
„Dacă voința bună sau rea schimbă lumea, atunci ea poate să schimbe numai limitele lumii nu 
faptele, nu ceea ce poate fi exprimat prin limbaj. Pe scurt, lumea ar trebui să devină atunci, 
altă lume. Ea ar trebui să crească și să descrească în întregime. Lumea omului fericit este 
diferită de cea a nefericitului”14. 
      Această critică a eticii este mai degrabă o critică a limbajului eticii. Filosofia din perioada 
eleborării (TLF) are ca centru de greutate și cercetare limbajul. Convingerea Filosofiei 
analitice este aceea că studiul limbajului poate conduce la explicații ale realității, ale lumii. 
Dacă filosofia tradițională pornea în discursul ei de la investigarea gândirii și formelor 
acesteia în explicarea lumii, filosofia analitică procedează invers. (TLF) este o pledoarie în 
acest sens dar și a demarcației sens / nonsens în discursul filosofic. T. 7 „Despre ceea ce nu se 
poate vorbi trebuie să se tacă”15, este ultima teză a (TLF) și trebuie înțeleasă astfel: Propoziția 
cu sens îndeplinește trei funcții: vorbesțe despre ceva (vorbește despre obiecte), descrie ceva 
(descrie stări de lucru), arată ceva (indică forma). Propozițiile vorbesc despre obiecte, 
reprezentând sau descriind stările în care ele se găsesc și arătând forma logică a stărilor lumii, 
care este aceeași cu forma propozițților. Nu se poate vorbi despre altceva decât despre 
obiecte, celelalte funcții ale propoziției venind să completeze „vorbirea despre”. Nonsesnsul 

                                                           
13 Dunca. P, Dunca. D, Constante șă reconfigurări în problematica etică a comunicării, Etica Suferinței, Narița. 
I, Ed. Preuniversitaria, București, 2015, p 76. 
14Wittgentein. L, Tractasus-Logicus-Philosophicus, Ed. Humanitas, București, 1991, p 121-122. 
15Ibidem, p 124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
512 

 

se manifestă atunci când încercăm să vorbim despre altceva, ca: despre forme, stări, operații, 
numere sau valori. Orice disciplină care are pretenția că oferă cunoștințe în afara logicii, 
matematicii și ștințelor naturii, trebuie respinsă. Fie oferă propoziții despre obiecte și atunci 
face parte din științele naturii, fie propozițiile ei vorbesc despre altceva, fiind lisite de sens, 
ele sunt paradoxale. Discursul eticii, esteticii, psihologiei specultive, teologiei, metafizicii, 
vorbesc despre stări, fapte, valori, acte, se dovedesc fără sens16. (TLF) este o altă critică a 
rațiunii pure care însă nu este urmată cum era de așteptat în filosofia occidentală  și de o 
critică a rațiunii practice, însă poziția critică a filosofului austriac asupra eticii a rămas o 
constantă a filosofiei sale. Dacă propozițiile eticii sunt nonsensuri, dacă etica este 
inexprimabilă, atunci discursul ei nu mai poate fi făcut în manierea tradițională, ci trebuie 
căutată o altă modaliate la nivelul limbajului de a vorbi cu sens despre etică, dacă este 
posibilă această modalitate.  
         Acestă poziție a lui Wittgenstein asupra eticii este prezentă și în conferința sa despre 
etică susținută la Cambridge, ianuarie, 1965. „Să presupunem că i-am spus cuiva o minciună 
iar acesta vine la mine și imi spune: Te-ai purtat ca un ticălos!, și eu îi răspund: Stiu, dar la 
acel moment nu am vrut să mă port mai bine. Ar putea el să zică: În regulă. Nu! Ar spune: 
Trebuia să fi vrut să te porți mai bine! (...) Nici o stare de lucruri nu are o putere coercitivă a 
unui judecător absolut, și cu toate acestea noi avem tendința de a folosi cuvinte ca bine 
absolut, valoare absolută etc. Răspunsul lui Wittgenstein face trimitere la faptul că, atunci 
când folosim aceste cuvinte noi le asociem anumite stări care apoi le transpunem, le descriem 
în limbaj și atunci când suntem întrebați recurgem la acestea și la baza comună pe care o 
deținem. În încercările noastre de a descrie aceste stări recurgem și la analogii și comparații, 
numai că în lipsa acestora, nu am putea spune mai nimic. O comparație este o comprație a 
ceva, dar în lipsa ei cum am mai putea vorbi despre stările pe care le trăim și despre care apoi 
spunem că sunt valori absolute? Încercările noastre de a exprima în limbaj valori și stări sunt 
lisite de sens, deoarece încercăm să trecem dincolo de granițele limbajului, dincolo de lume. 
Toți cei care au încercat să vorbească despre etică au trecut de granițele limbajului cu sens. 
Etica atâta timp cât izvorăște din dorința de a spune depre sensul ultim al vieții, despre binele 
absolut, valoarea absolută, nu poate fi știință. Ea este o tendință a spiritului uman care însă nu 
trebuie ridiculizată17. 
       Cercetările filosofiei analitice sunt mai ample asupra valorii de adevăr, și mai puțin 
asupra valorilor etice sau estetice, cu toate acestea unii filosofi analitici au elaborat studii 
distincte asupra eticii, iar alții au tratat aceste probleme ca părți integrante ale filosofiei lor. 
Wittgenstein, în afară de Conferința de etică, nu a elaborat o lucrare distinctă asupra eticii, 
asta ar fi contrazis propriul crez filosofic, însă cercetările sale asupra limbajului au presupus, 
după cum s-a și văzut, problemele eticii. Se poate spune că a susținut vehement că nu există 
norme morale absolute și că agentul are o tendință profundă în a da sens etic prin valorile de 
bine sau rău lumii, însă dacă dorește să vorbească cu sens despre acestea, trebuie să schimbe 
modalitatea de exprimare prin limbaj a acestora. 
      În partea a doua de cercetare filosofică, Wittgenstein a atins o problemă crucială a 
normelor morale înțelese ca reguli și a respectării acestora de către agent, respectiv, a 
repingerii unui tip de comportament prin recurs la o normă morală așa cum încearcă filosofii 
normativității. În Cercetări filosofice (CF), CF (143), (144), (145), (146), (150), și se 
continuă cu (198), (199), (202), (206) este dezbătută această problemă pe larg18. În centrul 
orcărui sistem normativ se află un set de reguli care trebuie respectate de către agent și care 
se reflectă implicit în comportamentul și acțiunile sale. Aceștia susțin că există un drum sigur 

                                                           
16 Narița. I, Analiza Logică: Frege și Wittgenstein, Ed. Delabistra, Cransebeș, 1997, p 111-115. 
17 XXX, Filosoful rege?, Wittgenstein. L, O conferință despre etică, Ed. Humanitas, București, 1992, p 49, p 53. 
18 Wittgenstein. L, Cercetări filosofice, Ed. Humanitas, București, 2004, p167-170. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
513 

 

de la normele morale la comportamentul agentului și că acest drum poate fi parcurs de fiecare 
dată dacă sunt utilizate argumente constrângătoare, argumente prin care putem convinge pe 
oricine că se abate de la regulă că a încălcat regula. Wittgenstein nu se înoiește că noi nu 
putem învăța corect să numărăm sau să nu traversăm calea ferată atunci când bariera este 
căzută, problema apare atunci când credem că putem accepta sau respinge un comportament 
prin apel la regulă așa cum acceptăm un principiu logic. Regulile, normele morale sunt 
încapsulate în practicile noastre, pe care le deprindem prin exercițiu. Unele pof fi dictoane 
sau formule memorate, dar ele nu pot fi adevăruri universal valabile din care să poată fi 
deduse corectitudinea unui comportament în acord cu regula. CF (202). Dacă știm ceea ce 
trebuie să facem, totuși de ce nu acționâm ca atare? Un răspuns ar fi: pentru că avem o 
atitudine refractară, oportunistă, conflictuală etc, față de normele morale, dar și pentru că ele 
nu fac parte din practicile noastre de zi cu zi. De regulă, încercăm să ne purtăm după cum ne 
este vorba, dar de cele mai multe ori, nu înțelegem vorba (norma morală) și de cele mai multe 
ori îi judecăm, constrângem pe ceilalați să recunoască că sunt vinovați sau imorali sau să 
accepte o anuită normă morală fără nici o justificare. Mai degrabă ar trebui să vorbim după 
cum ne comportăm, așa mai puțini ar avea curajul să constrângă, să valideze comportamentul 
celorlalți. Filosoful austriac ne propune spre reflecție câteva idei în aceeași notă : Privește-i 
pe oameni: unul este otravă pentru celălalt. Mama pentru fiu și invers. Dar mama este oarbă 
și fiul este la fel. Poate că ei au conștiința încărcată, însă la ce le servește acest lucru. 
Copilul este rău, dar nimeni nu îl va învăța să fie altfel, iar părinții îl strică cu afecțiunea lor 
prostească; și cum ar putea ei să o înțeleagă, și cum trebuie copilul să o înțeleagă? Ei sunt, 
pentru a spune așa, cu toții răi și cu toții nevinovați.  (Wittgenstein, Însemnări postume 1914-
1951 : 162) 
 
BIBLIOGRAPHY 
 

1. Cătineanu Tudor, Elemente de etică, vol I, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1982 
2. Narița Ionel, Prelegeri de Filosofie, Tipografia Universității de Vest, Timișoara, 1995. 
3. Narița Ionel, Analiza logică: Frege și Wittgenstein, Editura Delabistra, Caransebeș, 

1997. 
4. Narița Ionel, Etica suferinței, Dunca D, Dunca P, Reconfigurări înproblematica etică a 

comunicării, Editura Preuniversitaria, București, 2015. 
5. Wittgenstein Ludwig, Tractatus-Logicus-Philosophicus, Editura Humanitas, 

București, 1991. 
6. Wittgenstein Ludwig, Cercetări filosofice, Editura Humanitas, București, 2004. 
7. Wittgenstein Ludwig, Însemnări postume 1914-1951, Editura Humanitas, București, 

1995. 
8. Wittgenstein Ludwig, O conferință despre etică, XXX, „Filosoful rege?”, Editura 

Humanitas, București, 1992. 
9. Wright von Henrik Georg, Normă și acțiune, Editura Științifică și Enciclopedică, 

București, 1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:22 UTC)
BDD-A28308 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

