
Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
390 

 

A CELEBRATION OF SACRED POETRY 
 

Mare Andrada 
PhD Student, „Petru Maior” University of Tîrgu-Mureş 

 
 

Abstract: The subject of this study shows how humans did not only inherit their forefathers' beliefs, 
but also their ideas, and explains how poets were able to embody reality by means of artistic symbols 
that reflected such elements of their lives as emotions and objective mental states. The sacred space 
and the symbolic of the centre are essential for sacred writing. The Sacred has become a key term in 
recent writings, and what is at its core is often astonishingly undefined, open and 
ambivalent.Important theories of the Sacred have been articulated in the 20th century by Otto, Eliade, 
Caillois, Girard, Ricoeur etc. This study discusses about a range of images and texts in order to 
understand the notion of the sacred – in the past and today. 
 
Keywords: spirituality, Divinity, concepts of the sacred, mystycism, poems 

 
 
  În agitatul spațiu al literaturii postbelice, sacrul creează un orizont în care refugiul în 

liniște este căutat necontenit de zbuciumatul suflet omenesc. Astfel, evadarea în sacru este 
șansa sufletului de a-și descoperi identitatea pierdută în timpurile biblice. Atât preocupările 
filosofice cât și cele de fenomenologie religioasă cu privire la noțiunea termenului sacru își 
au originea în filosofia secolului al XIX-lea. De la însemnătatea sacrului în raport cu divinul 
și până la a-l separa de religie, accepțiunile date acestei categorii sunt numeroase și variate. 
Termenul de „sacru” îşi are originea etimologică în lat. „sacrum”, şi înseamnă „ceea ce nu 
poate fi atins fără a întina, sfânt”.1 Sacralitatea adună împreună primitivi şi moderni, raţiune 
şi realitate supranaturală, timp şi spaţiu, inform, amorf şi omogen.  Deoarece lumea în care 
trăim a fost întotdeauna încărcată de valori religioase, indiferent de crizele cu care s-a 
confruntat istoria, se cuvine să creionăm o schiță a modului în care sacrul a fost perceput de 
cei care l-au teoretizat.  

Lumea în care trăim a fost întotdeauna încărcată de valori religioase, iar forța cu care 
este realizat sacrul este mereu gata să se răspândească în afara lui, să se scurgă. Prin acest 
fapt, protecţia sacrului este deosebit de importantă. Acesta trebuie apărat de orice tangență 
din partea profanului, deoarece capacitatea celui din urmă este de a altera, de a-l face să-şi 
piardă însuşirile specifice. Sacrul este un izvor al oricărei eficacităţi, pe când profanul nu 
poate fi decât dispreţuit. Opoziţia dintre sacru şi profan permite definirea unuia în raport cu 
celălalt prin simpla negare, fiind comună tuturor abordărilor, însă fiecare ştiinţă se 
raportează la sacru în mod diferit. 

Pentru Otto, religia intră în sfera raţionalului, dar cu toate acestea, sacrul nu poate fi 
cuprins în concepte deoarece sacrul este mister care se poate revela doar prin experienţa 
trăită. Astfel, conceptele devin incapabile de a surprinde sacrul. Dacă raţionalul este 
reprezentat de un lucru înţeles clar, atunci esenţa divinităţii poate fi desemnată drept 
raţională, iar religia care afirmă şi recunoaşte acest concept este şi ea o religie raţională. 
Numai prin acest aspect este posibilă „credinţa înţeleasă ca o convingere cristalizată în 
concepte clare şi opusă simplului sentiment”2Raţionalismul este de fapt acceptarea 
miracolului, iar între „raţionalism şi contrariul său există mai curând o anume diferenţă 

                                                           
1Dicţionarul explicativ al limbii române, Academia Română, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1998, p. 
942. 
2 Rudolf Otto, Sacrul, trad. Ioan Milea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002,p. 7.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:40 UTC)
BDD-A28293 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
391 

 

calitativă, ţinând de starea sufletească şi de conţinutul sentimental al credinţei. Acestea din 
urmă depind în mod esenţial de raportul dintre raţional şi iraţional în ideea de Dumnezeu.”3 

  Poezia religioasă este o formă concretă de comunicare, dintotdeauna, a omului cu 
Dumnezeu. Textele de inspirație divină transfigurează sufletul omului, iar poezia religioasă 
stă la baza întregii evoluţii a limbii şi a literaturii române, deoarece poezia religioasă 
demonstrează că spaţiul unde s-a aşezat geneza poporului român a fost un spaţiu creştin în 
care s-au scris cărți, cu ajutorul lui Coressi, Dosoftei, Antim Ivireanu, Varlaam etc.  

Indispensabilă cultului sacral, poezia este limbajul uman predilect în relația dialogală 
cu sacrul, dar mai precis cu zeul. Ființa umană se confruntă cu necesitatea de a comunica 
într-un mod intim cu ființa lui și poate comunica numinosul fără să-l conceptualizeze.  

Atunci când își propune să identifice sacrul în poezie, critica literară include în sfera 
ei de interes alegeri cu spectru foarte larg, de la creații literare religioase până la poeme 
filosofice, mitologice, ermetice.  

Având caracteristică transfigurarea realității prin crearea de imagini sensibile, poezia 
unește profanul ontologic cu sacrul teologic, dând naștere la noi modele poetice, căci ,,doar 
prin poem, pornind de la aceasta, ajungem la o mai bună înțelegere intuitivă a naturii sale. 
Natura sa nu este să ascundă, ci să se arate drept adevăr, să se deschidă în lumina 
adevărului.”4 

Sacrul reprezintă pentru fiecare experiență lirică o provocare neîncetată. La fel cum 
există vârste ale culturilor și ale poeziei, tot așa există și vârste ale sacrului. Totalitatea 
imaginilor sacrului dintr-o anumită perioadă istorică generează un anume comportament 
religios, iar căutarea sacrului este o condiţie necesară pentru găsirea acestuia. La sacru 
ajunge doar cel care caută şi care este dispus să facă eforturi deosebite pentru a trece dincolo 
de obişnuinţele şi graniţele lumii vizibile. Pentru că sacrul nu poate fi perceput niciodată 
direct, dar prin intermediul hierofaniei (a manifestării sacrului în profan) putem ajunge la 
ceea ce este pentru totdeauna ascuns, voalat.Aşa cum am spus mai sus, sacrul are forme de 
manifestare care poartă numele de hierofanii. Prin această hierofanie, literatura devine act 
vestitor prin care se manifestă sacrul. 5 

Aşadar, căutarea sacrului înseamnă fie drumul spre origini, fie întruchiparea binelui 
absolut în fiinţa divin-omenească a Mântuitorului, fie întoarcerea spre universul ingenuu, 
interior, adevăratul locus sacer, sălaş al lui Dumnezeu. În oricare dintre aceste situaţii 
problematice s-ar afla, omul mărturiseşte că în subconştientul său legătura cu sacrul este o 
permanenţă, iar homo religiosus manifestându-se în deplinătatea trăirilor sale. După cum 
afirma şi Blaga, lumea, cu tot ceea ce conţine şi cu tot ceea ce o înconjoară, este un mister ce 
îşi aşteaptă dezlegarea. ,,Inaparentul divin se retrage în formã, dându-i măsura și posibilitatea 
revelării de sine în imagine. Starea de revelare a Dumnezeului necunoscut este măsura în care 
el lasă să se vadă, dă formă apariției într-o imagine.”6 

În Estetica poeziei lirice, Liviu Rusu afirmă că poezia nu este irațională, ea aducând la 
lumină eul originar de sub masca dură a eului empiric: ,,poezia nu se răzvrătește împotriva 
rațiunii, ci reprezintă o retragere din rațiunea conceptuală, mecanică, în rațiunea vie, în care 

                                                           
3Ibidem, p. 9.  
4 Dorin Ștefănescu, Poetalul, Ed. Limes, Cluj, 2016, p. 59.  
5 În acest sens, H.-G. Gadamer notează: „În orice mărturie artistică este vestit ceva, este cunoscut şi recunoscut 
ceva. [...] Totuşi, pretenţia mesajului creştin trece dincolo de acest nivel, arătând direcţia contrară. Mesajul arată 
ce nu le poate izbuti oamenilor şi.şi câştigă tocmai de aici pretenţia şi radicalitatea ofertei sale” („Experienţa 
estetică şi cea religioasă”, în Hans-Georg Gadamer, Actualitatea frumosului, traducere de Val. Panaitescu, 
Editura Polirom, Iaşi, 2000, p. 142). 
6 Dorin Ștefănescu, Poetica imaginii. O fenomenologie a inaparentului, Ed. Paideia, București, 2015, p. 294.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:40 UTC)
BDD-A28293 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
392 

 

totul cântă în armonie clară. Ea este expresia fidelă a ceea ce Pascal a numit atât de fericit la 
raison du cœur.”7 

Spaţiul în care s-a dezvoltat poezia românească este un spaţiu predominant creştin, de 
aceea sintagma „poezie creştină” are tot dreptul să se numească astfel. Poezia creştină este 
parte integrantă a sacrului, a religiosului. Poetul se cunoaşte pe sine însuşi prin poezie, se 
redescoperă printr-un univers propriu. Un studiu aplicat asupra relației dintre sacru și poezie 
îi aparține lui Horia Bădescu. Aici, poetul redă poeziei ceea ce este prin excelență al poeziei, 
adică îi restaurează sensul. Pornind de la ipoteza că omul, o victimă a crizei identitare cauzate 
de pierderea stării primordiale, trăiește continuu nostalgia sentimentului. Căutând înlăuntrul 
său și în imanentul transcendent al lumii sensul prezent-absent, poeziei îi revine un singur rol, 
acela de a surprinde manifestarea sacrului în realitatea contingentului, de a spori misterul 
tăcerii ei. Conform concepției blagiene, Horia Bădescu recunoaște că scrierea de poezie 
înseamnă participarea la sufletul universal în mod creator, co-existând cu unicitatea Ființei: 
,,fiindcă a vedea altfel presupune ascunderea dezvăluirii ascunsului, pentru a-l putea vedea pe 
acesta manifestându-se în ascunderea sa.”8 Ducând imediat la perplexitate în fața ordinii 
ascunse a lumii, orbirea himerică îl așază pe poet într-o vale a mirării creatoare, autorul 
numind aceasta ,,mysterium mirum care face din poezie o teologie a mirării.”9 Fiind o 
memorie a Ființei, născându-se acolo unde răsună vocea imperceptibilă, dar perceptibilă a 
Ființei, nespusul și tăcerea definesc poemul: ,,Nu cuvintele, ci cantitatea de tăcere conținută-n 
poem e aceea care măsoară raportul acestuia cu Verbul și permite să percepem cât de mult 
poemul se află în Logos, în Ființă,”10 poemul devenind un lung șir de tăceri dar și de revelații. 
Fiind un fenomen al tăcerii, ,,fiecare cuvânt ascunde sub – sau mai degrabă prin – imaginea 
expresiei sale un timp al acțiunii proprii.”11 Dar această tăcere ,,face posibilă nașterea 
cuvântului dintr-un fel de pat germinativ în care încolțește tot ce poate fi spus și ascultat. 
Tăcere rezonantă, căci ea își potrivește măsura cu inflexiunile trăirii și ale înțelegerii, găsind 
nu doar cuvântul potrivit pentru a-i exprima sensul, ci și imaginea activă, semnificația 
reveriei care îi dă curs liber.”12 

Ghemuindu-se în brațele literaturii din care face parte, poezia are ceva în plus față de 
acesta, iar Horia Bădescu definește surplusul ca pe o ,,încărcătură transcendentă a poemului, 
ca faptă de discurs, cum ar zice Ricoeur, ca metaforă sacră, Verb creator.”13 

În literatură, poezia devine rugăciune, o modalitate artistică de a comunica gândurile, 
ideile şi sentimentele într-un mod specific liric, în care profunzimea cugetării şi 
complexitatea exprimării primesc conotaţii dintre cele mai diverse. Poezia devine rugăciune 
şi rugăciunea devine poezie atunci când divinul se impregnează în versurile artistului prin 
depăşirea limitelor şi deschiderea orizontului spre logos. Arta limbajului este o facere, o 
creaţie care imită pe Dumnezeu, poetul fiind inundat de lumina divină, el fiind cel care duce 
mesajul, aprinde și menține făclia la oameni prin intermediul inter si transtextualităţii 
remarcând etapele : arta scrierii textului, momentul receptării textului, efectul de purificare 
provocat de text. Când toate acestea coexistă, ceva ,,semnificabil se așază în poem, se pune la 
dispoziția posibilității de a semnifica. [..] Această semnificare diferită de cea a adecvării prin 
imitație instituie realitatea unei lumi nefamiliare, neîntâlnită în felul în care ea ni se 
înfățișează , și totuși o lume în care ne regăsim.”14 
                                                           
7 Liviu Rusu, Estetica poeziei lirice, Ed. Pentru Literatură, București, 1969, p. 178.   
8 Horia Bădescu, Memoria Ființei. Poezia și sacrul, Ed. Junimea, Iași, 2008, p. 33.  
9Ibidem,  p. 63.  
10Ibidem,  p. 184.  
11 Dorin Ștefănescu, Poetalul, ed. cit., p. 111.  
12Ibidem, p. 111. 
13 Horia Bădescu, op. cit., p. 171. 
14 Dorin Ștefănescu, op. cit., p. 59.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:40 UTC)
BDD-A28293 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
393 

 

Poeții români şi-au asumat o viziune creştină asupra existenţei, iar temele, motivele, 
imaginea creştină nu sunt numai „ingrediente” oarecare în afara oricărei intenţii de 
mărturisire creştină.  

Poeziile sunt mai mult decât nişte texte lirice, ele sunt hierofanii, deoarece transmit 
manifestări sacre în planul lumii materiale, fiind și catalizatorul relaţiei dintre raţional şi 
iraţional, devenind o altă realitate, dar ce face ca în această lume ,,străină care ne atrage în 
lumina ei să nu ne simțim străini ? Faptul că înțelegem despre ce este vorba, că acceptăm 
ceea ce ne e dat să vedem înseamnă că adevărul pe care îl considerăm străin de noi e și al 
nostru. Poemul ni se deschide pentru că află în noi o deschidere. ’’15 

Poezia religioasă are un mesaj înățător de transmis cititorilor: poetul este cel care 
poartă un mesaj înalt în istorie, el este un mărturisitor și un purtător al Logosului, al Iubirii, al 
Luminii și al Bucuriei. Poezia religioasă este o formă concretă de comunicare, dintotdeauna, 
a omului cu Dumnezeu, textele de inspirație divină transfigurând sufletul omului, însă 
,,Divinul păstrează distanța; pentru ca el să se retragă în imagine trebuie să existe o distanță 
care să o primească. Retragerea însăși creează distanța, măsura în care forma capătă 
imagine.”16 
            Poezia religioasă este prima formă de manifestare a literaturii române, căreia i-a adus 
teme şi motive lirice de mare sensibilitate artistică; viaţa, moartea, iubirea, durerea, jalea, 
bucuria, credinţa, toate acestea sunt expresii apărute în istoria noastră o dată cu graiul 
românesc, dar în acelaşi timp sunt taine ale sufletului creştin, taine ale mărturisirii şi-ale 
împărtăşirii acestui suflet românesc. Sintagma de poezie religioasă este o catalogare generală, 
iar afirmațiile critice trebuie particularizate și contextualizate în sfera largă a religiosului, 
complexitatea nuanțelor neputând fi ignorată în pledoaria pentru generalizări și încadrări 
tipologice.   

Într-o carte publicată la începutul anilor ’20, Carl Schmitt afirmă: „toate conceptele 
semnificative ale istoriei moderne a statului sunt conceptele teologice secularizate”17 iar 
Jacques Maritain afirmă la sfârșitul celui de-al Doilea Război Mondial: „nu în înălțimile 
teologiei, ci în profunzimile conștiinței profane și ale existenței profane este locul unde 
acționează creștinismul”18, reieșind că aici că, în secularismul profan există o mare nevoie de 
sâmbure providențial. La fel cum religiosul, teologicul, sacrul generează adevărul și 
luminosul în spațiul întunericului și al rătăcirii de sine, tot astfel poezia religioasă ,,sfințește” 
locul pe care se așază alături de celelalte creații lirice contemporane.  

Conștientizând un redus interes pentru poezia religioasă, Virgil Nemoianu aduce un 
reproș istoriilor literare că ,,nu se ocupă îndeajuns de un aspect mereu prezent în cultura 
produsă de români: dimensiunea spirituală și religioasă.”19Însă, deși poezia religioasă 
românească a fost uneori evitată de istoricii literari, pusă sub semnul întrebării, subapreciată, 
fiind acuzată de dogmatism și retorism, prin poeți ca Voiculescu, Blaga, Pillat, Nichifor 
Crainic, Gyr, Fundoianu etc., poezia religioasă conturează rezistența crizelor istoriei, iar prin 
virtuozitate a avut ecou până azi prin nume ca Valeriu Anania, Daniel Turcea, Paul Aretzu, 
Doinaș, Ioan Alexandru, Nicolae Ionel, Dan Damaschin etc. 

 
 
 

                                                           
15Ibidem,  p. 59.  
16 Dorin Ştefănescu,Poetica imaginii. O fenomenologie a inaparentului, ed. cit., p. 295.  
17Carl Schmitt, Teologia politică, trad. Lavinia Stan și Lucian Turcescu, Ed. Universal Dalsi, 1996, p. 56.  
18 Jacques Maritain, Creștinism și democrație, trad. Liviu Petrina, Ed. Crater, București, 1999, p. 43. 
19 Virgil Nemoianu, Jocurile divinității. Gândire, libertate și religie la sfârșit de mileniu, Ed. Polirom, Iași, 
2000, p. 16.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:40 UTC)
BDD-A28293 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
394 

 

BIBLIOGRAPHY 
 

Bădescu, Horia, Memoria Ființei. Poezia și sacrul, Ed. Junimea, Iași, 2008 
Gadamer, Hans-Georg, Actualitatea frumosului, traducere de Val. Panaitescu, Editura 
Polirom, Iaşi, 2000 
Maritain, Jacques, Creștinism și democrație, trad. Liviu Petrina, Ed. Crater, București, 
1999 
Nemoianu, Virgil, Jocurile divinității. Gândire, libertate și religie la sfârșit de 
mileniu, Ed. Polirom, Iași, 2000 
Otto, Rudolf, Sacrul, trad. Ioan Milea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002 
Rusu, Liviu, Estetica poeziei lirice, Ed. Pentru Literatură, București, 1969 
Schmitt, Carl, Teologia politică, trad. Lavinia Stan și Lucian Turcescu, Ed. Universal 
Dalsi, 1996 
Ștefănescu, Dorin, Poetica imaginii. O fenomenologie a inaparentului, Ed. Paideia, 
București, 2015 
Ștefănescu, Dorin, Poetalul, Ed. Limes, Cluj, 2016 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:40 UTC)
BDD-A28293 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

