
Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
140 

 

THE CONCEPT OF APARNESIS ÎN THE ARCHEOLOGY OF EUROPEAN 
IDENTITY 

 
Adriana Cîteia 

Senior Lecturer, PhD., „Ovidius” University of Constanța 
 
 

Abstract: The study aim to explain one of the most interesting concepts in European Philosophy of 
Identities. The sources of the term  are  the greek New Testament and the Christian Philosophy. 
The archeologyof identity in the European Space has also sources in the Greek antique context of the 
split identity, by divine power infusion, or by the exiting from the Self in the antique and medieval 
context of the parepidemical identity. Thus were needed adaptations to the historical and 
eshatological contexts. 
 
Keywords: identity, aparnesis, philosophy,archetipology.  
 
 

Definirea identităţii s-a făcut în Europa bizantină, dinspre comunitate spre individ, 
dinspre eshaton spre prezentul istoric.  

În Occident, procesul a fost invers: deşi modelată în tiparele de gândire ale religiozităţii 
creştine, aventura parepidemică- a individului străin şi călător pe pământ a fost fie o 
alternativă la individualismul autonom, fie o faţetă a acestuia, ceea ce a conferit identităţii 
individuale un caracter dualist.  

În perioada postaugustiniană, explorarea identităţii individuale începe cu aventura căutării 
lui Dumnezeu in interiore homine1 şi continuă, până la Sebastian Brandt şi Erasmus din 
Rotterdam cu efortul de a desface raportul perihoretic sine-Divinitate. Individualismul 
ipostatic, promovat de Reformă în dubla ipostază a atritiei şi contritiei, s-a dovedit a fi 
constrângător, pentru delimitarea de sine fiind necesare cel puţin trei sisteme de referinţă:  

-criptomnezic, centrat pe memoria subiectivă,  
-arhetipal, raportat la un orizont filosofico-religios de semnificaţii, ale cărui axe sunt 

deopotrivă precreştine şi creştine,   
-parepidemic, centrat pe scopul itinerariului identitar, definit în termenii furnizaţi de 

dogmatica creştină. 
În Evul Mediu creştin, identitatea politică şi religioasă a fost rezultatul unui efort eroic 

de cucerire, de căutare a Paradisului terestru, izolarea fiind o formă de nostalgie a Edenului 
pierdut, dar şi un model de viaţă angelică, la limita dintre civitasterrena şi civitas Dei. 

Ideea de scindare a universului într-o zonă paradisiacă şi una infernală, zone diferite 
din punct de vedere ontologic şi separate de phragmos- graniţa dintre lumea locuită şi 
Paradis, dintre Paradis şi Infern a fost transmisă filosofiei medievale de gândirea creştină, 
simultan cu variantele hermetice, gnostice, neoplatonice şi iudaice târzii, care au încurajat 
aspiraţiile mistice către Regatul Celest, refugiul ultim din faţa barbarilor, necredincioşilor, 
ereticilor. Paradigma augustiniană a Cetăţii lui Dumnezeu excludea însă orice formă de 
„cunoaştere de dragul cunoaşterii”, din perspectiva augustiniană, ca şi din cea a lui 

                                                           
1 Sfântul Agustin, Confesiuni, Editura Humanitas, Bucureşti, 2017, VIII, 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:58 UTC)
BDD-A28256 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
141 

 

Tertullian2sacrificium intellectus fiind singura cale de acces din Cetatea terestră în Cetatea lui 
Dumnezeu3.  

În secolele V-VI, modelul dionisinian de agnosia gnosis- cunoaştere prin 
necunoaştere recapitulează în manieră apofatică modalităţile de acces în spaţiul divin4.  

Augustin definea în De civitate Dei, distanţa dintre cetatea lui Dumnezeu- Civitas Dei 
coelestis şi cetatea lumii- Civitas Dei peregrinas, ca pe o consecinţă a confuziei între uti şi 
frui- a te folosi şi a-i servi lui Dumnezeu. În concepţia augustiniană, istoria lumii areaspectul 
dualist al raportului dintre cetatea lui Dumnezeu şi cetatea diavolului, dintre cetatea lui Abel 
şi cea a lui Cain5. 

Aşadar, în Europa bizantină, identitatea individuală a fost definită la graniţa dintre 
prezentul istoric şi viitorul parousianic, relaţia dintre cele două enstaze temporale fiind una de 
bună vecinătate. 

Verbul neotestamentar  aparneisthai – are sensul lepădării, al renunţării la sine: „cine 
vrea să-mi urmeze, să se lepede de sine”6. Pentru verbul a urma, Evanghelia după Matei  
utilizează varianta elthein, iar Evanghelia după Marcu, akolouthein, cu sensul  a se supune, a 
asculta. 

Arhetipul parepidemic- al individului strain şi călător pe pământ este caracterizat de 
lepădarea de sine: aparnesis,arnesis7. Lepădarea de sine este însă sinonimă, în acelaşi context 
neotestamentar cu lepădarea de lume ca loc al păcatelor8 şi cu schimbarea radicală a modului 
de gândire: creştinul, străin şi călător pe pământ trebuie „să gândească cele ale lui Dumnezeu, 
nu cele ale oamenilor”9. 
 Aparnesis defineşte o sumă de renunţări specifice identităţii parepidemice10, 
echivalente la scară umană ale kenozei christice. Parepidemia se defineşte astfel pe o dublă 
exigenţă: a credinţei necondiţionate, însoţite de efortul desăvârşirii liber asumate (ei tis thelei, 
autexousia) şi pe exigenţa definirii de sine prin imitarea modelului absolut. Aparnesis este 
descoperirea în cea mai profundă intimitate, a prezenţei divine, asumarea raţiunii divine ca 
sursă a fronesis-ului uman (îndemnul froneis ta tou theou, din Matei 16, 23). 
 Fuziunea între raţiune şi credinţă a pus însă, în pericol atât puritatea credinţei (un 
exemplu fiind apariţia doctrinelor eretice raţionaliste11) cât şi independenţa raţiunii (gândirea 
dogmatică postcalchedoniană). După Fericitul Augustin, filosofia occidentală a simţit acut 
nevoia de a separa gândirea dogmatică de cea filosofică12. 
 Identitatea aparnetică a redefinit raportul dintre om şi Dumnezeu, afirmând 
posibilitatea participării umane la fiinţa divină prin renunţarea la identitatea individuală 
(golirea de sine) şi redefinirea de sine, intermediată de modelul divin. 

„Asumarea crucii”13 ca sens secundar al lui aparnesis ar putea fi interpretată ca o 
comunicare substanţială a Creatorului către creaţia sa, amestec (anakrasis) divino-uman, 
compatibilitate cu divinul. Asumarea crucii ca formă de anakrasis (amestec, fuziune, 
                                                           
2 Carl Gustav  Jung, Tipurile psihologice, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997, p. 15-27. 
3Arthur Koestler, Lunaticii. Evoluţia concepţiei despre univers de la Pitagora la Newton, Editura Humanitas, 
Bucureşti, 1995, p. 75. 
4 Sfântul Dionisie Areopagitul, Opere complete, Editura Paideia, Bucureşti, 1996, p. 247-257. 
5 Aurelius Augustinus, De civitate Dei, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1998, 15, 1. 
6Ibidem. 
7 Luca 9, 23. 
8 Matei 16, 26. 
9 Matei 16, 23 
10 simplitatea, lipsa grijilor lumeşti, renunţarea la bunuri, înstrăinarea, monotropia. Antoine Guillaumont, 
Originile vieţii monahale,Editura Anastasia,Bucureşti, 1998, passim. 
11Arianismul, şi nestorianismul. 
12 A. Scrima, Antropologia apofatică, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 166-168. 
13Matei 16, 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:58 UTC)
BDD-A28256 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
142 

 

întâlnire14) semnifică definirea de sine prin coincidenţa contrariilor ontologice, prin întâlnirea 
divinului cu interioritatea umană. Prin aparnesis, individualitatea devine obiect al intervenţiei 
divine. Aparnesis capătă importanţa unui itinerariu al descoperirii „împărăţiei interioare”15, o 
modalitate de realizare a omului îndumnezeit ca şi categorie ontologică nouă16. 

Aparnesis poate avea, însă şi un alt sens. Teoriile antropogenezei kata eikon, au 
semnalat, încă din secolul al IV-lea17 prezenţa trăsăturilor esenţiale ale arhetipului divin în 
om. Caracterul incognoscibil al divinităţii se transferă astfel incognoscibilităţii omului18. 
Lepădarea de sine capătă sensul de abandon al efortului de autocunoaştere, simultan cu 
recunoaşterea unei „interiorităţi de taină”19 care garantează legătura cu Creatorul. 

Pentru Dionisie Areopagitul, fronesis ta tou theou este itinerariul minţii în Dumnezeu, 
posibil printr-o succesiune de negaţii prin care mintea înlătură ceea ce poate fi cunoscut, 
pentru a ajunge la incognoscibilul divin. Fronesis ta tou theou este sinonimă cu agnosia 
gnosis- cunoaşterea prin ignoranţă20, definită de Dionisie Areopagitul. Aparnesis scurtează 
distanţa dintre om şi Dumnezeu, „conectând individul la polul său divin”21. 

Lepădarea de sine ca renunţare la înţelepciunea lumii a avut pentru Nicolaus 
Cusanus22 dimensiunile unui „post intelectual”: „cunoaşterea este obişnuită să nu se mai 
hrănească cu cunoştinţe, spiritul omenesc să nu mai măsoare lumea”23. 

Aparnesis ca fronesis tou theou este ignoranţa asumată de intelectul care îl caută pe 
Dumnezeu, ignoranţa edificatoare, loc în care Cusanus pare a relua mai vechea temă 
sacrificium intellectus, din opera lui Tertullian24. Lepădarea de sine garantează, în gândirea 
cusaniană fuziunea identităţii individuale cu unitatea divină şi formarea individualităţii 
ipostatice25. 

Aparnesis este atributul identităţii creştine saturate, al autocunoaşterii prin ignorarea 
de sine. 

Aparnesis poate avea dublul sens de:  
a. sacrificium intellectus- explorarea interiorităţii iraţionale, a fundamentelor 

credinţei, prin renunţarea la demersul filosofic şi ştiinţific şi prin negarea lumii ca loc al 
păcatului26 şi 

b. sacrificium animae- renunţarea la legătura afectivă cu lumea, suspendarea 
îngăduinţei faţă de sine. 

Identitatea individuală se redefineşte prin înlăturarea ipostazelor identitare aflate în 
dezacord cu parepidemia creştină şi redefinirea de sine, în jurul unui nucleu identitar axial de 
tipul sine-divinitate. 

Metamorfoza spagirică27- prin separarea şi reunificarea ipostazelor identitare evocă o 
dependenţă, o definire de sine mediată, raportată la divinitate, dar şi descoperirea de sine prin 

                                                           
14 A. Scrima, loc.cit. 
15 Matei 12, 28; 19, 24; Marcu 10, 14. 
16F. Vernet, La spiritualité médiévale, Bloud et Gay, 1929, p. 191-192. 
17Ibidem. 
18 Grigorie de Nyssa, „De hominis opificio”, XVI, Patrologia Graeca., tom 44, col. 1184 A.C. 
19 Ioan Damaschinul, „De imaginibus”, III, 17, Patrologia Graeca, tom 94, col. 1837 B. 
20Teologia mistică, I, în vol. Opere complete si scholiile Sfântului Maxim Mărturisitorul, Editura Paideia, 
Bucureşti, 1996, traducere, introducere şi note Dumitru Stăniloaie, p. 305. 
21Ibidem, p. 65. 
22 Nicolaus Cusanus, De docta ignorantia, Editura Polirom, Iaşi, 2008, p. 596. 
23Ibidem. 
24 Tertullian, De carne Christi, 5, apud T. D. Barnes, Tertullian: a literary and historical study, Oxford 
University Press, 1971. 
25De docta ignorantia, I, 9, p. 72. 
26Jung, Tipurile psihologice, ed.cit., p. 21. 
27Verbele greceşti  spao- a despărţi, a separa + ageiro- a uni, a lega. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:58 UTC)
BDD-A28256 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
143 

 

misionarat, asceză, lepădarea de povara subiectivităţii care îngreunează întâlnirea cu divinul, 
ca modalitate de întâlnire cu sinele. 

Vocabularul dogmatic a utilizat termenul ipostas pentru a desemna ceea ce 
individualizează persoanele Treimii, fără a afecta unitatea de esenţă şi intermobilitatea 
trinitară (perihoreza)28. Termenul a fost util în polemica cu ereziile subordinaţioniste29, şi a 
fost preluat, cu consecinţe majore,  în antropologia dogmatică.  

Dacă omul a fost creat după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu (kata eikon kai 
homoioma), axa sa identitară este de natură ipostatică? Autonomia sa este circumscrisă 
liberului arbitru sau poate fi definită  şi prin devierea polului identitar de la divinitate către 
sine? 

Termenul ipostas are cel puţin două semnificaţii în filosofia creştină: uneori a fost 
tradus prin existenţă, fără consecinţe dogmatice majore, alteori se referă la ceea ce există prin 
sine însuşi. În antropologia creştină, termenul ipostas defineşte identitatea individuală, 
capabilă de metamorfoză, în sensul pozitiv al anakainozei sau în sensul negativ, 
paraipostatic30, în virtutea creării omului după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu şi a 
înzestrării lui cu liber arbitru. Individul uman este un ipostas înzestrat cu raţiune31. 

Dogma theandrismului christic a sporit însă confuzia identitară: există un ipostas sau 
două în Christos? ( întrebări cu evidente nuanţe monofizite). Dacă omul a fost creat kata 
eikon, are o natură dublu ipostatică? Care este elementul care face diferenţa între ipostas şi 
individualitate? 

Anakainoza individuală, posibilă prin crearea omului kata eikon a dus la definirea 
persoanei umane ca „duh întrupat”, (nous) legat de o natură animală pe care o enipostaziază, 
căreia îi rămâne juxtapus, dominând-o32. După secolul al IV-lea, în literatura dogmatică nous 
a fost explicat ca loc al libertăţii, facultate a autodeterminării. Identitatea individuală este 
definită, în acelaşi context drept capacitatea individului de a se distinge de propria sa natură, 
de a o depăşi conţinând-o, de a o enipostazia. 

Pentru om ca ipostas creat33, metamorfoza se poate produce în sens pozitiv (epektasis, 
anakainosis), dar şi în sens negativ, paraipostatic34, ca rezultat al capacităţii umane de 
autodeterminare. Confuziile în definirea identităţii individuale şi a metamorfozei identitare au 
persistat, accentuate de problematica voinţei personale.  

În creştinism, voinţa proprie se află într-o contradicţie ireconciliabilă cu voinţa 
comună a Bisericii ca trup al lui Christos. Individualitatea ipostatică nu se poate defini decât 
prin relaţia cu divinitatea şi nu prin opoziţie cu ceea este impropriu eului. Individualitatea 
ipostatică nu se construieşte în jurul unui sine particular, ci în jurul unui sine theandric35, 
dobândit prin crearea omului kata eikon. În acest context, identitatea multiplă, poliipostatică 
este rezultatul îndepărtării de Dumnezeu, al păcatului adamic şi al păcatelor personale. 

Identitatea poliipostatică poate fi definită şi ca identitate parepidemică cu sens 
colectiv36, suma tuturor identităţilor individuale, având Biserica drept conştiinţă unică de 
sine. 

                                                           
28 Sfântul Ioan Damaschin, Dogmatica, III, 2, Editura Scripta, Bucureşti, 1993, p. 98. 
29 Adolf von Harnack, Istoria dogmei.Introducere în doctrinele creştine fundamentale, Editura Herald, 
Bucureşti, 2006, p. 194-199. 
30Nikolaos Matsoukas, Istoria filosofiei creştine, Editura Bizantină, Bucureşti, 2000, p. 191-219. 
31 Vladimir Loski, După chipul şi asemănarea lui Dumnezeu, Editura Anastasia, Bucureşti, 2002, p. 105-134. 
32Ibidem, p. 113. 
33Maxim Mărturisitorul, De Ambiguis 10, 38, 1180B-C. 
34 N. Matsoukas, op. cit., p. 199. 
35Divino-uman. 
36Matei 18, 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:58 UTC)
BDD-A28256 © 2018 Arhipelag XXI Press



Issue no. 14 
2018 

JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES 

 

 Arhipelag XXI Press                            
144 

 

Persistă însă o incertitudine: individualismul ipostatic este rezultatul unei 
depersonalizări voite sau este doar un model rezultat din speculaţia dogmatică asupra creării 
kata eikon, fără consecinţe practice notabile?  

În creştinism, distanţarea de lume presupune reîntoarcerea către sine37 (prin 
autocunoaştere şi transcenderea sinelui38, coborârea mistică în abisul smereniei39, sacrificiul 
intelectului40, epektază41 etc), viaţa angelică42 (bios angelikos), contestarea realităţilor politice 
şi sociale cu mijloacele alteralităţii simulate43. 

Vocaţia parepidemică a creştinismului a determinat „retragerea din lume” (egredere, 
anahoreo), construirea paradigmei antilumii (metakosmia), afirmarea idealului vieţii angelice 
(bios angelikos). Monahismul pustiei a propus lumii creştine un nou sistem axiologic, inspirat 
din poruncile christice (entolai tou kyriou)44. Devalorizarea etnicităţii, renunţarea la bunurile 
materiale, sărăcia, monotropia au răsturnat valorile cetăţii terestre instituind valorile 
Împărăţiei lui Dumnezeu.  

 
BIBLIOGRAPHY 

 
Aurelius Agustinus, Confesiuni, Editura Humanitas, Bucureşti, 2017 
Aurelius Augustinus, De civitate Dei, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1998 
Barnes, T. D., Tertullian: a literary and historical study, Oxford University Press, 1971. 
Bremond, Jean, Părinţii pustiei, Editura Nemira, Bucureşti, 2002 
Dionisie Areopagitul, Opere complete, Editura Paideia, Bucureşti, 1996 
Foucault, Michel, Istoria nebuniei în epoca clasică, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005 
Guillaumont, Antoine, Originile vieţii monahale, Editura Anastasia, 1998 
von Harnack, Adolf, Istoria dogmei.Introducere în doctrinele creştine fundamentale, Editura 
Herald, Bucureşti, 2006 
Ioan Damaschin, Dogmatica, Editura Scripta, Bucureşti, 1993 
Jung, Carl, Gustav, Tipurile psihologice, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997 
Koestler, Arthur, Lunaticii. Evoluţia concepţiei despre univers de la Pitagora la Newton, 
Editura Humanitas, Bucureşti, 1995 
Lilienfeld, Fairy, Spiritualitatea monahismului timpuriu al pustiei, Editura Mitropolia 
Olteniei, 2006 
Loski, Vladimir, După chipul şi asemănarea lui Dumnezeu, Editura Anastasia, Bucureşti, 
2002 
Matsoukas, Nikolaos, Istoria filosofiei creştine, Editura Bizantină, Bucureşti, 2000 
Moreschini, Claudio, Istoria filosofiei patristice, Editura Polirom, Iaşi, 2009 
Nicolaus Cusanus, De docta ignorantia, Editura Polirom, Iaşi, 2008 
Scrima, A., Antropologia apofatică, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005 
Taylor, Charles, Sources of the Self, CambridgeUniversity Press, 1989 

                                                           
37 Augustin, De quantitatae animae, XX, 34, apud Charles Taylor, Sources of the Self, Cambridge University 
Press, 1989, p. 127-143. 
38 Augustin, De vera religione, XXXIX, 72. 
39 Pseudo Dionisie Areopagitul, Teologia mistică, Editura Paideia, Bucureşti, 1999, passim. 
40 Claudio Moreschini, Istoria filosofiei patristice, Editura Polirom, Iaşi, 2009, p. 176-208. 
41 Antoine Guillaumont, Originile vieţii monahale, Editura Anastasia, 1998. 
42 Jean Bremond, Părinţii pustiei, Editura Nemira, Bucureşti, 2002. 
43 Michel Foucault, Istoria nebuniei în epoca clasică, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 7-48. 
44 Fairy von Lilienfeld, Spiritualitatea monahismului timpuriu al pustiei, Editura Mitropolia Olteniei, 2006, p. 
43. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:58 UTC)
BDD-A28256 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

