
41 
 

GÂNDIRE CRITICĂ ŞI CONŞTIINŢĂ ÎN OPERA FILOSOFICĂ A LUI 
LUCIAN BLAGA 

Critical Considerations and Consciousness in Lucian Blaga‟s Philosophical 

Writings 

 

Eugeniu NISTOR1 

 

Abstract 

In the opening volume of his philosophical system – Concerning Philosophical Consciousness – Lucian Blaga 
analyzes the way the most original philosophical visions have been set up over time, insisting on those 
which placed reflection beyond the constraining boundaries of „common sense‖, thanks to the 
philosophers' adoption of a „methodical purism‖ or a „methodological expansion‖. Then, when these 
options became operational, the thinker shows that we can also discuss how a scientific issue can be 
brought into question or how to solve a philosophical problem. But his analytical concerns are directed 
both towards the spiritual dimensions of ideas (high, deep and flat), as well as towards other nuanced 
aspects of human thinking, such as: scientism, myth and magic, the transcendent accent, the philosophical 
motives – to conclude his critical approach with the profound meaning of philosophical consciousness, 
which not only acquires „self-knowledge‖, but becomes itself a philosophy, in continuous metamorphosis 
and renewal, both through  aspectual correlation and  reporting, and especially through self-reflection. 

 
Keywords: philosophical thinking, issue area, inner vision, methodological expansion, self-
reflection 

 
 

Unii cercetători ai gândirii blagiene au apreciat prima carte a sistemului, Despre 

conştiinţa filosofică (1947)2, drept „o metafilosofie‖, câţiva considerând-o ca „o introducere 

în filosofie în general‖ iar alţii au ignorat-o pur şi simplu, neacordându-i importanţa 

cuvenită. Aşa cum arată toate indiciile, ea a fost concepută ca o lucrare de deschidere a 

sistemului de gândire al lui Lucian Blaga, de apărare a filosofiei în general şi a celei proprii 

în mod special, în condiţiile impunerii noilor rânduieli social-politice în sud-estul european 

şi în împrejurările asaltului bolşevismului teoretizant asupra oricărei viziuni metafizice 

(clasice, moderne şi, mai ales, contemporane), precum şi a tendinţelor făţişe de a înlocui 

filosofia cu ideologia, ameninţând reducerea ei la o sumă de ingrediente materialist-

dialectice. Aşadar filosoful revine asupra lucrării în testamentul său editorial (din 1959), 

fixându-i şi poziţia cuvenită în „arhitectura trilogială‖ a sistemului, mai precis în avangarda 

Trilogiei cunoaşterii, structurată astfel: „1. Despre conştiinţa filosofică (manuscris litografiat). I. 

Eonul dogmatic. II. Cunoaşterea luciferică. III. Cenzura transcendentă. 2. Supliment: Experimentul 

şi spiritul matematic (manuscris)...‖3 

                                                           
1
 Assistant Prof. PhD, “Petru Maior” University of Tîrgu-Mureş 

2
 Volumul reproduce textul unui curs ţinut de Lucian Blaga la Facultatea de Filosofie şi Litere (a Universităţii 

clujene), în anul universitar 1946/1947, care a fost litografiat în două fascicule, în 1947, de către Centrul 

Naţional Studenţesc Cluj, cu sprijinul cooperativei „Victoria studenţească”. Prima ediţie, la care facem referinţă 

în acest comentariu, îngrijită de Dorli Blaga şi Ion Maxim, cu un studiu introductiv de Henri Wald, a apărut la 

Editura Facla, din Timişoara, în 1974. 
3
 Vezi  Dorli Blaga – Tatăl meu, Lucian Blaga, Editura Apostrof, Cluj-Napoca, 2004, p. 46 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:36 UTC)
BDD-A28188 © 2018 Universitatea Petru Maior



42 
 

Arătând că o viziune filosofică originală nu se produce prea des, Lucian Blaga 

echivalează o astfel de creaţie cu „o trezire‖ a conştiinţei omeneşti, când profunzimile 

acesteia capătă dimensiuni metafizice, fiind ca „o lansare de făclii aprinse în ultime 

abisuri‖, atât în „noaptea din afară‖, cât şi în cea din „lăuntrul omului.‖4 O panoramă a 

marilor gânditori ar însemna şi o aşezare a acestora în două coloane: una a personalităţilor 

vizionar-constructive‖ (Thales, Pitagora, Anaxagoras, Parmenide, Heraclit, Platon, Plotin, N. 

Cusanus, G. Bruno, Descartes, B. Spinoza, Leibniz, Fichte, Schelling, Hegel, 

Schopenhauer, Bergson) şi cealaltă reprezentând linia analitică (din care ar face parte: 

Parmenide, sofiştii, Socrate, Platon, Aristotel, scepticii, Montaigne, Descartes, Hume, 

Kant, precum şi reprezentanţii fenomenologiei şi ai existenţialismului contemporan). 

Observăm că unii ilustrează ambele direcţii şi, prin urmare, sunt poziţionaţi de Lucian 

Blaga pe ambele coloane. 

Dar cum soluţiile gândirii filosofice sunt fie „antagoniste‖, fie „iluzorii‖, pricinuind 

numeroase amăgiri şi dezamăgiri, în „chiar împrejurarea de netăgăduit că însuşi 

problematica spiritului omenesc devine tot mai adâncă şi mai complexă...‖, ca atare 

„soluţiile filosofice sunt frunzele ce cad ca să îngroaşe şi să fertilizeze huma în care 

rădăcinile problematicii spirituale se vor întinde tot mai vânjoase...‖ 5  Nu există altă 

posibilitate de depăşire a modului iniţial de gândire decât o nouă construcţie sau un „spor 

de luciditate de natură «critică»‖, echivalând cu tot „atâtea «treziri» din somnul infinit în 

care fiinţa noastră pluteşte.‖6 Şi oricât de autonome s-ar dori direcţiile de gândire ale unor 

filosofi, plus-valoarea filosofică nu poate eluda creaţia metafizică, căci „filosofia fără idei 

metafizice rămâne un aluat ce nu dospeşte.‖7 Iar cum convingerea fermă a gânditorului 

român este că „în creaţia metafizică noi vedem aşadar însăşi încoronarea gândirii 

filosofice‖8, el critică efortul lui Husserl de a-şi autonomiza propria filosofie ca „ştiinţă 

severă‖, dar şi atitudinea echivocă a lui Kant, care „a făcut tot ce i-a stat în putere să 

speculeze orice metafizică speculativă‖, împotmolindu-şi ideile „într-o teologie «etică»‖, ca 

şi radicalismul pozitiviştilor, începând cu Auguste Comte şi Ernst Mach, până la 

promotorii contemporani ai curentului de idei (Schlick, Carnap, Reichenbach), pătrunse 

de gândul că „metafizica ar circumscrie preocupări în general perimate, reprezentând o 

fază depăşită a civilizaţiei.‖ De unde desprindem şi ironia scăpărătoare blagiană: „Don 

Quijote, cavalerul tristei figuri, umblă pe drumurile Europei în ipostază de «pozitivist» 

fanatic.‖9 Arătând că „purismul logicist‖ este infertil nu doar în creaţiile culturale, ci şi în 

filosofie, Blaga vine cu exemplul examenului critic la care a fost supusă filosofia 

existenţialistă a lui Heidegger, în urma căruia s-a ajuns la rezultatul „derutant‖ că 

propoziţiile gânditorului german „ar fi pur şi simplu lipsite de «sens»‖10 Relaţionismul 

                                                           
4
 Lucian Blaga – Despre conştiinţa filosofică, ediţie îngrijită de Dorli Blaga şi Ion Maxim, cu un studiu 

introductiv de Henri Wald, Editura Facla, Timişoara, 1974, p. 27 
5
 Ibidem, p. 28 

6
 Ibidem, p. 29 

7
 Ibidem, p. 30 

8
 Ibidem, p. 32 

9
 Ibidem, pp.35-36 

10
 Ibidem, p. 38 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:36 UTC)
BDD-A28188 © 2018 Universitatea Petru Maior



43 
 

„criteriilor pozitiviste‖, arată el,  a fost criticat şi de fizicianul Max Planck, care a arătat că 

chiar şi aplicabilitatea lor în cercetările ştiinţifice „rămâne discutabilă‖.  

În încercarea de a „hotărnici filosofia din mai multe părţi‖, Blaga se izbeşte de o 

limită care contează enorm pentru orice spirit creator ofensiv: simţul comun – apreciat a fi 

„o realitate psihologică spirituală‖, bazată pe conformism şi pe „un corp de prejudecăţi‖ 

în gândire, caracteristică oricărei colectivităţi umane, când de fapt progresul se realizează 

tocmai prin atitudinea de depăşire şi „violentare‖ a simţului comun (filosoful român 

venind cu o serie întreagă de exemple, ruptă din istoria filosofiei, care ilustrează depăşirea 

cu brio a simţului comun). De unde rezultă şi opinia că filosofia „este mult mai radicală 

decât ştiinţa în privinţa atitudinii adoptate faţă de simţul comun‖; aceasta şi pentru că 

trebuie să admitem existenţa unor „delimitări‖ clare între ştiinţă şi filosofie, mult mai 

vizibile atunci când se studiază separat raportul acestora cu experienţa, Blaga lămurind 

lucrurile astfel: dacă pentru omul de ştiinţă experienţa este atât o primă cât şi o ultimă 

„instanţă‖, în schimb, pentru filosof aceasta apare „în ansamblul ei, exclusiv ca un pretext 

de interpretare şi atât; fiindcă el urmăreşte o anume ţintă: filosoful va fi autor al unei 

lumi.‖11 Ducând discuţia mai departe, dar tot pe linia trasării unor contururi care să facă 

diferenţa dintre filosofie şi ştiinţă, Lucian Blaga subliniază modul cum „se pune‖ o 

problemă filosofică şi cum „se pune‖ o problemă ştiinţifică, operând cu noţiuni noi, precum: aria 

problemei (care conţine, de regulă, datele obiective ale acesteia) şi zona interioară a problemei 

(echivalentul unui model arhetipal, care duce la prefigurarea răspunsului), explicând cum 

că „aria unei probleme filosofice o constituie totdeauna, fie explicit, fie implicit, totul 

existenţei (lumea), iar zarea interioară a unei probleme filosofice rămâne totdeauna într-un 

mare grad indeterminată; din contră, o problemă ştiinţifică are totdeauna o arie 

circumscrisă şi o zare interioară complex determinată.‖ 12  Mai limpede este explicată 

această funcţie operaţională de către unii comentatori ai gândirii blagiene, aceştia arătând, 

între altele, că „tensiunea interioară este dată de raportul dintre punctul de plecare (fanicul) şi 

centrul ei dinamic (ideea teorică)‖, iar „zarea interioară este direcţia către care se orientează 

explicaţia finală sau deznodământul problemei. Ea este direct proporţională cu tensiunea 

interioară: cu cât tensiunea interioară este mai mare («are un pronunţat accent»), cu atât 

zarea interioară e mai depărtată sau mai largă...‖13 

Între condiţiile de eficienţă ale reflecţiei filosofice, Lucian Blaga aşază şi căutarea 

unei metode şi, recapitulând un întreg evantai de sisteme metafizice care au exersat „jocul 

autoîntemeierii‖, depistează că acestea s-au configurat „sub arcul antagonist a două 

extreme: s-a crezut, pe de o parte, că o mai sigură întemeiere se poate efectua numai 

printr-un purism metodologic, şi s-a crezut, pe de altă parte, că o certă întemeiere e garantată 

numai printr-o expansiune metodologică...‖14 Între cei care au preferat purismul metodologic s-au 

situat: Parmenide (prin postularea unei echivalenţe între „logic‖ şi „existenţă‖), Zenon 

                                                           
11

 Ibidem, p. 57 
12

 Ibidem, pp. 67-68 
13

 F. Diaconu, M. Diaconu – Dicţionar de termeni filosofici ai lui Lucian Blaga, Editura Univers Enciclopedic, 

Bucureşti, 2000, p. 230 
14

 Lucian Blaga – Despre conştiinţa filosofică, ediţia citată, p. 73 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:36 UTC)
BDD-A28188 © 2018 Universitatea Petru Maior



44 
 

(prin gândirea mişcării în forma ei contradictorie, din care rezultă că mişcarea nu există), 

Bergson (filtrând existenţa prin metoda sa intuitivă, ajunge la concluzia că ceea ce există 

constituie numai „durată‖, „act‖, „mişcare‖, „devenire‖), Hegel (prin metoda sa dialectică 

cu funcţie triadică: teză-antiteză-sinteză). În schimb, expansiunea metodologică este 

identificată de Blaga în împletirea dialecticii cu metoda intuitiv-vizionară, în lumea ideilor 

lui Platon, şi, apoi (tot aceasta), este identică cu metoda matematică-geometrică, cu cea 

empirică şi cu metoda mitică, pentru ca forma ei de maximă expansiune să o pună în 

seama lui Plotin, cel care „admite încă o regiune, şi mai înaltă decât a Ideilor, aceea a 

Unicului, a nucleului supra-categorial, originar, din care emană cascada celorlalte existenţe 

şi cvasi-existenţe.‖15 Dincoace de Plotin, metafizicile scolastice se structurează (începând 

cu Toma de Aquino) pe metodologii extrem de variate. 

Dimensiunile spirituale ale ideilor sunt şi ele încadrabile, în viziunea filosofului 

român, în trei posibilităţi: înalte, adânci şi plate. Primei dimensiuni – i-ar corespunde 

gândirea lui Platon şi viziunea lui Plotin, celei de-a doua – sistemul de gândire ale 

Vedantei şi cel al lui Fichte; monadologia lui Leibniz fiind şi „înaltă‖ şi „adâncă‖. 

Comparativ cu orice viziune filosofică care tinde spre o „plenitudine dimensională‖, 

conceptele bazate şi articulate pe scientism, se vor dovedi, cel mai frecvent, a fi „plate.‖16  

În discuţia despre scientism filosoful explică şi modul în care trebuie înţeles acest 

termen, el reprezentând şi „o anomalie a spiritului ştiinţific‖, care „ia fiinţă în general prin 

aceea că... devine ofensiv dincolo de limitele sale fireşti‖, iar „filozofemele în care se 

complace un fizician sunt cel mai adesea produse ale «scientismului».‖ Dar sunt şi alte 

elemente, uneori mai greu de depistat, deoarece sunt „camuflate‖; între aceste elemente 

complementare se situează şi miticul şi magicul, care pot intra în structura unor filosofii şi se 

pot institui în prezenţe.17 Între exemplele adecvate unei explicaţii convingătoare acestor 

prezenţe, filosoful situează atributul substanţei divine din metafizica lui Spinoza (care 

stipulează „Dumnezeu sau Natura‖), susţinând că „mai învederat şi mai semnificativ decât 

magicul, participă miticul la clădirea sistemului spinozian.‖ 18  Iar aceste „ingrediente‖ 

participă şi la configurarea sistemului de gândire al lui Leibniz, dar şi la alcătuirea (adesea) 

celor mai raţionaliste sisteme de gândire, aşa cum este  cel al lui Hegel, bunăoară. 

Accentul transcendental constituie pentru orice structură de gândire filosofică, scrie 

Blaga, „un punct arhimedic (...) în jurul căruia se vor desfăşura toate presupunerile, 

ipotezele, bănuielile, tatonările, convingerile, îndoielile şi presimţirile gânditorului‖19 iar, 

apoi, el identifică şi descrie cu acribie specificul acestor „puncte fixe‖ ale fiecărui sistem de 

gândire care contează şi s-a impus în decursul istoriei filosofiei, arătând rolul lor hotărâtor 

„pentru fizionomia şi structura‖ respectivă de gândire. Nu departe de aceste considerente 

sunt aprecierile filosofului român legate de motivele filosofice, prin care este „prinsă‖ şi 

„înmlădiată‖ frecvent „o idee sau un ansamblu de idei, ce se repetă cu variaţii ad-hoc în 

                                                           
15

 Ibidem, p. 80 
16

 Ibidem, p. 93 
17

 Ibidem, pp. 95-96 
18

 Ibidem, p. 107 
19

 Ibidem, p. 117 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:36 UTC)
BDD-A28188 © 2018 Universitatea Petru Maior



45 
 

mai multe sisteme filosofice.‖ Acestea pot fi mai abstracte sau mai concrete, mai simple 

sau mai complexe – un motiv filosofic abstract (şi simplu ca manifestare) fiind ideea 

devenirii, din filosofia lui Heraclit sau a lui Hegel, iar unul concret (cu manifestări 

complexe) este dictonul ego sum cogitans, prezent şi în  gândirea lui Sf. Augustin şi în cea a 

lui Descartes, dar şi la Kant şi Fichte. Gândirea filosofică se împlineşte în diverse moduri 

de evoluţie a ideilor: fie ca modalitate sistemică, fie prin afirmarea acestora în gânduri 

transcrise fragmentar sau într-un mod chiar mai abrupt, aforistic. Preferinţa pentru un 

mod sau altul de exprimare a ideilor filosofice aparţine, de regulă, gânditorului, dar şi 

epocii în care acesta trăieşte, regretul lui Lucian Blaga fiind că: „În ultimul timp, sub 

influenţa lui Kirkegaard s-au înmulţit glasurile cari condamnă tendinţa gândirii spre 

«sistem». S-a văzut, credem, destul de lămurit că nici noi nu pledăm neapărat şi nici tocmai 

cu fanatism pentru gândirea sistematică. Mărturisim tot atâta înţelegere pentru gândirea 

aforistică sau de aspect. Nu înţelegem însă sfiala categorică a unor gânditori de ultim ceas 

faţă de «sisteme», pentru motivul, intenabil în esenţă, că sistemul ar scleroza gândirea.‖20 

Eficienţa ştiinţifică şi eficienţa filosofică, ambele analizate prin prisma utilităţii lor 

practice, îi dă alte prilejuri de reflecţie filosofului, acesta constatând că dacă „ştiinţa 

înregistrează succese pe linia civilizaţiei‖, în schimb, „filosofia înregistrează succese pe 

linia culturii.‖ 21  Mai departe, referindu-se la prefacerile social-politice contemporane, 

Lucian Blaga subliniază, nu fără oarecare gravitate, că „dialectica hegeliană şi-a dovedit 

eficienţa, precum se ştie, între altele şi prin consecinţele ei cu totul neprevăzute de autor, 

căci în bună parte sub sugestia ei şi-a construit un Marx filosofia dialecticii materialiste‖, 

care explică şi „fenomenul istoric românesc‖, ce nu ar fi luat aşa „dimensiuni uriaşe‖ fără 

„substratul filosofic al dialecticii marxiste.‖22 

Pledoaria lui Blaga pentru varietatea formelor de manifestare ale „filosofiei 

stilistice‖ se bazează pe o serie de sondaje edificatoare în „cele mai ample semnificaţii 

configurative‖, care reflectă veridic „cuceririle cele mai pozitive ale filosofiei culturii şi ale 

filosofiei istoriei.‖ 23  Această pledoarie înseamnă însă şi o extensie a conceptului de 

fenomen stilistic dincolo de hotarele sensului lui comun, rezumat de regulă la artă, aceasta 

chiar dacă „o seamă de autori prestigioşi, mai ales de la romantici încoace‖, s-au simţit 

tentaţi să echivaleze filosofia cu arta.‖24 Dar cu toate aceste apropieri, există mijloace care 

fac diferenţa între profesioniştii celor două domenii: în timp ce artistul operează „cu 

mijloace ce ţin exclusiv de intuiţie şi de sensibilitate‖, filosoful „lucrează într-un material 

de concepte şi de viziuni de supremă abstracţie.‖25 

În studiul său introductiv la sistem, Lucian Blaga mai consemnează că înţelesul 

profund al conştiinţei filosofice este „o stare posibilă, mai complexă a conştiinţei‖, prin 

care aceasta „prinde ştire de sine‖ şi, analizată sub atâtea raporturi şi aspecte corelative, 

                                                           
20

 Ibidem, p. 142 
21

 Ibidem 
22

 Ibidem, pp. 150-151 
23

 Ibidem, p. 152 
24

 Ibidem, p. 164 
25

 Ibidem, p. 171 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:36 UTC)
BDD-A28188 © 2018 Universitatea Petru Maior



46 
 

este „ea însăşi filosofie, dar o filosofie în continuă prefacere, niciodată încheiată, ca un 

pretins «canon», ce ar trebui doar să ia act de sine.‖26 

 

În loc de concluzii 

În final ne rămâne să constatăm că în cuprinsul primului volum al sistemului său 

de gândire – Despre conştiinţa filosofică – Lucian Blaga analizează modul cum s-au configurat, 

de-a lungul vremii, cele mai originale viziuni filosofice, insistând îndeosebi asupra celor 

care au săltat reflecţia dincolo de limitele constrângătoare ale „simţului comun‖, aceasta 

petrecându-se fie graţie adoptării de către filosofi a unui „purism metodologic‖, fie 

datorită unei „expansiuni metodologice.‖ Apoi, în momentul în care aceste opţiuni au 

devenit operaţionale, gânditorul arată că se poate discuta şi despre modul în care poate fi 

„pusă‖ o problemă ştiinţifică sau cum poate fi rezolvată o problemă filosofică. Dar 

preocupările lui analitice se îndreaptă atât spre dimensiunile spirituale ale ideilor (înalte, 

adânci şi plate), cât şi spre alte nuanţe ale gândirii omeneşti, aşa cum sunt: scientismul, 

miticul şi magicul, accentul transcendental, motivele filosofice – pentru a-şi încheia 

demersul critic cu sensul profund al conştiinţei filosofice, care nu doar dobândeşte „ştire 

de sine‖, dar devine ea însăşi o filosofie, în continuă metamorfozare şi înnoire, atât prin 

corelări şi raportări aspectuale, cât şi, mai ales, prin autoreflecţie. 

 

Bibliografie 

Lucian Blaga, Despre conştiinţa filosofică, ediţie îngrijită de Dorli Blaga şi Ion Maxim, cu un 

studiu introductiv de Henri Wald, Editura Facla, Timişoara, 1974 

Lucian Blaga, Eonul dogmatic, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993 

Lucian Blaga, Cunoaşterea luciferică, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993 

Lucian Blaga, Cenzura transcendentă, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993 

Lucian Blaga, Experimentul şi spiritul matematic, Editura Humanitas, Bucureşti, 1998  

Dorli Blaga, Tatăl meu, Lucian Blaga, Editura Apostrof, Cluj-Napoca, 2004 

F. Diaconu, M. Diaconu, Dicţionar de termeni filosofici ai lui Lucian Blaga, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 2000 

                                                           
26

 Ibidem, pp.172-173 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:36 UTC)
BDD-A28188 © 2018 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

